
G
. B

er
na

rd
L’

es
ec

uz
io

ne
 d

is
co

rs
iv

a 
de

lla
 fi

lo
so

fia
Pu

bb
lic

az
io

ni

L’esecuzione discorsiva 
della filosofia
Il sistema hegeliano berlinese

Giulia Bernard

Pubblicazioni di Verifiche 59

UPPA
D
O
VA



Pubblicazioni di Verifiche 59

Collana di saggi di filosofia fondata da Franco Chiereghin

Direzione scientifica: Luca Illetterati



VERIFICHE

Editors-In-Chief

Luca Illetterati, Paolo Giuspoli, Francesca Menegoni.

Associate Editors

Francesco Campana, Luca Corti, Paolo Livieri, Giovanna Luciano, Armando 
Manchisi, Giovanna Miolli, Elena Nardelli, Barbara Santini (Reviews Editor).

Advisory Scientific Board

Gabriel Amengual, Myriam Bienenstock, Rossella Bonito Oliva, 
Claudio Cesa (†), Franco Chiereghin, Ferruccio De Natale, Giannino Di Tommaso, 
Alfredo Ferrarin, Luca Fonnesu, Stefano Fuselli, Gianluca Garelli, Stephen 
Houlgate, Marco Ivaldo, Jean-François Kervégan, Claudio La Rocca, Eugenio 
Mazzarella, Adriaan Th. Peperzak, Michael Quante, Leonardo Samonà, Birgit 
Sandkaulen.

I testi proposti per la pubblicazione in questa collana vengono sottoposti 
a doppia revisione paritetica; vanno inviati al direttore scientifico della 
collana all’indirizzo: luca.illetterati@unipd.it. 
Le nuove norme redazionali, uniformate a quelle della rivista, sono 
scaricabili all’indirizzo: https://verifiche.padovauniversitypress.it/guidelines-
authors.



Pubblicazioni di Verifiche 59

Giulia Bernard

L’ESECUZIONE DISCORSIVA 
DELLA FILOSOFIA

Il sistema hegeliano berlinese



‘Volume pubblicato con il contributo del Dipartimento di Filosofia, 
Sociologia, Pedagogia e Psicologia Applicata (FISPPA) dell’Universi-
tà degli Studi di Padova’

Titolo originale: L’esecuzione discorsiva della filosofia. Il sistema he-
geliano berlinese

Prima edizione 2025, Padova University Press
ISBN 978-88-6938-501-8

© 2025 Padova University Press
Università degli Studi di Padova via 8 Febbraio 2, Padova

www.padovauniversitypress.it
Progetto grafico: Padova University Press

This work is licensed under

a Creative Commons Attribution International License

(CC BY-NC-ND) (https://creativecommons.org/licenses/)



«E ora rispondimi con un sì o con un no su 
questo punto. Chi è attratto verso una certa 
cosa, diremo che prova desiderio per tutto il 
genere di quella cosa, o per una specie sì e per 
un’altra no?»
«Per tutto il genere di quella cosa», rispose.
«Allora dovremo convenire che anche il filo-
sofo desidera la sapienza non solo per alcuni 
suoi aspetti, trascurandone altri, ma in tutta la 
sua interezza».
«È vero».
«Di conseguenza, colui che non ha amore per 
l’apprendimento – in particolare, se è giova-
ne e non ha ancora la capacità razionale di di-
scernere ciò che gli giova da ciò che gli nuo-
ce – non lo potremo dire amico della cultura e 
del sapere, cioè filosofo, così come non direm-
mo affamato, o goloso o buongustaio, ma anzi, 
al contrario, inappetente, chi prova avversio-
ne per le vivande».
«E diremmo il vero».
«Ma colui che non vede l’ora di assaporare 
ogni disciplina, gettandosi con gioia nello stu-
dio senza mai saziarsene, costui avremmo o 
no il diritto di chiamarlo filosofo?»
(Platone, Repubblica, V 475b-c)





Indice

11	 PREMESSA
13	 TAVOLA DELLE ABBREVIAZIONI
21	 INTRODUZIONE
21	 1. La filosofia e la sua antinomia
24	 1.1 La genesi platonica dell’antinomia
31	 1.2 L’antinomia nel dibattito contemporaneo
38	 1.3 L’antinomia nella filosofia classica tedesca
42	 2. Storico e razionale, scolastico e cosmico
46	 3. Il ‘sistema’ hegeliano: il luogo dell’antinomia a Berlino
53	 4. Struttura del libro

PARTE I. Lo statuto della filosofia: storico e razionale

59	 CAPITOLO PRIMO. L’ANTINOMIA DELLA FILOSOFIA NELLA 
FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA

59	 Introduzione
67	 1. Darstellung e forma dell’antinomia
67	 1.1 Storico e razionale
72	 1.2 Ostensivo-cum-performativo: il problema della Darstellung
78	 2. Kant
78	 2.1 Storico e razionale del filosofico: la tipologia dell’antinomia 

in Kant
85	 2.2 Lo storico nella pratica didattica: le Lezioni sull’Enciclopedia 

filosofica
93	 2.3 Semplice filosofia?
98	 3. Storico e razionale dopo Kant
101	 3.1 Fichte
101	 3.1.1 Concetto di filosofia: discorso scientifico e popolare



104	 3.1.2 La comunicazione filosofica come esercizio di libertà: 
La via verso la vita beata

107	 3.1.3 Filosofia e insegnamento
114	 3.2 Schelling
114	 3.2.1 Filosofia e conoscere storico: le Lezioni sul metodo 

dello studio accademico
118	 3.2.2 Lezione libera e pratica socratica
122	 3.3 Hegel
122	 3.3.1 Filosofico e storico
130	 3.3.2 Filosofia e filosofare: il problema dei contenuti
138	 3.3.3 La formazione alla libertà e il problema 

dell’insegnamento
149	 CAPITOLO SECONDO. L’ENCICLOPEDIA DELLE SCIENZE 

FILOSOFICHE – IN COMPENDIO
149	 Introduzione
150	 1. Questioni preliminari
150	 1.1 Enciclopedia ed enciclopedie
155	 1.2 Enciclopedia filosofica
162	 2. L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio
162	 2.1 Compendio per le lezioni e/o sistema?
177	 2.2 L’antinomia da Heidelberg a Berlino
183	 2.3 Filosofia e manuale
187	 3. L’antinomia nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in 

compendio
187	 3.1 Storico e razionale nell’Annotazione al §79 del Concetto 

preliminare
191	 3.2 Intellettuale-astratto e speculativo nell’Annotazione al §82 

del Concetto preliminare
197	 CAPITOLO TERZO. L’ORGANIZZAZIONE DISCORSIVA DEL 

SAPERE
197	 Introduzione
200	 1. Lo storico nella scienza
200	 1.1 Concetto preliminare e divisione della scienza
211	 1.2 Il problema dell’organizzazione del sapere: ordo naturalis e 

ordo scholae
216	 1.3 Definizioni metafisiche dell’assoluto
225	 2. Formazione del discorso filosofico
225	 2.1 Critica della forma del giudizio nel Concetto preliminare



231	 2.2 Critica alla forma del giudizio nella logica (§166)
236	 2.3 Definizioni e riflessività del sapere
236	 2.3.1 Teorema, tra geometria e sistema
241	 2.3.2 Idea
244	 3. Le divisioni della scienza
244	 3.1 Concetto e divisione vera
250	 3.2 Dall’Idea al metodo
256	 4. Possibilità e necessità della (auto-)critica

PARTE II. Il discorso filosofico tra scolastico e cosmico

263	 CAPITOLO QUARTO. LA FORMAZIONE DELLA SOGGETTIVITÀ
263	 Introduzione
267	 1. Kant: il problema della scrittura tra scolastico e cosmico
270	 1.1 Apprendere quale filosofia?
274	 1.2 L’antinomia nella scrittura
279	 2. L’Enciclopedia e la sua esecuzione
285	 2.1 Forme della critica
287	 2.1.1 Dalle rappresentazioni ai concetti, e ritorno
293	 2.1.2 La proposizione speculativa
299	 2.2 Noi – chi? La pragmatica testuale nelle lezioni
306	 3. L’apparire della scienza e la trasformazione della soggettività
310	 3.1 A parte objecti
320	 3.2 A parte subjecti
328	 4. Metodo e metodi di esecuzione
333	 CAPITOLO QUINTO.  FINE DELLA FILOSOFIA: BILDUNG E 

CRITICA
333	 Introduzione
346	 1. Bildung: immagine della formazione
347	 1.1 Bildung formale
354	 1.2 Bildung e spirito
362	 2. Diagnosi di un tempo di crisi: immagine della critica
366	 2.1 Formazione di un mondo e ruolo del sapere
372	 2.2 L’attualità della filosofia: il problema della critica
379	 3. Bildung e critica: l’esecuzione discorsiva come oggettivazione 

filosofica
382	 3.1 Speculativo e intellettuale-astratto: la verità dell’astrazione



390	 3.2 La retroattività della Bildung e la sua oggettivazione nella 
forma della scienza

394	 4. Fine della filosofia?
397	 4.1 Il problema della partecipazione
403	 4.2 Tensione cosmica
415	 CONCLUSIONI
427	 BIBLIOGRAFIA



11

PREMESSA

Il presente studio costituisce la rielaborazione dei risultati della 
ricerca svolta nel corso del dottorato di ricerca presso l’Università 
di Padova e la Ruhr-Universität Bochum, i cui sviluppi rimangono al 
centro della mia ricerca post-dottorale. La sua preparazione e stesura 
sono state rese possibili dall’incontro con molte persone.

Desidero ringraziare anzitutto Francesca Menegoni, a cui sono 
profondamente debitrice per la mia formazione e la prima esperien-
za di ricerca. La ringrazio per aver accolto sin dall’inizio il progetto e 
aver supportato (e sopportato) le trasformazioni della ricerca (e della 
ricercatrice). Sono grata a Birgit Sandkaulen per avermi accolta nel 
gruppo di ricerca di Bochum facendomi sentire a casa, per la fiducia 
con cui ha seguito il mio lavoro, dandomi l’opportunità di confron-
tarmi con un modello esigente di rigore e chiarezza concettuale. Il 
dialogo con lei, che continua tuttora, è per me una fonte preziosa di 
ispirazione e orientamento nella vita. Vorrei ringraziare Luca Illet-
terati per la generosità con cui mi mette costantemente alla prova, 
per avermi insegnato come si può lavorare in modo radicale sulle 
domande e per le provocazioni che mi hanno spinta a pensare altri-
menti. Gli sono riconoscente per avermi fatto vedere nella finitezza 
una forma di perfezione, e avermi mostrato che si può essere accolti 
per chi si è. Devo la mia esperienza di ricerca filosofica, e di libertà, 
alla maniera specifica in cui ciascuno e ciascuna di loro declina il fa-
re filosofia.

Sono grata alla Scuola di dottorato in Filosofia dell’Università di 
Padova per aver reso possibile questa ricerca, e ai membri dei gruppi 
in cui essa si è sviluppata, hegelpd a Padova e il Forschungszentrum 



12

für Klassische Deutsche Philosophie / Hegel-Archiv di Bochum. Un 
grazie particolare a Gianluca Garelli, per l’attenzione con cui ha let-
to questo lavoro e per i suggerimenti sempre puntuali; e a Zdravko 
Kobe, per il confronto vivo e autentico, che ho la fortuna di poter 
continuare ancora oggi. Ringrazio Stefania Achella, Massimiliano Bi-
scuso, Pierpaolo Cesaroni, Dina Emundts, Lucian Ionel, Wolfgang 
Kaltenbacher, Andrea Kern, Karen Koch, Paul Kottman, Fiorinda Li 
Vigni, Angelica Nuzzo, Sebastian Rödl e Oliver Toth per le occasioni 
preziose di confronto e discussione su alcune delle idee presentate in 
questo studio.

Un ringraziamento affettuoso va agli amici e alle amiche che mi 
hanno accompagnata in questi anni, condividendo la fatica, i dubbi, 
le scoperte, e le deviazioni che determinano la ricerca. A loro devo 
molto più di quanto possa dire. Spero che, nelle pagine che seguono, 
riconoscano qualcosa dei dialoghi che hanno reso possibile questo 
lavoro.

Infine, mi sia concesso ringraziare mio fratello e i miei genitori, 
per il bene e la grande pazienza. A loro è dedicato questo volume.



13

TAVOLA DELLE ABBREVIAZIONI

Opere di Hegel

Cito secondo l’edizione critica dei Gesammelte Werke (GW), a cura 
della Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften (in col-
laborazione con la Deutschen Forschungsgemeinschaft, Hamburg, 
Meiner, 1968 e ss.). I testi sono riportati con l’indicazione della pagi-
na dell’originale, seguita da quella della traduzione italiana, quando 
disponibile. Nel caso dei Lineamenti di filosofia del diritto e delle varie 
versioni dell’Enciclopedia mi limito a indicare il numero di paragrafo, 
segnalando eventualmente se si tratta di un’Annotazione (A).

Enz 	 GW 20: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 
im Grundrisse (1830), a cura di W. Bonsiepen e H.C. Lu-
cas, con la collaborazione di U. Rameil, Hamburg, Mei-
ner, 1992; trad. it. Enciclopedia delle scienze filosofiche in 
compendio, a cura di B. Croce, introduzione di C. Cesa, 
Roma/Bari, Laterza, 2002. Per gli Zusätze faccio riferi-
mento alla traduzione di V. Verra, La scienza della logica, 
Torino, UTET, 1981.

Enz1817 	 GW 13: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 
im Grundrisse (1817), a cura di W. Bonsiepen e K. Grot-
sch, con la collaborazione di H.C.  Lucas e U. Rameil, 
Hamburg, Meiner, 2001; trad. it. Enciclopedia delle scien-
ze filosofiche in compendio (Heidelberg 1817), a cura di F. 
Biasutti, L. Bignami, F. Chiereghin, G.F. Frigo, G. Gra-
nello, F. Menegoni, A.  Moretto, Trento, Verifiche, 1987.



14

Diff	 GW 4: Jenaer kritische Schriften, a cura di H. Buchner e 
O. Pöggeler, Hamburg, Meiner, 1968; trad. it. Primi scrit-
ti critici, a cura di R. Bodei, Milano, Ugo Mursia Editore, 
2014.

SB	 GW 10,1: Nürnberger Gymnasialkurse und Gymnasialre-
den (1808–1816), a cura di K. Grotsch, Hamburg, Meiner, 
2006; trad. it. La scuola e l’educazione. Discorsi e relazioni 
(Norimberga 1808-1816), a cura di L. Sichirollo e A. Bur-
gio, Milano, Franco Angeli, 1985.

JS II 	 GW 7: Jenaer Systementwürfe II, a cura di R.P. Horst-
mann e J.H. Trede, Hamburg, Meiner, 1971, pp. 1-338; 
trad. it. Logica e Metafisica di Jena (1804-05), a cura di F. 
Chiereghin, traduzione, introduzione e commento di F. 
Biasutti, L. Bignami, F. Chereghin, A. Gaiarsa, M. Gia-
cin, F. Longato, F. Menegoni, A. Moretto, G. Perin Rossi, 
Trento, Verifiche, 1982.

JS III	 GW 8: Jenaer Systementwürfe III, a cura di R.P. Horst-
mann con la collaborazione di J.H. Trede, Hamburg, 
Meiner, 1976.

PhG 	 GW 9: Phänomenologie des Geistes, a cura di W. Bonsie-
pen e R. Heede, Hamburg, Meiner, 1980; trad. it. Fenome-
nologia dello spirito, a cura di G. Garelli, Torino, Einaudi, 
2008.

R 	 GW 14,1: Grundlinien der Philosophie des Rechts, a cura 
di K. Grotsch e E. Weisser-Lohmann, Hamburg, Meiner, 
2009; trad. it. Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di 
G. Marini, Roma/Bari, Laterza, 1999.

WdL I	 GW 21: Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objektive 
Logik. Erstes Buch. Die Lehre vom Sein (1832), a cura di F. 
Hogemann e W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1984; trad. 
it. Scienza della logica, a cura di A. Moni, ed. rivista da 
C. Cesa, introduzione di L. Lugarini, Roma/Bari, Laterza, 
2011, vol. 1, pp. 1-430).



15

WdL III 	 GW 12: Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. Die 
subjektive Logik (1816), a cura di F. Hogemann e W. Jae-
schke, Hamburg, Meiner, 1981; trad. it. Scienza della lo-
gica, a cura di A. Moni, ed. rivista da C. Cesa, introdu-
zione di L. Lugarini, Roma/Bari, Laterza, 2011, vol. 2, pp. 
647-957).

VWdL I 	 GW 23,1: Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik I. 
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1801/02, 1817, 
1823, 1824, 1825 und 1826, a cura di A. Sell, Hamburg, 
Meiner, 2013.

VWdL II 	 GW 23,2: Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik II. 
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1828, 1829 und 
1831, a cura di A. Sell, Hamburg, Meiner, 2015.

D1818	 GW 18: Berliner Antrittsrede (1818), in Vorlesungsmanu-
skripte II (1816-1831), a cura di W. Jaeschke, Hamburg, 
Meiner, 1995, pp. 11-18; trad. it. Discorso inaugurale 
dell’insegnamento presso la cattedra di filosofia dell’Uni-
versità di Berlino (22 ottobre 1818), in G.W.F. Hegel, Scritti 
storici e politici, a cura di D. Losurdo, Roma/Bari, Later-
za, 1997.

VBG	 GW 18: Vorlesungen über die Beweise vom Daseyn Gottes, 
in Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), a cura di W. Ja-
eschke, Hamburg, Meiner, 1995, pp. 228-317; trad. it. Le-
zioni sulle prove dell’esistenza di Dio, a cura di A. Tassi, 
Brescia, Morcelliana, 2009.

VMPhW I	 GW 18: Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1822-
1828, in Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), a cura di 
W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1995, pp. 121-137.

VMPhW II	 GW 18: Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 
1830/31, in Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), a cura 
di W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1995, pp. 138-207.

VPhR I	 GW 26,1: Vorlesungen über die Philosophie des Rechts I. 
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1817/18, 1818/19 



16

und 1819/20, a cura di D. Felgenhauer, Hamburg, Meiner, 
2014.

VPhR II	 GW 26,2: Vorlesungen über die Philosophie des Rechts 
II. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1821/22 und 
1822/23, a cura di K. Grotsch, Hamburg, Meiner, 2015.

VPhR III 	 GW 26,3: Vorlesungen über die Philosophie des Rechts 
III. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1824/25 und 
1831, a cura di K. Grotsch, Hamburg, Meiner, 2015.

VPhW I	 GW 27,1: Vorlesungen über die Philosophie der Weltge-
schichte I. Nachschriften zu dem Kolleg des Winterseme-
sters 1822/23, a cura di B. Collenberg-Plotnikov, Ham-
burg, Meiner, 2015.

VPhW II	 GW 27,2: Vorlesungen über die Philosophie der Weltge-
schichte II. Nachschriften zum Kolleg des Wintersemesters 
1824/25, a cura di W. Jaeschke e R. Paimann, Hamburg, 
Meiner, 2019.

VPR I 	 Vorlesungen, Ausgewählte Nachschriften und Manuskrip-
te. Band 3, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, 
Teil 1: Einleitung. Der Begriff der Religion, a cura di W. 
Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1983; trad. it. Lezioni di fi-
losofia della religione, Parte I, a cura di R. Garaventa, S. 
Achella, Napoli, Guida, 2003. Quando disponibili, ven-
gono indicati i passi corrispondenti da GW 29,1: Vorle-
sungen über die Philosophie der Religion. Nachschriften 
zu den Kollegien über Religionsphilosophie der Sommerse-
mester 1821 und 1824, a cura di W. Jaeschke e M. Köppe, 
Hamburg, Meiner, 2017.

GW 29,2	 Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Nachschri-
ften zu den Kollegien über Religionsphilosophie der Som-
mersemester 1827 und 1831 und Sekundäre Überlieferung. 
Nachschriften zum Kolleg über die Beweise vom Dasein 
Gottes des Sommersemesters 1829, a cura di W. Jaeschke, 
Meiner, Hamburg, 2021.



17

GW 30,1	 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I. Nach-
schriften zu den Kollegien 1819 und 1820/21, a cura di K. 
Grotsch, Hamburg, Meiner, 2016.

Briefe I 	 Briefe von und an Hegel. Band I: Philosophische Studien-
texte (1785-1812), a cura di J. Hoffmeister, Berlin, Akade-
mie Verlag, 1970; trad. it. Epistolario I. 1785-1808, a cu-
ra di P. Manganaro, Napoli, Guida, 1983; Epistolario II. 
1808-1818, a cura di P. Manganaro, Napoli, Guida, 1988.

Briefe II	 Briefe von und an Hegel. Band II: 1813-1822, a cura di J. 
Hoffmeister, Hamburg, Meiner, 1969; trad. it. Epistola-
rio II. 1808-1818, a cura di P. Manganaro, Napoli, Gui-
da, 1988; Lettere, a cura di P. Manganaro e V. Spada, con 
un’introduzione di E. Garin, Roma, Laterza, 1972.

Briefe III	 Briefe von und an Hegel. Band III: 1823-1831, a cura di J. 
Hoffmeister, Hamburg, Meiner, 1969; trad. it. Lettere, a 
cura di P. Manganaro e V. Spada, con un’introduzione di 
E. Garin, Roma, Laterza, 1972.

Opere di Kant

Cito secondo l’edizione critica della Akademie-Ausgabe (AA): Ge-
sammelte Schriften, a cura della Preussische Akademie der Wissen-
schaften (vol. 1–22), della Deutsche Akademie der Wissenschaften zu 
Berlin (vol. 23), e della Akademie der Wissenschaften zu Göttingen 
(dal vol. 24). Tutti i passi kantiani vengono citati con riferimento alla 
sigla, AA, numero del volume e numero della pagina. Fanno eccezio-
ne le citazioni tratte dalla Critica della ragion pura, citata con la let-
tera indicante l’edizione (A = 1781, B = 1787) seguita dal numero di 
pagina dell’originale.

NEVW	 AA 2: Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen 
in dem Winterhalbenjahre von 1765-1766, pp. 303-313; 
trad. it. Un programma di Kant, a cura di A. Guzzo, «L’e-
ducazione nazionale», 6, 1924, pp. 296-303.



18

KrV 	 Kritik der reinen Vernunft; trad. it. Critica della ragion 
pura, a cura di C. Esposito, Milano, Bompiani, 2012.

KpV	 AA 5: Kritik der praktischen Vernunft, pp. 3-163; trad. it. 
Critica della ragion pratica, a cura di F. Capra, Bari/Ro-
ma, Laterza, 1997.

MS	 AA 6: Metaphysik der Sitten; trad. it., Metafisica dei co-
stumi, a cura di G. Landolfi Petrone, Milano, Bompiani, 
2006.

SF	 AA 7: Der Streit der Fakultäten, pp. 1-115; trad. it. Il con-
flitto delle facoltà, a cura di D. Venturelli, Brescia, Mor-
celliana, 1994.

TP	 AA 8: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in 
der Philosophie, pp. 387-406; trad. it., D’un tono da signo-
ri assunto di recente in filosofia, in Scritti sul criticismo, a 
cura di G. De Flaviis, Roma/Bari, Laterza, 1991.

WA	 AA 8: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, pp. 
33-42; trad. it., Risposta alla domanda: Che cos’è l’Illumi-
nismo?, in Immanuel Kant, Michael Foucault, Jürgen Ha-
bermas, Che cos’è l’Illuminismo, a cura di U. Curi, trad. it. 
di G. Solari, G. Vidari, Milano/Udine, Mimesis, 2021.

AA 9	 Logik, pp. 1-150.

AA 24	 Logik Philippi, pp. 311-496.

PhilEnz	 AA 29: Philosophische Enzyklopädie, pp. 3-45; trad. it. Le-
zioni di enciclopedia filosofica, a cura di G. Garelli, Udine, 
Campanotto, 2002.

Opere di Fichte

Le opere di Fichte sono citate secondo la Gesamtausgabe der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften, a cura di R. Lauth, H. Jacob, 
H. Gliwitzky, E. Fuchs, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzbo-
og, 1962-2012.



19

Anweisung	 GA I/9: Die Anweisung zum seeligen Leben, pp. 1-212; 
trad. it. L’iniziazione alla vita beata ovvero la dottrina 
della religione, in J.G. Fichte, La dottrina della religione, a 
cura di G. Moretto, Napoli, Guida, 1989.

GA I/2	 Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der soge-
nannten Philosophie, als Einladungsschrift zu seinen Vor-
lesungen über diese Wissenschaft, pp. 91-172; trad. it. Sul 
concetto della dottrina della scienza, Roma/Bari, Laterza, 
1987.

GA II/3	 Ueber den Unterschied des Geistes und des Buchstabens in 
der Philosophie, pp. 313-342.

GA II/8	 Die Wissenschaftslehre II. Vortrage im Jahre 1804; trad. it. 
Dottrina della scienza (2a esposizione dell’anno 1804 dal 
16 aprile all’8 giugno), in J.G. Fichte, Scritti sulla dottrina 
della scienza 1794-1804, Milano, Mondadori, 2008.

GA IV/2	 Wissenschaftslehre nova methodo; trad. it. Teoria della 
scienza 1798 «Nova Metodo», trad. A. Cantone, Milano/
Varese, Istituto Editoriale Cisalpino, 1959.

FW VIII	 Deducirter Plan einer zu Berlin zu errichtenden höheren 
Lehranstalt, in Fichtes Werke, a cura di I.H. Fichte, ND 
Berlin, 1971.

Opere di Schelling

Le opere di Schelling sono citate secondo la Historisch-kritische Au-
sgabe: F.W.J. Schelling, Historisch-kritische Ausgabe, Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften (Schelling – Edition e Archiv) a cura 
di T. Buchheim, J. Hennigfeld, W.G. Jacobs, J. Jantzen e S. Peetz.

VMS	 SW V: Vorlesungen über die Methode des Academischen 
Studium, a cura di P. Leistner, A. Schubach; trad. it. Le-
zioni sul metodo dello studio accademico, a cura di F. Pal-
chetti, prefazione di C. Cesa, Firenze, Arnaud Editore 
Srl, 1989.





21

INTRODUZIONE

1. La filosofia e la sua antinomia
Cosa significa porre la domanda sullo statuto della filosofia? Co-

sa implica, in altri termini, interrogare ciò che individua la filosofia e 
distingue i suoi metodi, le sue pratiche e i suoi discorsi da quelli degli 
altri saperi? Affrontare il problema che la formulazione di questa do-
manda pone per la filosofia, consente di fare i conti con ciò che può 
significare fare filosofia, e continuare a farla, in un tempo in cui ap-
pare fortemente messo in questione il suo ruolo pubblico – ossia la 
capacità tradizionalmente riconosciutale di essere un sapere critico e 
trasformativo dei soggetti e dell’esistente –, e in cui mostra gli effetti 
più marcati di una crisi perdurante l’università1, ossia la scena prima-
ria in cui, negli ultimi due secoli, la filosofia è stata messa in opera, 

1  Cfr. J. Le Goff, Gli intellettuali nel medioevo, Milano, Mondadori, 2008, cir-
ca il modo in cui la storia dell’università è di fatto la storia della sua crisi. 
Ciò vale sin dalla sua istituzione ‘finzionale’, come meccanismo giuridico di 
incorporazione di soggetti distinti in un soggetto unico, secondo la ricostru-
zione di Y. Thomas in Id., Fictio legis. L’empire de la fiction romaine et ses li-
mites médiévales, «Droits», 21, 1995, pp. 17-63. Su alcuni dei caratteri deter-
minanti di questa fictio giuridica si veda il contributo di L. Rustighi, «Corpus 
vivens». Gerarchie del sapere nelle università tra il XII e il XIV secolo, in Poli-
tiche della filosofia. Istituzioni, soggetti, discorsi e pratiche, a cura di P. Cesa-
roni e S. Chignola, Roma, DeriveApprodi, 2016, pp. 15-33. Sulla specificità 
della crisi moderna e contemporanea dell’università si rimanda, invece, allo 
studio, pubblicato postumo, di B. Readings, The University in Ruins, Cambri-
dge, Harvard University Press, 1997.



22

prodotta e riprodotta come disciplina. Il presente volume è dedicato 
alla discussione di questo problema, a partire da un momento crucia-
le della sua configurazione: la filosofia classica tedesca, in particolare 
la proposta teorica che Georg Wilhelm Friedrich Hegel elabora nel 
periodo berlinese (1818-1831).

Nello stato di crisi che vive la filosofia nel discorso politico e 
sociale attuale – dalla crescente marginalizzazione della filosofia 
nell’organizzazione neoliberale del sapere, al definanziamento dei 
dipartimenti di discipline umanistiche a favore di saperi considera-
ti più ‘utili’ da parte dei governi nazionali –, la decisione di parlare 
per la filosofia sembra continuare a muoversi nello spazio aperto da 
una duplice ripetizione lucidamente profilata da Jacques Derrida nel-
la Lettera di prefazione al volume La grève des philosophes. École et 
philosophie2, in cui sono raccolti i testi e le discussioni del colloquio 
‘Rencontres Ecole et Philosophie’ svoltosi all’Università di Paris-X, 
Nanterre, il 20 e 21 ottobre 1984.

La prima ripetizione, quella più di superficie per Derrida, si lascia 
rintracciare nei discorsi e nelle azioni politiche che si impegnano in 
tentativi sperimentali di ampliare l’ambito d’azione della filosofia – 
come l’estensione del suo insegnamento ad altre classi nella scuola 
–, ma che finiscono per riprodurre, in maniera non critica, il confina-
mento della filosofia nei luoghi in cui già viene praticata, come scuo-
le e università. A questa ripetizione, che si sarebbe tentati di definire 
‘immunitaria’, il cui esito si traduce nella salvaguardia di oasi in cui 
esercitare un pensiero tradizionalmente ritenuto critico, mantenen-
do dunque «nei suoi limiti (naturali, si pensa) una disciplina tanto 
intoccabile quanto inutile»3, se ne affianca una seconda. Questa se-
conda ripetizione comprende i discorsi di coloro che, nel parlare a fa-
vore della filosofia in tempo di crisi, riproducono dei tipi di giustifi-
cazione che, se, a differenza dei primi, vanno più in profondità nella 

2  J. Derrida (a cura di), La grève des philosophes. École et philosophie, Paris, 
Osiris, 1986.
3  J. Derrida, Le antinomie della disciplina filosofica. Lettera di prefazione, in 
Id., Del diritto alla filosofia, a cura di F. Garritano, Catanzaro, Abramo Edi-
tore, 1999, pp. 293-304, p. 295.



23

domanda e riguardano la ‘cosa stessa’ di cui si tratta, ossia la filosofia 
e le sue logiche, di fatto non fanno altro che ripetere argomenti fru-
stri sulla radicalità critica del sapere filosofico: modi di determinare 
la specificità della filosofia che si situano ben all’interno del suo peri-
metro, perché evidenziano l’impossibilità di sclerotizzare la domanda 
sul suo statuto in risposte definitive, segnalando la capacità della filo-
sofia di «rilanciare continuamente [la sua] ulteriorità rispetto a ogni 
sua cristallizzazione, a ogni sua riduzione a un campo determinato, a 
un oggetto specifico, a un’organizzazione discorsiva o concettuale»4. 
Tale matrice – la cui combinatoria sarebbe, a detta di Derrida, pres-
soché esaurita – rischia di assumere le forme di un ‘internalismo’, di 
un ripiegamento della filosofia su se stessa che però non sembra riu-
scire a fornire risposte adeguate alla crisi attuale.

Una delle ragioni cruciali di una tale incapacità sembra risiedere 
nel fatto che una simile posizione, nel suo stesso porsi, costringe se-
condo Derrida in un’antinomia tra istanze che si presentano nella fi-
losofia per come essa si produce e si riproduce come sapere: l’antino-
mia tra la filosofia come disciplina – sapere perimetrato da regole di 
formazione di qualcosa che può essere riconosciuto come ‘filosofico’ 
e dunque essere trasmesso, insegnato e imparato – e lo strabordare 
della filosofia rispetto a tutte le forme in cui si esercita: dagli atti del 
suo insegnamento, dallo stile del suo discorso, alle istituzioni in cui 
ha luogo5. Ciò a cui l’‘internalismo’ costringe, senza riuscire a pensar-
lo fino in fondo, è, però, l’antinomia tra un ‘dentro’ e un ‘fuori’ del-
la filosofia, un’antinomia che può assumere diverse configurazioni, 
in cui ciascuno dei suoi termini si rovescia immediatamente nel suo 
contrario. Una forma particolare è quella, ad esempio, tra l’interno 
della filosofia come una disciplina circoscritta a determinati contenu-
ti, metodi, canoni, versus il continuo strabordare della filosofia come 

4  P. Cesaroni, L’ordine del discorso filosofico. Bourdieu, Derrida, Foucault, in 
Politiche della filosofia, pp. 126-144, p. 127.
5  Per una discussione della proposta teorica di Derrida, su questo punto, 
si rimanda a I. Malaguti, Aporie dell’insegnamento filosofico e ininsegnabilità 
della filosofia: il contributo del pensiero francese, in Insegnare filosofia. Mo-
delli di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 
2007, pp. 67-78.



24

attività critica che riscrive i propri margini, non si lascia catturare o 
‘segregare’ sulla base dell’individuazione preliminare di ciò che rap-
presenterebbe un suo supposto campo di indagine separato da quello 
degli altri saperi; un’altra forma, di segno apparentemente opposto, 
è quella tra l’inesauribile interrogazione di sé della filosofia ripiegata 
su se stessa versus il margine esterno dei conflitti che la attraversano, 
e delle modalità apparentemente esterne attraverso cui la filosofia si 
organizza, viene partecipata, si riproduce come sapere. Ciascuna di 
queste alternative è, come si vede, il rovescio dell’altra.

A distanza di quarant’anni dalla stesura della Lettera di prefazione 
di Derrida, il compito di «pensare questa antinomia come tale, ana-
lizzarla, interrogarla, situarla, etc., nella struttura della sua autorità, 
nelle aporie ch’essa riproduce senza posa, nella sua provenienza e 
nel suo avvenire»6 sembra non meno urgente. Per avviarci all’inter-
no della sua analisi, nella necessità di comprendere le forme in cui si 
dà, così come ciò che essa richiede di ripensare, è opportuno nota-
re due punti in sede introduttiva: l’antinomia è tutt’altro che inedita 
nella storia della filosofia (1.1); il suo posto, nella riflessione contem-
poranea sullo statuto della filosofia, risulta problematico (1.2). La di-
scussione di questi punti consente di cominciare a rilevare le ragioni 
che rendono fruttuosa la decisione di rivolgersi alla filosofia classica 
tedesca, e in particolare a Hegel, per pensare, nella sua crisi, la do-
manda sullo statuto della filosofia, facendosi carico dell’antinomia 
che la abita (1.3).

1.1 La genesi platonica dell’antinomia
Nella storia della filosofia, intorno a questa antinomia si lascia ri-

costruire una genealogia decisiva e plurale, in cui la questione dello 
statuto della filosofia emerge in forma strutturalmente duplice: il suo 
concetto con la sua giustificazione, da una parte, e la domanda sulla 
sua trasmissione – financo sulla possibilità o meno della sua trasmis-
sione – dall’altra, vale a dire sulle forme discorsive in cui si espone 
e che determinano la riconoscibilità della filosofia come sapere spe-

6  Derrida, Del Diritto alla Filosofia, p. 296.



25

cifico, distinto dagli altri, normando i modi in cui è possibile parte-
ciparvi.

Una simile genealogia, in cui si configura quell’antinomia decisi-
va per la filosofia, sembra trovare in Platone la sua genesi. Per Plato-
ne la filosofia si presenta come attività radicale di messa in questione 
delle credenze, di ciò che si presenta come in apparenza non bisogno-
so di giustificazione o di ulteriore determinazione. A tale radicalità, 
che non lascia nulla di presupposto al proprio esercizio – esse sequi-
tur operari, verrebbe da dire –, si connette l’esigenza di individuare la 
specificità di un sapere distinto dagli altri, così come ciò che caratte-
rizza i filosofi (e li distingue dagli amanti dell’opinione o dei discor-
si). Simili domande – chiedere chi è il filosofo, o che cos’è la filoso-
fia – articolate ad esempio in Repubblica7 o nel Sofista, sono tutt’altro 
che prive di difficoltà. Se, ad un primo sguardo, sembrano porsi sullo 
stesso piano di quelle, propriamente filosofiche, che chiedono il ‘che 

7  Una caratterizzazione dettagliata della figura del filosofo, in Repubbli-
ca, si trova in II 375 a-376c; III 391 e; V 485 b; soprattutto, VII 535 a. Per un 
esame della figura del filosofo si vedano, tra gli altri, C.D.C. Reeve, Philo-
sopher-Kings: The Argument of Plato’s Republic, Indianapolis, Hackett Publi-
shing Company, 2006, in particolare pp. 191-195. J. Lear, Inside and outside 
the “Republic”, «Phronesis», 37 (2), 1992, pp. 184-215. A. Silverman, Ascent 
and Descent: The Philosopher’s Regret, «Social Philosophy and Policy», 24 
(2), 2007, pp. 40-69. Una lettura articolata, finalizzata a individuare la (diffi-
cile) coesistenza di paradigmi differenti della figura del filosofo in Repubbli-
ca, è proposta da R. Weiss, Philosophers in the Republic: Plato’s Two Paradig-
ms, Ithaca, Cornell University Press, 2012. Tra le interpretazioni filosofiche 
contemporanee più elaborate sull’intento platonico di operare una distin-
zione tra chi è filosofo e chi non lo è, si ricordi il saggio di G. Deleuze intito-
lato Platone e il simulacro, che compare come una delle appendici di Logica 
del senso (cfr. G. Deleuze, Logica del senso, a cura di M. De Stefanis, Milano, 
Feltrinelli, 2009, pp. 223-224), in cui Deleuze rilegge la distinzione tra So-
crate e il sofista, lavorando sul problema del simulacro attraverso e contro 
Platone. Sul modo in cui la domanda sul filosofo (e sulla filosofia) sia parte 
dell’interrogazione a cui la filosofia, necessariamente, sottopone se stessa, si 
rinvia a L. Illetterati, Il discorso della/sulla filosofia, in Tra passato e presente. 
Studi in onore di Ferruccio De Natale, a cura di L. Illetterati e A. Caputo, Se-
sto San Giovanni, Mimesis, 2021, pp. 379-410.



26

cos’è’ di qualcosa, tali domande mettono, in certo senso, in scacco 
proprio la possibilità di ricevere una risposta esaustiva. La filosofia 
non si dà come un ‘che cosa’, un insieme già dato di conoscenze, di 
contenuti precostituiti. Per Platone, essa non ha una regione dell’es-
sere particolare, predeterminata, che sarebbe in suo potere esclusivo. 
Se c’è un ‘che’ di cui la filosofia è sapere, quello è nient’altro che la 
totalità, ossia la verità, il bene. Eppure, proprio qui, quando pare si sia 
giunti a un che di definitorio – la filosofia come la scienza del vero –, 
la filosofia esige il riconoscimento della propria specificità come at-
tività che non è rivolta a un prodotto. La verità non è un oggetto, un 
che di cui si possa entrare o essere in possesso, una proprietà dispo-
nibile ad essere trasferita in un travaso dal pieno al vuoto8. Contro 
un tale fraintendimento, occorre, per il Socrate dei dialoghi platoni-
ci, confutare la tesi secondo cui si tratterebbe di «instillare la scienza 
in un’anima che non la possiede, come s’infonde la vista in occhi che 
non vedono»9, mostrando invece che

nell’anima di ognuno c’è questa facoltà, insieme a un organo che 
rende possibile la conoscenza: come se l’occhio non fosse in grado di 
volgersi dalle tenebre alla luce se non insieme a tutto il corpo, così 

8  Così, polemicamente, nel Simposio si afferma: «Sarebbe bello se il sapere 
fosse tale da scorrere dal più pieno al più vuoto di noi, come in un travaso 
di recipienti» (175 d).
9  Repubblica VII 518 c. Contro questa tesi, sofistica, si tratta di mostrare che 
la conoscenza è reminiscenza. Su questo cfr. Menone 81 a; Fedone 72 e-76 d. 
La teoria della reminiscenza è esplorata nel Menone come soluzione ai due 
corni dell’aporia sull’insegnabilità e la ricerca filosofica: ‘cerco ciò che so’ 
oppure ‘cerco ciò che non so’. Per Platone, nella ricerca, si muove da ciò che 
non si sa a ciò che si sa, non trovandosi però mai nel possesso totale del sa-
pere né nella sua assenza assoluta, ma in un processo in cui è fondamentale 
la consapevolezza della propria ignoranza e il desiderio di sapere – ciò a cui 
conduce la pratica socratica. La capacità dello schiavo, interrogato da Socra-
te, di dimostrare la soluzione del teorema, rappresenta nel Menone la prova 
della reminiscenza. Sul legame tra la reminiscenza e la domanda sulla tra-
smissibilità del sapere, si rinvia a G. Cambiano, Platone e le tecniche, Torino, 
Einaudi, 1971, in particolare pp. 142-169.



27

occorre passare con tutta l’anima dal divenire alla contemplazione 
dell’essere e della sua parte luminosa. È questo, secondo noi, il bene10.
Mentre le forme di conoscenza diverse dalla filosofia concentrano 

il loro sguardo sull’oggetto per loro tematico, la filosofia si rivolge a 
ciò che sta alle spalle delle altre imprese conoscitive, per così dire, os-
sia a ciò che queste presuppongono senza metterlo a tema: la totalità. 
Una totalità che non è la somma degli enti, ma ciò che è sempre im-
plicato in ogni esperienza di senso. La peculiarità della filosofia risie-
de nel modo in cui essa ‘contempla’ il suo ‘oggetto’: non ne fa svanire 
l’eccedenza, l’irriducibilità a oggetto, bensì la fa essere propriamente. 
La mantiene in quanto non la possiede, non la trasforma in un ogget-
to tra gli altri, accanto agli altri.

L’essere attività della filosofia, l’impossibilità per essa di essere un 
travaso passivo da colui che possiederebbe la verità a chi ne sarebbe 
sprovvisto, a cui sarebbe dunque risparmiata la fatica della ricerca11, 
ha implicazioni per due questioni che determinano il modo in cui la 
domanda sullo statuto della filosofia si mostra in Platone non solo co-
me necessaria e ineludibile12, ma anche legata a doppio filo alla que-
stione della sua trasmissibilità e della sua partecipabilità.

10  Repubblica VII 518 c-d.
11  Nell’approfondire il significato dell’istituzione dell’Accademia, Cambia-
no mostra come per Platone la trasmissione non rappresenti una fase suc-
cessiva, separata dalla ricerca del sapere e dalla sua acquisizione: «Questi 
tre termini stanno a indicare tre volti di un’unica operazione, perché il ca-
rattere comunitario, che Platone, sulla linea di Socrate, assegna alla ricerca, 
tende a farli coincidere. Una tecnica è trasmessa, quando è appresa. Ma ap-
prendimento e trasmissione hanno luogo soltanto nell’ambito di una ricer-
ca comune: i ricercatori sono i protagonisti, contemporaneamente, dell’ap-
prendimento e della trasmissione. Il quadro di relazioni, ricostruito dalla 
reminiscenza con l’ausilio del metodo ipotetico e del metodo delle domande 
e risposte, è rintracciato nella ricerca comune, a partire da problemi specifi-
ci, in direzione delle ipotesi che danno ragione di tali relazioni» (Id., Platone 
e le tecniche, p. 151).
12  Su questo si veda B. Williams, Plato: The Invention of Philosophy, in The 
Sense of the Past. Essays in the History of Philosophy, Princeton/Oxford, Prin-
ceton University Press, 2006, pp. 148-186.



28

La prima questione riguarda proprio il modo in cui la filosofia (e 
dunque la verità) può essere comunicata: come è possibile prendere 
parte ad essa. Decisivi, a questo proposito, sono anzitutto i passi in 
Repubblica in cui il sapere filosofico si mostra strutturalmente tanto 
comune quanto individuale. La condivisione di una vita spesa nella 
ricerca comune precede un’esperienza sempre personale con la veri-
tà, che non può essere fatta da altri al posto nostro. Il compito dell’in-
segnamento è formulato nei termini dell’atto di «distogliere [la vista] 
dalla sua abitudine scorretta e volgerla dove deve guardare»13, dando 
luogo a una ‘ortottica’ della vista, in cui il filosofo non si sostituisce 
agli altri ma anzi li accompagna fino alle soglie di un’esperienza che 
sono chiamati a compiere da loro. Far partecipare altri alla filoso-
fia, come alla verità, significa perciò, al massimo, rendere disponibili 
presso di loro le condizioni affinché possano sperimentare un’espe-
rienza analoga.

La sottolineatura, necessariamente comunitaria e individuale, vie-
ne ripresa nella Lettera VII sulla peculiare (non-)comunicabilità della 
filosofia. In essa, Platone afferma che il filosofare, quando se ne abbia 
avuto accesso, non è «in alcun modo dicibile come le altre scienze»14. 
Questo non decreta la assoluta non dicibilità della filosofia, quasi si 
trattasse di un contatto diretto, privato, con l’ineffabile15, bensì se-
gnala una non comunicabilità del sapere filosofico al modo delle altre 
conoscenze. Mentre queste ultime, con l’analisi dei loro oggetti, pre-
tendono di esaurire ciò che può essere espresso, comunicato, la filo-
sofia afferma la propria differenza perché tematizza la totalità nella 
sua non-tematizzabilità, non-oggettivabilità come ciò che è sempre 
presente, sempre presupposto e implicato nell’esperienza. In questo 

13  Repubblica VII 518 d.
14  Lettera VII 341 c5-d2.
15  Per un’analisi dettagliata delle implicazioni di questa questione cfr. F. 
Chiereghin, «Dì che Platone è nato troppo tardi nella sua patria». L’essenza 
tragica della filosofia e le condizioni della sua comunicabilità, in Insegnare fi-
losofia. Modelli di pensiero e pratiche didattiche, pp. 121-135. Sulla vicinanza, 
su questo punto, tra Platone e Kant cfr. L. Illetterati, Sul concetto di filosofia. 
Le aporie della scientificità, «Giornale di Metafisica», XI (2), 2018, pp. 448-
471, in particolare pp. 469-470.



29

modo, l’impossibilità articolata in Repubblica di possedere cognizio-
ne diretta del bene guardando direttamente il sole che illumina il 
mondo delle idee16, in una visione faccia a faccia che risulterebbe non 
nell’accesso al vero quanto in una visione accecante, testimonia l’ec-
cedenza della verità: il suo non essere un prodotto distillabile, una 
prospettiva di cui appropriarsi, ulteriore rispetto al e separabile dal 
processo di confronto dialettico tra le prospettive soggettive che so-
no convocate nei dialoghi.

Ciò che risulta cruciale è che, proprio una falsa apparenza di que-
sto genere, rischia di sorgere attraverso un aspetto consustanziale al-
la filosofia: la sua trasmissione scritta. Questo rappresenta il secondo 
aspetto della profilazione platonica dell’antinomia, tra l’esigenza di 

16  Ciò si evince dal Libro VI di Repubblica, quando, alla richiesta di Glau-
cone a Socrate di dire se ritenesse «che il bene si identifichi con la scienza, 
con il piacere o con qualcos’altro», Socrate si mostra reticente. In prima bat-
tuta ricorda a Glaucone che aveva detto non si sarebbe «accontentato delle 
opinioni altrui». Incalzato però da quest’ultimo circa la scarsa convenien-
za di esprimere soltanto le opinioni altrui e non le proprie su una materia 
tanto cruciale, risponde: «e ti sembra dunque giusto […] parlare di ciò che 
si ignora come se lo si sapesse?» (506 b-c). Alla richiesta insistente di non 
fermarsi «come se fossi già arrivato al termine», ma di proseguire a trattare 
del bene come si è discusso della giustizia e delle altre virtù, Socrate dichia-
ra «di esserne incapace, e [di credere] di suscitare il riso con il [suo] zelo 
inopportuno» (506 d). Al rifiuto segue la proposta di una deviazione: «per 
il momento tralasciamo di studiare l’essenza del bene: una questione trop-
po alta perché l’ispirazione di questo momento mi permetta di raggiunger-
la secondo l’opinione che ne ho. Però, se voi siete d’accordo, vorrei indicare 
quale sia il rampollo del bene» (ibidem). La proposta è accettata dagli inter-
locutori. Che tale deviazione rimandi a un eventuale approfondimento ulte-
riore, poi non elaborato (possibilità che mette in campo G. Lozza nella sua 
traduzione di Repubblica, Milano, Oscar Mondadori, 1991, p. 521, nota 47), o 
meno, il punto cruciale mi sembra essere l’obliquità di cui si caratterizza la 
discussione che segue. Nonostante l’invito socratico a fare attenzione a che 
egli «non inganni inavvertitamente» (507 a) gli interlocutori, è proprio la 
discussione del rampollo del bene a consentire lo sguardo obliquo per par-
lare del bene – mettendo in scena, di fatto, una delle discussioni più ampie 
dell’idea del bene.



30

realizzare la libertà concessa dalla filosofia come attività e il bisogno 
di esporla senza pervertirla in qualcosa d’altro, lavorando costante-
mente esposti al rischio di far essere la filosofia qualcosa di altro da 
sé, di diverso, di tradurla in un che di positivo, un positum. Nel suo 
rapporto con la scrittura, la filosofia si fa carico del rischio estremo. 
Lì la filosofia si connota come il lavoro costante su ciò che la sua tra-
smissione le consente e ciò che, nello stesso tempo, rischia di genera-
re: un che di esteriore, lontano dall’origine, muto, che, non potendosi 
difendere dagli attacchi che riceve, è esposto a essere manipolato. La 
duplicità di un simile lavoro – guadagnare la specificità della filosofia 
nel rapporto che intesse con i modi della sua trasmissione, in un mez-
zo che incarna l’esposizione stessa alla sua perdita – trova nel Fedro 
uno dei luoghi primari della sua enunciazione, la cui ambiguità, co-
me ha mostrato, tra gli altri, proprio Derrida17, si articola in una con-
danna della scrittura tutt’altro che univoca. A Theuth, che presenta 
la scrittura come rimedio (φαρμακός) per la memoria, la trasmissione 
di un sapere finalmente non più condannato a scomparire nell’atto in 
cui viene enunciato, il Re Thamus oppone l’altro lato del φαρμακός: 
quello di essere altrettanto veleno, di sclerotizzare e dare la morte a 
un sapere vivente. Proprio l’emergere del rischio per il sapere vivo, 
organico, di diventare qualcosa d’altro da sé è ciò che si realizza nel-

17  Ciò che Derrida sviluppa ne La farmacia di Platone ha una genesi com-
plessa, che affonda le proprie radici nel 1962 (Introduction à l’origine de la 
géométrie de Husserl, Paris, PUF, 1962) e nel 1967 (La voix et le phénomène, 
Paris, PUF, 1967), nel confronto con L’origine della geometria di Husserl e 
con un’analisi della prima ricerca logica di Husserl, quando si confronta 
con l’ambigua persistenza di due principi nella fenomenologia: da una par-
te, il riconoscimento dell’inutilità del segno a fronte della presenza assoluta 
dell’oggettività ideale; dall’altra, l’attestazione del fatto della iscrizione, del-
la scrittura, nella costituzione dell’oggettività. Nella struttura binaria su cui 
si apre il progetto fenomenologico, la scrittura sembra assegnata ad occu-
pare il posto negativo di ciò che è morto, in ritardo sulla nascita del senso, 
traccia priva di interiorità, esposta ad essere deformata e annichilita, che ne-
cessita sempre di essere vivificata dalla phonè che è, invece, vita, spiritualità. 
Nell’articolare criticamente questo punto, Derrida esplicita la bidirezionali-
tà strutturale della questione: il problema della trasmissione è ineliminabi-
le dal concetto della filosofia, al punto che non si dà propriamente un fuori.



31

la scrittura dei dialoghi: il sapere «prende a morire quando si scrive, 
ma scrivendosi si perennizza»18. A perennizzarsi non è una traccia, 
ma la costante necessità della ‘mescolanza’19 tra ciò che appare co-
me un esterno, un supplemento (la scrittura), e un presunto interno, 
il logos. A perennizzarsi è, in altre parole, la crisi: come unica possi-
bilità per il sapere di essere tale, proprio quando rischia di diventare 
qualcos’altro da sé.

Nell’aporia emerge la relazione strutturale tra i due aspetti in gio-
co nell’antinomia, una relazione che si mostra come un non-pote-
re-non: la filosofia come sapere radicale che richiede l’interrogazione 
sulla sua formazione e trasmissione, non può non porre questa do-
manda per essere pienamente se stessa; la domanda sulla formazione 
e trasmissione appartiene a ciò che determina cos’è filosofia, non può 
non riguardare il concetto di filosofia in questione.

1.2 L’antinomia nel dibattito contemporaneo
La relazione tra i due termini dell’antinomia ha assunto le forme 

più diverse nella storia della filosofia; una storia che, come ha notato 
Arthur Danto20, si lascia ricostruire come la storia delle forme discor-

18  M. Ferraris, Differenze. La filosofia francese dopo lo strutturalismo, Mila-
no, Multipla edizioni, 1981, p. 58.
19  Sulla συμπλοκή (symplokē, intreccio) come mescolanza che organizza i 
discorsi al modo della tessitura con le parole, H. Joly osserva: «Tale metafo-
ra iniziale può essere presa in due sensi: essa può significare ‘ordire’, quindi 
designare la trappola ed esprimere la malizia o l’astuzia, métis o dolos. Op-
pure può ugualmente significare ‘tramare’ nel senso neutro e, sul modello 
delle tecniche dell’intrecciatura dei vimini e della tessitura, metaforizzare 
i processi della composizione e della sintesi» (Le renversement platonicien. 
Logos, episteme, polis, Paris, Vrin, 1974, p. 178, citato nell’Introduzione di S. 
Petrosino a La farmacia di Platone, Milano, Jaca Book, 2021, p. 33).
20  A.C. Danto, Philosophy as/and/of Literature, in The Philosophical Disen-
franchisement of Art, New York, Columbia University Press, 1986, pp. 135-
161, p. 141; trad. it. di C. Barbero, a cura di T. Andina, Filosofia come/e/della 
letteratura, in La destituzione filosofica dell’arte, Palermo, Aesthetica, 2008, 
pp. 151-173, 155.



32

sive in cui la filosofia si è data, ha pensato la propria trasmissibilità e 
gli effetti che ha sulle soggettività: dai dialoghi ai pensées, dalle con-
fessioni e lettere alle summae, fino ai trattati, e alle enciclopedie. Una 
tale molteplicità non è semplicemente formale, ma riguarda i modi 
in cui prende corpo effettivamente la domanda su cosa significa fare 
filosofia. Le biografie tardoantiche di Pitagora e Plotino come para-
digmi della conduzione di vita filosofica, la profilazione dell’aspetto 
performativo delle lezioni di Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, di 
fronte al pubblico studentesco, come modello di libertà dello spirito, 
l’elaborazione di storie della filosofia (come genere e disciplina filo-
sofica autonoma), in cui viene pensato il legame tra il pensiero e la 
sua storicità, sono solo alcuni esempi di come si è potuta articolare 
quell’antinomia che ha in Platone la sua genesi. La sua storia si in-
treccia necessariamente, però, non solo al divenire della sua media-
lità – le forme orali della sua partecipazione e la dimensione del ‘te-
sto’21, con le sue diverse configurazioni, fortemente amputate oggi a 
favore del cosiddetto «articolo filosofico professionale» come unica 
forma scientifica per la filosofia22 –, ma anche all’evoluzione dei luo-

21  Sull’esigenza di considerare il formato ‘libro’ non come un supporto 
scontato ma come un medium, un organo storico in divenire, che influenza 
il modo di praticare e organizzare il sapere si vedano i contributi contenu-
ti nel volume Praxis des Philosophierens, Praktiken der Historiographie. Per-
spektiven von der Spätantike bis zur Moderne, a cura di M. Meliado e S. Negri, 
Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 2018.
22  Sulla preponderanza fattuale di questa forma espressiva sulle altre, e 
sui rischi di omologazione nonché di impoverimento delle pratiche filoso-
fiche, si consideri quanto nota Danto: «La nostra pratica di filosofi consiste 
nel leggere e scrivere questo tipo di saggi, nell’insegnare ai nostri studen-
ti a scriverli e a leggerli, nell’invitare altri a venire a proporci un loro sag-
gio a cui noi reagiamo facendo domande che di fatto sono osservazioni da 
chiosatore, solitamente incorporate nella prima o ultima nota a piè di pagi-
na del saggio, in cui siamo esentati da eventuali errori o scorrettezze e rin-
graziati per i nostri utili suggerimenti. Le riviste in cui questi saggi sono poi 
pubblicati, quali che siano gli aspetti utili alla professione che, in generale, 
possano presentare, non sono in realtà molto diverse le une dalle altre, non 
più di quanto lo siano effettivamente i saggi stessi» (pp. 138-139; trad. it., p. 
153). Ciò mostra come la logica della forma di scrittura condizioni inevita-



33

ghi e delle istituzioni in cui è praticata: accademie, scuole, circoli, 
università, in cui il sapere viene dettato, commentato, discusso, sot-
toposto ad obiezioni dialettiche, ritrattato. Ciò che emerge è, dunque, 
un apparato estremamente diversificato in cui la filosofia prende for-
ma come un insieme di pratiche discorsive, con proprie regole e luo-
ghi di attuazione. Nella loro differenza si muovono nientemeno che 
le «diverse concezioni di verità filosofica»23 e di pratica filosofica.

Per usare un lemma importato dal teatro, si potrebbe parlare 
dell’evoluzione della ‘scena’ della filosofia, il ‘campo’24 in cui si realiz-
zano le condizioni che presiedono alla formazione della filosofia: che 
consentono il suo eseguirsi. Ordinariamente, il termine ‘esecuzione’ 
rinvia al mandare ad effetto qualcosa che preesiste ad un atto: in que-

bilmente la disciplina che attraverso essa si esprime e, nel contempo, venga 
da quest’ultima determinata. Se forme diverse aprono a modi diversi di fare 
filosofia (e di concepirla), allora la squalificazione delle forme espressive ri-
spetto al primato di una di esse, nel pensiero contemporaneo, non può che 
avere conseguenze significative circa le potenzialità trasformative implicate 
da certe forme e non da altre.
23  Così Danto in riferimento all’inseparabilità tra forma espositiva e veri-
tà filosofica (ivi, p. 140; trad. it., p. 154). A mio avviso, un simile discorso va 
esteso a tutto ciò che ha l’aspetto dell’‘esteriorità’ rispetto alla filosofia, in-
cludendo dunque non solo le forme stilistiche, ma anche i luoghi, le regole e 
le forme di soggettivazione che sono implicati strutturalmente nei modi in 
cui la filosofia viene prodotta e riprodotta.
24  Mentre il termine ‘scena’ è stato ripreso nelle teorie performative con-
temporanee, il termine ‘campo’ è stato elaborato da Pierre Bourdieu come 
spazio di relazioni oggettive tra individui o istituzioni in competizione per 
lo stesso gioco, all’interno del quale un capitale di conoscenze è ripartito in 
maniera differenziata tra chi occupa la posizione di leadership e chi intende 
cominciare a prenderne parte (Id., Champ intellectuel et projet créateur, «Les 
Temps Modernes», 246, 1966, pp. 865-906; Id., L. Wacquant, An Invitation to 
Reflexive Sociology, Cambridge, MA, Polity Press, 1992). Sul potenziale po-
litico del lemma ‘scena’, sul mancato apprezzamento da parte di Platone e 
di Hobbes della spontaneità, relazionalità e particolarità politica del teatro, 
così come sulla necessità di una sua ripoliticizzazione a partire da un recu-
pero della sua tematizzazione in Shakespeare, si è espresso P. Kottman. A 
Politics of the Scene, Palo Alto, Stanford University Press, 2007.



34

sto senso, si intende, per esempio, la realizzazione pratica di una vo-
lontà o di un proposito, la messa in opera di un progetto, l’attuazione 
di un provvedimento giudiziario, ma anche l’interpretazione di una 
partitura musicale. In tutti questi casi, si ha a che fare con la produ-
zione di qualcosa che implica un passaggio da una possibilità (o vir-
tualità) alla realtà, oppure il portare a compimento qualcosa che ha 
bisogno di una performance per essere veramente completo (come il 
caso della partitura musicale); pur con le dovute distinzioni, si tratta 
dell’attuazione di determinate possibilità, prestabilite, che hanno va-
lore normativo: permettono, cioè, di dire, per esempio, che una certa 
esecuzione è stata ‘buona’, ‘corretta’, ‘adeguata’, finanche ‘rispettosa’ 
dell’intenzione che la motiva, oppure che è ‘inadeguata’, o che ‘tradi-
sce’ ciò di cui è esecuzione.

Nel presente studio, al termine ‘esecuzione’ è attribuito un signi-
ficato critico. Con questo ci si impegna in un’indagine sui modi in 
cui la filosofia, per essere propriamente se stessa, si fa carico della 
sua natura discorsiva, non intuitiva, dandosi la forma di un testo che 
è pienamente consapevole di ciò che implica la sua esecuzione. La 
peculiarità del testo filosofico è che esso non si limita a spiegare un 
concetto di filosofia già dato, assicurato, che può limitarsi a presenta-
re, facendolo passare, al massimo, da uno stato di minore chiarezza a 
uno di maggiore evidenza; bensì, come sua verace dimostrazione, è il 
processo del suo stesso costituirsi, senza cui non è. In questo senso, il 
discorso rappresenta la possibilità decisiva, per la filosofia, di essere 
un sapere pienamente giustificato.

La peculiarità del discorso filosofico non si esaurisce però a que-
sta altezza. Per essere radicalmente critica, ossia consapevole dei pre-
supposti che sono implicati nel suo processo di determinazione, la 
filosofia è chiamata a fare un passo ulteriore: nel processo attraver-
so cui giustifica i suoi oggetti e i suoi metodi, deve problematizzare 
ciò che – standole alle spalle, per così dire, o apparendo come il suo 
‘fuori’ – condiziona in realtà il suo significato e il suo compito, in-
chiodandola a ripetere ciò che non assume criticamente: le regole che 
normano come si organizza in quanto sapere riconoscibile, passibile 
di essere insegnato e imparato; le modalità in cui forma le soggetti-
vità implicate nel suo discorso; da ultimo, le ‘scene’ in cui determina 



35

il proprio compito e si riproduce. Pensare la filosofia nella sua esecu-
zione vuol dire, in questo senso, vedere come la filosofia sia in grado 
di pensare la propria antinomia, senza rimanere prigioniera di ciò ri-
spetto a cui deve guadagnare la sua differenza specifica.

Da questo fondamento emerge il secondo punto che merita di es-
sere notato introduttivamente, ossia il posto problematico che l’an-
tinomia assume nelle riflessioni contemporanee sullo statuto della 
filosofia. Da una parte, alla concezione della filosofia come sapere 
critico radicale, abitato strutturalmente dall’antinomia e dal bisogno 
di assumerla, sono state rivolte delle critiche che imputano alla filo-
sofia l’incapacità di confrontarsi con uno dei lati dell’antinomia, il 
suo ‘esterno’. Secondo questa lettura, anche quando la filosofia tenta 
di esaminare filosoficamente se stessa, in realtà non fa che riprodur-
re il proprio ‘interno’, senza mai essere in grado di essere pienamente 
critica, di assumere su di sé ciò che determina la sua esecuzione. Una 
tale insufficiente criticità assume le forme dell’incapacità di oggetti-
vare il ‘campo’, il luogo da cui parla e in cui viene eseguita, secon-
do Pierre Bourdieu25; oppure la non sufficiente consapevolezza dalle 
regole di formazione dei propri enunciati, secondo Michel Foucault, 
da parte della filosofia, per come si è configurata nella storia del pen-
siero26. A tali limiti segue perlopiù la diagnosi della fine della filoso-
fia come sapere radicale, e l’esigenza di rivolgersi a un altro sapere, 
finalmente critico (la sociologia per Bourdieu); l’invito, altrimenti, a 
sovvertire le regole a fondamento dell’impianto normativo della ve-

25  Cfr. P. Bourdieu, La distinzione. Critica sociale del gusto, a cura di M. San-
toro, Bologna, Il Mulino, 2001: «L’oggettivazione filosofica della verità del 
discorso filosofico trova i suoi limiti nelle condizioni oggettive della propria 
esistenza in quanto attività che aspira alla legittimità filosofica, cioè nell’e-
sistenza di un campo filosofico che esige il riconoscimento dei principi che 
stanno alla base della sua stessa esistenza» (p. 511). A differenza della ceci-
tà della filosofia sulla costituzione del proprio campo, la sociologia sarebbe 
capace, secondo Bourdieu, di considerare criticamente ciò che governa po-
liticamente, socialmente e istituzionalmente il suo campo. Su questo si ve-
da Id., Homo academicus, a cura di A. De Feo, Bari, Edizioni Dedalo, 2013.
26  Cfr. M. Foucault, Risposta a Derrida, in Il discorso, la storia, la verità. In-
terventi 1969-1984, a cura di M. Bertani, Torino, Einaudi, 2001, pp. 101-117.



36

rità (vero e falso), a favore del ripensamento del rapporto tra sape-
re e potere in cui la filosofia si trova in costante tensione e conflitto 
rispetto alle condizioni di possibilità che ne strutturano il campo di-
scorsivo (per Foucault).

D’altra parte, in un periodo grossomodo coevo a quello di queste 
critiche, dagli anni ’70 del secolo scorso si osserva, in particolare in 
ambito anglofono, la nascita di un fiorente campo di studi che tenta 
di pensare propriamente l’interrogazione della filosofia su se stessa, 
sul suo statuto e grado di scientificità, sui suoi metodi e contenuti, al 
punto da produrre una disciplina filosofica specifica: la ‘meta-filoso-
fia’27. L’espressione, impiegata in senso tecnico a partire dal 1970 con 
la fondazione della rivista ‘Metaphilosophy’ da parte di Terrell Ward 
Bynum, rimanda alla ricerca sulla natura delle domande filosofiche 
e sui metodi per rispondere a esse28, così come su cosa la filosofia è 
o dovrebbe essere29. Tale indagine – che sia interna alla filosofia30, 
consustanziale alla sua articolazione, oppure esterna, una discipli-
na separata da altre ricerche filosofiche – dà luogo a uno scenario 
variegato che, seppure a costo di una certa semplificazione, sembra 

27   Sulle caratteristiche di questo ambito di studi si vedano: S. Overga-
ard, P. Gilbert, S. Burwood, An Introduction to Metaphilosophy, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2013; N. Rescher, Metaphilosophy: Philosophy 
in Philosophical Perspective, London, Lexington Books, 2014; N. Joll, Con-
temporary Metaphilosophy, «Internet Encyclopedia of Philosophy», 2017; T. 
Williamson, The Philosophy of Philosophy, Oxford, Blackwell, 2021. Per una 
panoramica sulla questione metafilosofica, seppur approfondita in relazio-
ne alla posizione hegeliana, si rimanda a G. Miolli, Hegel e la metafilosofia: 
mappa di un problema, «Verifiche», XLVI (1), 2017, pp. 83-128, così come 
all’introduzione e ai saggi contenuti nel volume monografico L. Corti, L. Il-
letterati, G. Miolli (a cura di), Meta-filosofia. Pensare la filosofia tra attività e 
disciplina, «Giornale di Metafisica», 40 (2), 2018.
28  Cfr. C. McGinn, The Making of a Philosopher, New York, HarperCollins, 
2002.
29  Cfr. M. Lazerowitz, A Note on “Metaphilosophy”, «Metaphilosophy», 1 
(1), 1970, p. 91.
30  Cfr. S. Cavell, Must We Mean What We Say? A Book of Essays, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2002.



37

polarizzato tra posizioni ‘eccezionaliste’ e ‘non-eccezionaliste’. Men-
tre i sostenitori del non-eccezionalismo vedono la filosofia come una 
scienza che si basa su metodi (deduttivismo, pensiero controfattuale, 
indagine storica...) in continuità con quelli di altre scienze31, i soste-
nitori dell’eccezionalismo della filosofia considerano il suo approccio 
autocritico, riflessivo rispetto ai propri oggetti, metodi e fini, come 
metodologicamente ed epistemologicamente irriducibile a ciò che 
avviene negli altri saperi32.

In entrambe le proposte teoriche, che pure hanno il merito di por-
re il problema del metodo filosofico e dello statuto del sapere filosofi-
co, rimane tuttavia silente la domanda con cui si è aperto il presente 
studio: come possa essere pensato lo statuto della filosofia, tanto co-
me attività quanto come disciplina, senza trascurare ciò che presiede 
alla sua formazione e riproduzione (come se fosse un che di acciden-
tale, non rilevante per la definizione di filosofia), e senza renderla di-
pendente da questo in maniera acritica (come se non potesse affatto 
metterlo a tema, ma fosse costretta a riprodursi solo in un modo). Tale 
questione viene posta in modo marginale nel dibattito. Eppure, non 
può risolversi nello studio di determinate procedure metodologiche, 
se l’accesso a esse continua ad implicare la ripetizione, non pensata, 
di luoghi istituzionali, linguaggi disciplinari, regole e forme che so-
no strutturali al pensiero filosofico in quanto è sapere critico. Tanto-
meno è possibile, a mio avviso, esaurire la portata di una simile que-
stione per il ripensamento dello statuto della filosofia in un’analisi 
sociologica sulla produzione del sapere, una prospettiva che rimane 
necessariamente esterna al proprio della filosofia.

La discussione meta-filosofica più recente sembra perciò nella 
maggior parte dei casi ignorare, o evitare, tanto l’antinomia, che in 
forme di volta in volta differenziate innerva la storia del pensiero da 
Platone a Derrida, quanto – nel caso della meta-filosofia contempo-

31  D. Stoljar, Philosophical Progress: In Defence of a Reasonable Optimism, 
Oxford, Oxford University Press, 2017; Williamson, The Philosophy of Phi-
losophy.
32  Rescher, Metaphilosophy: Philosophy in Philosophical Perspective; Illette-
rati, Sul concetto di filosofia.



38

ranea – le critiche mosse da Bourdieu e Foucault ad un certo modo 
di intendere la filosofia, come tradizionalmente in grado di operare 
una radicale messa in questione di sé. Nella storia del pensiero c’è, 
tuttavia, uno snodo teorico decisivo in cui si assiste alla formulazio-
ne precisa e differenziata di ciò che l’antinomia di Derrida impone di 
pensare, e da cui le critiche all’internalismo mettono in guardia. Ta-
le momento è costituito, secondo la lettura tentata qui, dalla filosofia 
classica tedesca.

1.3 L’antinomia nella filosofia classica tedesca
Interrogato alla luce dell’antinomia, il periodo di elaborazione 

teorica tra la fine del XVIII secolo e la prima metà del XIX secolo si 
presenta come una fucina decisiva di interrogazioni radicali sullo 
statuto della filosofia e sui modi che essa ha di assumere su di sé 
la propria crisi. Per la concretizzazione di questa possibilità, sono 
cruciali le forme discorsive in cui si realizza il rapporto antinomico 
tra l’articolazione di un sapere giustificato e la domanda sulla 
sua trasmissione. Come è stato notato, la filosofia classica 
tedesca costituisce una «svolta filosofico-espositiva della filosofia 
[darstellungsphilosophische Wende der Philosophie]»33, che implica 
un ampio sperimentalismo con le forme letterarie e lo sviluppo 
di nuovi modi di praticare la filosofia, in un periodo di forte crisi 
nell’impegno collettivo diretto alla definizione di valori condivisi. 
Soltanto per fare alcuni esempi di una simile pluralità formale, si 
pensi all’Allgemeines Brouillon di Novalis, alla Morfologia di Johann 
Wolfgang von Goethe, ai Romanzi di Friedrich Heinrich Jacobi 
(Allwill e Woldemar) e alle lettere (Lettere sulla dottrina di Spinoza, 
epistolario di Friedrich Hölderlin), ai dialoghi di Johann Gottfried 
Herder (Dio. Dialoghi sulla filosofia di Spinoza), ai frammenti 
filosofici di Karoline von Günderrode, ai discorsi di Friedrich 
Schleiermacher (Sulla Religione. Discorsi a quegli intellettuali che la 

33  T.S. Hoffmann, Darstellung des Begriffs, in Kant als Bezugspunkt philo-
sophischen Denkens: Festschrift für Peter Baumanns zum 75. Geburtstag, a cu-
ra di H. Busche, A. Schmitt, Würzburg, Königshausen und Neumann, 2010, 
pp. 101-116, p. 102.



39

disprezzano), al romanzo epistolare di Bettina von Arnim (Questo 
libro appartiene al re).

Letta a partire da questo complesso problematico, la filosofia 
classica tedesca si mostra come luogo cruciale di compresenza di 
alcune istanze.

Anzitutto, essa a) presenta la filosofia come sapere critico che 
si distingue dagli altri perché autofondante, ossia consapevole dei 
presupposti che la abitano, e sempre eccedente rispetto ai prodot-
ti e alle forme in cui si realizza. In secondo luogo, essa b) dà forma 
all’esigenza di oltrepassare la ‘scuola’ – la forma scolastica della fi-
losofia – come luogo in cui verrebbero stabilite le regole di forma-
zione degli oggetti, dei metodi e dei fini della filosofia, ossia sarebbe 
determinato cosa è lecito e cosa no.

A giustificare la rilevanza dello snodo teorico che si articola nel-
le proposte differenziate dei suoi esponenti è, in particolare, il fat-
to che questa tendenza generale, pur differenziata, di critica alla 
‘scuola’ che assume la forma del ‘cosmico’ o del ‘vivente’34 c) si av-
vera in un momento decisivo di ‘professionalizzazione’ del sapere 
filosofico, ossia nel venire in essere di alcuni tratti decisivi dell’at-
tuale forma che la filosofia assume come disciplina, e, altrettanto, 
della sua attuale crisi. L’essere disciplina della filosofia, come sua 
trasformazione radicale, implica la formazione di soggettività e la 
riproduzione di regole che presiedono alla sua esecuzione in deter-
minate istituzioni, con tempi e margini da ripensare. La problema-
tizzazione dei modi in cui la filosofia è pensata e praticata articola 
progressivamente una semantica in cui l’università emerge come 
luogo di elaborazione e riproduzione di un sapere codificato che 
può essere partecipato, ossia imparato e insegnato, in forme che 
consentano a ciascuno di fare esperienza della ricerca filosofica in 
maniera attiva: platonicamente, senza trasformare il sapere filoso-
fico in un mero prodotto, consentendo invece un’esperienza fonda-
mentalmente trasformativa; con una terminologia del tempo: forme 

34  Cfr. B. Sandkaulen, Der Begriff des Lebens in der Klassischen Deutschen 
Philosophie – eine naturphilosophische oder lebensweltliche Frage?, «Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie», 67 (6), 2019, pp. 911-929.



40

che non pervertano la filosofia dal suo essere conoscenza ‘raziona-
le’, giustificata nei suoi principi, in qualcosa di ‘storico’, descritti-
vo, non giustificato, sclerotizzato o semplicemente assunto per co-
me si presenta, ma che, al contrario, rendano praticabile l’accesso 
e l’esercizio di trasformazione di sé che la sua esecuzione richiede 
e rende possibile in prima istanza35. Una simile trasformazione di-
ce sia l’effetto che la filosofia ha (sulle soggettività che vi prendono 
parte, così come sul mondo), sia la capacità della filosofia di stare 
all’interno della propria antinomia, vale a dire di diventare consape-
vole della propria esecuzione mentre procede a determinare il pro-
prio concetto e si giustifica come sapere critico. In altri termini, la 
capacità della filosofia di essere tutt’uno con la propria trasforma-
zione, di pensarla filosoficamente dall’interno senza però sfuggire 
o lasciare ininterrogate le mediazioni attraverso cui si forma e si ri-
produce.

Mettere a tema il problema posto dall’esecuzione della filoso-
fia nella filosofia classica tedesca significa, perciò, dare un nome 
a un’impossibilità: quella di mantenere un discorso ‘puro’ sulla fi-
losofia, sulle sue logiche, del tutto impermeabile ai meccanismi di 
formazione, riproduzione e trasmissione che la determinano come 
sapere riconoscibile e partecipabile. Significa altrettanto spostare 
l’attenzione sui modi in cui la filosofia si è data e ha tentato di met-
tere a tema la sua esecuzione, il suo darsi effettivo – in testi a stam-
pa, allocuzioni pubbliche, lezioni –, come discorso che implica de-
terminati effetti di soggettivazione (chi è titolato a parlare per la 

35  Sull’aspetto trasformativo sembra importante, per il discorso che si sta 
tentando, un passaggio da L’ermeneutica del soggetto di M. Foucault: «Pro-
viamo, insomma, a definire filosofia la forma di pensiero che si interroga su 
ciò che permette al soggetto di avere accesso alla verità, la forma di pensiero 
che cerca di determinare le condizioni e i limiti entro cui può avvenire l’ac-
cesso del soggetto alla verità. Ma se definiamo così la “filosofia”, allora credo 
che potremmo definire “spiritualità” la ricerca, la pratica e l’esperienza per 
mezzo delle quali il soggetto opera su se stesso le trasformazioni necessarie 
per avere accesso alla verità» (M. Foucault, L’Hermeneutique du sujet. Cours 
au Collège de France, 1981-1982, Paris, Hautes Ėtudes, Gallimard-Seuil, 2001, 
p. 16; trad. it. di M. Bertani, Milano, Feltrinelli, 2003, p. 17).



41

filosofia, chi diventa se vi partecipa) di cui diviene consapevole cri-
ticamente.

Il presente volume è dedicato alla chiarificazione degli aspetti 
teorici implicati in questo snodo, e all’esame delle loro implicazio-
ni per la possibilità di una giustificazione filosofica della specifici-
tà della filosofia in maniera non internalista. Lo studio si concentra 
sugli strumenti teorici di una proposta che più delle altre sembra 
decisiva al ripensamento complessivo di a), b) e c): la filosofia hege-
liana. Esaminata con particolare riferimento alla sua fase berlinese, 
essa verrà interrogata nella sua capacità di elaborare un sapere cri-
tico che, nello stesso processo in cui giustifica i propri contenuti e 
metodi, si mostra consapevole delle regole della propria formazio-
ne e trasmissione: non lascia il suo ‘esterno’ non interrogato – un 
esterno che nei primi decenni del XIX secolo è fortemente in crisi 
di legittimazione per la sua incapacità di essere pienamente a tem-
po con ciò che si sta agitando nel tempo di crisi – rifugiandosi in 
un ‘interno’ supposto libero e privo di attriti, bensì lo giustifica nel 
processo discorsivo attraverso cui si espone. Altrettanto, la discus-
sione di questo ‘esterno’ non viene condotta senza che ciò implichi 
una rideterminazione di che cos’è filosofia, ma diventa parte inte-
grante della domanda sul suo statuto.

In ciò che segue, il primo passo che si tratta di compiere è pre-
sentare preliminarmente il modo in cui la filosofia classica tedesca 
si presta a ripensare congiuntamente a), b) e c) (2.). In secondo luo-
go, viene mostrata la rilevanza della posizione della questione teo-
rica da parte di Hegel a Berlino (3). L’analisi consente di introdur-
re la formulazione del problema ad oggetto del presente studio, o, 
per meglio dire, l’esigenza di trovare una presentazione filosofica 
del problema, che può essere introdotto preliminarmente nel mo-
do seguente: fino a che punto la filosofia, per essere propriamente 
un sapere che procede alla propria giustificazione discorsiva radi-
cale, dovrebbe includere in questa stessa giustificazione il modo in 
cui viene eseguita – ossia formata, riprodotta e trasmessa. Può la 
sua riproduzione essere critica, essere giustificata filosoficamente? 
Che cosa dice questa giustificazione della specificità che caratteriz-
za la filosofia?



42

2. Storico e razionale, scolastico e cosmico
«Il procedere nella conoscenza di una filosofia ricca di contenuto 

non è altro che l’apprendere. La filosofia deve essere insegnata e ap-
presa, al pari di ogni altra scienza»36. Così si esprime Hegel a Norim-
berga nel testo Sull’insegnamento della filosofia nel ginnasio, inviato 
in forma di Privatgutachten a Friedrich Immanuel Niethammer il 23 
ottobre 1812. La dirompenza di una simile affermazione può essere 
compresa solo se situata nel contesto dei dibattiti sullo statuto del-
la filosofia, ossia nei dibattiti in cui si registra l’impatto che il cam-
biamento radicale avvenuto nel mondo post-rivoluzionario nei primi 
decenni del XIX secolo aveva prodotto sulla filosofia.

In quel periodo, l’intento della nuova filosofia mira non a «una 
semplice riforma della scienza, ma [a] un completo rovesciamento 
dei principi, cioè una loro rivoluzione»37, come afferma incisivamen-
te Schelling nelle lezioni di Erlangen del 1821. A questo bisogno, de-
clinato nelle forme più differenziate nella filosofia classica tedesca, 
Kant dà il nome di concetto cosmico di filosofia (Weltbegriff), da di-
stinguere dal suo concetto scolastico (Schulbegriff). Ciò che emerge 
nel concetto cosmico è l’esigenza di ripensare un concetto di filosofia 
che sia in grado di rispondere alle sfide di un presente come tempo di 
crisi, di compiere una «rivoluzione del modo di pensare»38 verso lo 
sviluppo di modi per fare un uso pubblico della ragione39. Laddove il 

36  SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107.
37  F.W.J. Schelling, W 2, p. 77.
38  KrV, B XXII; trad. it., p. 31. I testi kantiani sono citati con riferimento al-
la sigla, AA, numero del volume e numero della pagina. Fanno eccezione le 
citazioni tratte dalla Critica della ragion pura, citata con la lettera indicante 
l’edizione (A = 1781, B = 1787) seguita dal numero di pagina dell’originale.
39  La distinzione kantiana tra un uso pubblico e un uso privato della ragio-
ne trova una efficace chiarificazione nello scritto Risposta alla domanda: che 
cos’è l’Illuminismo? in cui si legge: «Intendo per uso pubblico della propria 
ragione l’uso che uno ne fa, in quanto studioso, davanti all’intero pubblico 
dei lettori. Chiamo invece uso privato della ragione quello che ad un uomo 
è lecito esercitare in un certo ufficio o funzione civile a lui affidato» (WA p. 
12; trad. it., p. 37).



43

concetto scolastico è «il concetto di un sistema della conoscenza, la 
quale viene cercata soltanto come una scienza, senza avere come fine 
nient’altro che l’unità sistematica di tale sapere, e quindi la comple-
tezza logica della conoscenza»40, il concetto cosmico definisce la filo-
sofia, invece, come «la scienza del rapporto di ogni conoscenza con 
i fini essenziali della natura umana (teleologia rationis humanae)»41. 
L’unità del concetto scolastico riguarda l’ordine metodico del nostro 
conoscere e delle sue condizioni; il concetto cosmico è, però, l’unico 
in grado di consentire di porre la domanda sul legame tra la scienza 
e i fini essenziali della ragione umana.

Nell’Architettonica della ragion pura, Kant introduce la distinzio-
ne tra questi due concetti sullo sfondo di una distinzione prelimina-
re, ripresa da Christian Wolff, che ebbe un impatto significativo sulle 
coordinate del dibattito successivo: quella tra conoscenza ‘raziona-
le’, attività in cui la ragione è la fonte della conoscenza, e conoscen-
za soltanto ‘storica’ (historisch), che in qualche modo è data altrove 
e che si impone alla ragione da fuori, per così dire. Per Kant, una co-
noscenza risulta essere storica in chi la possiede «nella misura in cui 
egli la conosca in quanto data dall’esterno, sia che ciò gli venga for-
nito attraverso l’esperienza immediata [unmittelbare Erfahrung], sia 
attraverso una narrazione [Erzählung], sia anche attraverso l’istru-
zione (cioè mediante conoscenze universali) [Belehrung (allgemeiner 
Erkenntnisse)]»42. La sua prestazione teoretica non fa parte ancora 
delle conoscenze razionali in senso proprio, le quali, continua Kant, 
in quanto «possono sorgere inizialmente soltanto dalla ragione pro-
pria dell’uomo»43, sono tali anche soggettivamente «solo allorquan-
do siano attinte dalle sorgenti universali della ragione – vale a dire 
da principi – in base a cui può sorgere anche la critica, e persino il 
rifiuto di ciò che si è appreso»44.

40  KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177.
41  KrV, A839/B867; trad. it., p. 1177.
42  KrV, A836/B864; trad. it., p. 1173.
43  KrV, A836/B864; trad. it., p. 1175.
44  KrV, A837/B865; trad. it., p. 1175.



44

Per Kant, sembra potersi dare, perciò, la situazione di una cono-
scenza che, da un punto di vista oggettivo, è razionale, ma soltan-
to storica per quanto riguarda l’aspetto soggettivo, il modo in cui è 
coinvolta attivamente la ragione nella sua apprensione. Dal momen-
to che non si dà altra sorgente di conoscenza che non siano i princi-
pi essenziali e peculiari della ragione, conclude Kant, la filosofia in 
quanto tale, ovvero in quanto conoscenza razionale, non può essere 
imparata al modo di un sapere disciplinare tra gli altri – se non, riba-
disce, da un punto di vista storico, ossia non filosofico. Si può tutt’al 
più imparare a filosofare45. Un simile esercizio propriamente filosofi-
co della ragione non può però prendere corpo nella forma di un sape-
re trasmissibile, insegnabile, al modo di una «filosofia che si preten-
de già pronta»46, consultabile in un libro davanti al quale poter dire 
«vedete, qui c’è una saggezza e una intelligenza affidabili, imparate 
a intenderle e ad afferrarle, costruite per il futuro su di esse e sare-
te filosofi»47. Fosse possibile, la filosofia sarebbe qualcosa di imitabi-
le48, dove la ripetizione dello stesso rappresenta la forma che assu-
me l’insegnamento della filosofia come disciplina, il cui fine sarebbe 

45  La distinzione fra la «conoscenza filosofica» e la «conoscenza della fi-
losofia» proposta da Kant nel confronto con Georg Friedrich Meier – dove 
la prima individua una postura, un habitus intellettuale (oltre che etico) che 
«consiste più nel metodo di usare la propria ragione, che nel riempire la me-
moria con molte proposizioni già svolte» (AA 16, pp. 52-53, Refl 1632) – non 
è che un’appendice di questo discorso. Si consideri che nella Logik Philippi 
Kant distingue una philosophia habitualis (una filosofia come habitus, dote, 
attitudine, come «abilità (Fertigkeit) di saper filosofare») da una philosophia 
disciplinaris (AA 24, p. 321). Sul tema si veda S. Bacin, A. Ferrarin, C. La Roc-
ca, M. Ruffing (a cura di), Kant und die Philosophie in weltbürgerlicher Ab-
sicht. Akten des XI. Kant-Kongresses 2010, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013.
46  NEVW, p. 307; trad. it., p. 297. Citato in Illetterati, Sul concetto di filoso-
fia, p. 465.
47  Ibidem.
48  A costituire un’eccezione rilevante, seppur pressoché isolata, è la 
Reflexion 778 degli anni ’70, su cui ha portato l’attenzione S.V. Palermo. Per 
un esame dettagliato della Reflexion cfr. Ead., M.J. Solé, ¿Aprender la filo-
sofía o aprender a filosofar? Idea, transmisión y tarea de la filosofía en Kant, 



45

l’acquisizione di ciò che altri (filosofi, o l’insegnante stesso) hanno 
già pensato49. Non sarebbe però filosofia. Filosofia in senso proprio 
è piuttosto l’idea di una saggezza che indica i fini ultimi della ragio-
ne umana.

Mentre, per Kant, tali premesse motivano a escludere la possibi-
lità che ciò che viene insegnato, trasmesso e imparato sia filosofia in 
senso stretto, per Hegel la situazione appare ulteriormente compli-
cata. Rispetto alla cornice kantiana brevemente mobilizzata, si lascia 
rivendicare anche per Hegel un concetto essenzialmente cosmico di 
filosofia, inteso come un concetto «riguardante ciò che interessa ne-
cessariamente chiunque»50, che può formulare pensieri sui fini della 
conoscenza in quanto tale, a differenza di un sapere soltanto scolasti-
co, sordo rispetto al proprio scopo e esteriore rispetto ai soggetti che 
lo apprendono passivamente, senza essere trasformati, messi in que-
stione in alcun modo. Se è innegabile che Hegel abbia interesse per 
un simile concetto di filosofia, sembra tuttavia che, nel pensiero he-
geliano, il problema della determinazione della filosofia assuma una 
forma significativamente differente; una differenza che arriva a coin-
volgere la domanda stessa sul significato della filosofia e altrettanto, 
e in prima battuta, proprio le modalità che essa ha a disposizione per 
formulare una risposta a tale domanda. La ragione di questa compli-
cazione riguarda, a mio avviso, proprio il bisogno di pensare più a 
fondo l’antinomia che abita la filosofia.

Per Hegel, che prima a Heidelberg e poi soprattutto a Berlino si 
trova ad avere a che fare con scienze che sono «in primo luogo [da] 
preparare, nel vero senso della parola»51, si complica di molto la se-
parazione kantiana tra qualcosa che può essere insegnato e imparato, 

Fichte, Schelling y Hegel, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, RAGIF Edicio-
nes, 2024, pp. 90-91.
49  Derrida lavora criticamente su questa dinamica esplicitando il risvolto 
politico di un programma – quello della riforma Haby – che ha come scopo 
la trasmissione nel più breve tempo di un sapere ben codificato.
50  KrV, A840/B868; trad. it., p. 1179.
51  Lettera di Hegel a Niethammer dell’11 dicembre 1817 (Briefe II, p. 169; 
trad. it. II, p. 395).



46

ma che per ciò stesso non è filosofico, da una parte, e qualcosa che è 
in senso proprio filosofia e per questo non è imparabile, dall’altra. Di 
questa sfida è testimonianza la citazione hegeliana posta in apertura 
di questo paragrafo, la quale mostra la sua dirompenza in controluce 
rispetto allo sfondo della filosofia classica tedesca. La sua provoca-
zione risuona se si considera il modo in cui la filosofia viene non solo 
trasmessa, ma anche formata e riprodotta: nella forma di un sistema 
che a Berlino non è in nessun luogo, se non nelle lezioni e nella guisa 
di un compendio enciclopedico delle ‘scienze filosofiche’.

3. Il ‘sistema’ hegeliano: il luogo dell’antinomia a Berlino
La giustificazione filosofica della filosofia è, per Hegel, essenzial-

mente sistematica: «[u]n filosofare senza sistema non può essere 
niente di scientifico»52. Una filosofia che voglia essere scienza, ossia 
un conoscere giustificato che non si fonda su premesse e assunzioni 
indimostrate, deve articolare il proprio contenuto sviscerando razio-
nalmente le implicazioni e i presupposti che la sua analisi inevita-
bilmente porta con sé, collocando un simile contenuto entro un in-
tero di conoscenze che non si sviluppa per semplice apposizione di 
materiali, dall’esterno, ma concresce dall’interno. Il sistema definisce 
quindi le coordinate fondamentali (completezza, articolazione imma-
nente del contenuto in una rete di relazioni) entro cui si può avere un 
sapere mediato, pienamente dimostrato.

La ragione per dedicare un esame specifico alla riflessione berli-
nese di Hegel dipende dalla sua specificità discorsiva rispetto agli al-
tri momenti in cui l’istanza sistematica, pervasiva nella produzione 
hegeliana sin dagli insegnamenti che tenne a Jena nel 1801, ha trova-
to una propria forma. Detto in altri termini, a Berlino (1818-1831) si 
vede come il discorso filosofico presenta delle peculiarità espositive 
che non possono non incidere sul modo in cui si deve intendere la fi-
losofia, e che, a loro volta, rispondono al concetto di filosofia che si 
realizza – in una circolarità essenziale che codetermina il concetto e 
i modi della sua esecuzione.

52  Enz, §14; trad. it., p. 22.



47

Comprendere tale specificità richiede di soffermare lo sguardo 
sull’evoluzione del problema del ‘sistema’ all’interno della riflessio-
ne hegeliana. L’istanza sistematica ne attraversa l’intero arco, alme-
no a partire da Jena, com’è documentato nella nota lettera a Schelling 
del 2 novembre 1800, in cui Hegel dichiara di muovere in direzio-
ne dell’elaborazione sistematica dell’ideale degli anni giovanili nella 
pubblicazione della Differenza tra il sistema filosofico di Fichte e quel-
lo di Schelling – il cui titolo avrebbe potuto essere non senza ragio-
ni scritto sul sistema53 –, e negli abbozzi sistematici. Approfondire 
una simile parabola non è un’impresa agile. È indubbio, infatti, che 
la riflessione filosofica hegeliana presenta caratteri ricorrenti attor-
no all’esigenza di organizzarsi nella forma di «una totalità oggettiva, 
un intero del sapere, un’organizzazione di conoscenze» in cui ogni 
parte è allo stesso tempo il tutto54, al punto che ci sono buone ragio-
ni per concludere, in accordo con interpreti come Walter Jaeschke, 
che l’intero sviluppo successivo del sistema hegeliano rappresenti 
una sorta di «dispiegamento che si modifica, si concretizza, ma non 
si interrompe, di questo primo schizzo di sistema»55. Alla apparente 
coerenza e pervasività del modello non ne corrisponde, però, una re-
alizzazione univoca. Si tratta piuttosto di un processo di continua re-
visione e approfondimento, che per riduzione di complessità possia-
mo vedere scandito attorno a quattro momenti fondamentali, i quali 
pure non mancano di presentare al loro interno delle variazioni si-
gnificative.

Il primo momento è quello jenese dei corsi hegeliani di Logica e 
Metafisica, discipline dalla determinazione delle quali dipende in ul-
tima istanza la possibilità di pensare il ruolo di una filosofia che sia 
all’altezza di un presente dominato da scissioni politiche, sociali, cul-
turali e religiose. Nelle prime formulazioni del rapporto tra Logica 

53  B. Sandkaulen, Hegel’s first System Program and the Task of Philosophy, in 
The Oxford Handbook of Hegel, a cura di D. Moyar, Oxford, Oxford Univer-
sity Press, 2017, pp. 3-30, p. 9.
54  Diff, p. 19; trad. it., p. 21.
55  W. Jaeschke, Hegel-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart/Weimar, 
Metzler, 2016, p. 139.



48

e Metafisica, la prima è deputata alla discussione delle forme intel-
lettuali, finite, che presiedono a un sapere parziale incapace di per-
venire a una conoscenza infinita56. Dal loro attraversamento critico, 
al quale è riservato grande spazio e un’attenzione capillare nei cor-
si, si arriva alla Metafisica – cui seguono la filosofia della natura e la 
filosofia dello spirito –, sviluppata in realtà però solo programmati-
camente (1801) o come abbozzi non pubblicati (1804/1805). La rifles-
sione sistematica a Jena è, però, un processo critico di decisiva ride-
terminazione di come la ‘scuola’ ha pensato le due discipline e il loro 
rapporto. Per Hegel, la Metafisica non si limita però a porsi oltre la 
Logica da cui prende le mosse, perché anzi il suo movimento consiste 
in una ripetizione, in un toglimento ulteriore di ciò che già era av-
venuto nella trattazione dialettica delle determinazioni finite di pen-
siero: essa «toglie il diventar altro dei momenti e li pone come siste-
ma dell’esser per sé assoluto»57. Attraverso il Sistema dei principi, la 
Metafisica dell’oggettività e la Metafisica della soggettività58, si assiste 
progressivamente al processo tramite cui il sapere si media da sé, do-
ve il contenuto del sapere e il sapere sono integrati in un unico mo-
vimento di mediazione. Al termine di questo percorso, il risultato è 

56  Cfr. F. Chiereghin, Dialettica dell’assoluto e ontologia della soggettività in 
Hegel. Dall’ideale giovanile alla Fenomenologia dello Spirito, Trento, Verifi-
che, 1980. Id., La genesi della logica hegeliana, in Hegel. Guida storica e cri-
tica, a cura di P. Rossi, Bari, Laterza, 1992, pp. 27-63. G. Gerard, Critique et 
dialectique. L’itinéraire de Hegel à Iéna (1801-1805), Bruxelles, Publications 
des Facultés Universitaires Saint-Louis, 1982; H.S. Harris, Hegel’s Develop-
ment, vol. 2: Night Thoughts, Jena 1801-1806, Oxford, Clarendon, 1983; M. 
Baum, Die Entstehung der Hegelschen Dialektik, Bonn, Bouvier, 1986; K. Düs-
ing, Hegels frühe Logik und Metaphysik in Jena, in Schellings und Hegels er-
ste absolute Metaphysik (1801-02), a cura di K Düsing, Köln, Dinter, 1988, 
pp. 157-188. Tra le ricostruzioni più recenti, si veda il capitolo Genesi del-
la scienza della logica in P. Giuspoli, Logica del pensiero concettuale. Una ri-
lettura della Scienza della logica di Hegel, Padova, Padova University Press, 
2019, pp. 13-46.
57  JS II, p. 128; trad. it., p. 124.
58  Cfr. F. Menegoni, La metafisica della soggettività, in Logica e metafisica di 
Jena (1804/05), a cura di F. Chiereghin, Trento, Verifiche, 1982, pp. 502-522.



49

il sapersi dello spirito come risultato dell’intero incedere del pensie-
ro attraverso le forme finite e il loro superamento. La sua consape-
volezza razionale si dà, dunque, nella forma di scienza, dove lo spi-
rito sa «il concetto assoluto, l’infinità» come sé, e lì «comprende se 
stesso»59.

Il secondo momento di elaborazione sistematica da parte di Hegel 
rappresenta una prima revisione dell’impostazione teorica jenese, 
che distingueva un momento iniziale di annientamento delle forme 
del finito e, dopo di essa, l’esercizio del sapere speculativo in quanto 
tale. Tale momento trova nella Fenomenologia dello spirito la sua mes-
sa a tema60, il cui titolo nel 1807 è, com’è noto, Scienza dell’esperienza 
della coscienza61. Nell’annuncio che lo accompagna, il testo viene pre-
sentato ufficialmente come la prima parte di un sistema della scienza 
che avrebbe trovato la sua prosecuzione nella Scienza della logica, e 
poi nella filosofia reale, composta da filosofia della natura e filosofia 
dello spirito. Già nella Fenomenologia si assiste al superamento della 
separazione tra intelletto e ragione, come una potenza, quest’ultima, 
che sopravverrebbe da fuori. Rilevante è, qui, il candidato che può 
occupare l’inizio di un sistema della scienza in fieri, perché è su que-
sto programma – tanto sul suo inizio, quanto sul titolo stesso dell’im-
presa teorica – che si registrano variazioni decisive.

Il terzo momento si può far risalire alla Scienza della logica del 
1812-1813 e 1816, quando viene ufficializzato lo slittamento dalla Fe-
nomenologia alla logica come primo momento del sistema della scien-
za. È indubbio, però, che un simile progetto trovi la sua prima formu-
lazione quando Hegel, lasciata la redazione della Bamberger Zeitung, 
arriva nel 1808 a insegnare al Ginnasio di Norimberga, di cui diventa 

59  JS II, p. 173; trad. it., pp. 167-168.
60  Su questo si rimanda a O. Pöggeler, Hegels Idee einer «Phänomenologie 
des Geistes», Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 1993; trad. it. di A. De 
Cieri, Hegel. L’idea di una «Fenomenologia dello spirito», Napoli, Guida, 1986.
61  Cfr. in proposito M. Heidegger, Hegels Phanomenologie Des Geistes. Win-
tersemester 1930/31: Freiburger Vorlesung Wintersemester 1930/31, Frankfurt 
a.M., Vittorio Klostermann, 1997. F. Chiereghin, La revisione hegeliana della 
Fenomenologia, «Apuntes Filosòficos», 29, 2006, pp. 53-73.



50

direttore. In questi anni rimane valido il progetto di realizzare il si-
stema della scienza. Tuttavia, gli oneri legati all’insegnamento e alla 
direzione dell’istituto, gravati da una riforma radicale dell’istruzio-
ne, impediscono una messa in opera coerente di quell’obiettivo. Essi 
danno anzi forma a revisioni significative del progetto delineato da 
Hegel a Jena, al punto da rendere il materiale jenese non integrabile 
in maniera immediata per lo scopo posto dalla nuova realtà in cui si 
trova ad operare. Per quanto riguarda l’insegnamento della filosofia 
al Ginnasio si tratta essenzialmente di introdurre gli scolari al pen-
siero speculativo, preparandoli allo studio sistematico e speculati-
vo della filosofia all’Università. È significativo, a questo riguardo, il 
corso del 1809 per la Oberklasse62, per due motivi. In esso si osserva 
anzitutto il tentativo hegeliano di elaborare una nuova teoria della 
razionalità scientifica, che funzioni come una comprensione critica 
delle mediazioni che strutturano ciascuna forma di organizzazione. 
In secondo luogo, nel corso del 1809 si ritrova la bipartizione di lo-
gica e filosofia reale (filosofia della natura, filosofia dello spirito) che 
rimarrà stabile nella successiva produzione hegeliana.

Il quarto momento rappresenta un esito significativo dei lavori 
norimberghesi, e trova la sua espressione più potente, nonché mag-
giormente influente, nelle tre edizioni dell’Enciclopedia delle scienze 
filosofiche in compendio: quella di Heidelberg del 1817, e quelle, forte-
mente ampliate, di Berlino del 1827 e 1830. La configurazione del si-
stema a Berlino conferma lo slittamento nel suo inizio dalla Fenome-
nologia63 alla Scienza della logica – titolo che compare sia nell’opera 

62  Per un’analisi dei materiali manoscritti norimberghesi si veda P. Giu-
spoli, Philosophische Enzyklopädie: Enciclopedia filosofica (1808-09), Trento, 
Verifiche, 2006; Id., Verso la “Scienza della logica”: le lezioni di Hegel a No-
rimberga, Trento, Verifiche, 2000. Inoltre, cfr. U. Rameil, Aufbau und syste-
matische Stellung der Ideenlehre in Hegels Propädeutische Logik, in Hegels en-
zyklopädisches System der Philosophie. Von der ‚Wissenscahft der Logik’ zur 
Philosophie des absoluten Geistes, a cura di H.-C. Lucas, B. Tuschling, U. Vo-
gel, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2004, pp. 71-109.
63  L’opera non sembra integrabile nel sistema maturo senza variazioni, e le 
variazioni paiono non adeguate, persino non necessarie. F. Chiereghin (La 
revisione hegeliana della Fenomenologia) parla, a tal proposito, della Fenome-



51

del 1812-13 e 1816, sia nel corrispondente enciclopedico –, anche se 
complica la questione dell’introduzione al sistema con una sezione 
inedita intitolata Concetto preliminare (Vorbegriff).

Ciò che preme evidenziare per la presente ricerca è la forma di 
questo sistema berlinese. In altri termini, la dimensione specifica del 
suo discorso, ossia come viene formulata la proposta filosofica, e in 
che maniera questa formulazione è parte integrante del modo in cui 
il sistema si giustifica: non un suo aspetto accessorio o contingente, 
né la realizzazione applicativa di un ‘concetto’ di filosofia guadagna-
to altrove, che si tratterebbe semplicemente di presentare in forma 
enciclopedica – come sarebbe il caso di un’esecuzione in senso ordi-
nario. Quello berlinese si presenta, infatti, come un «sistema in le-
zioni»64 in cui il lavoro di riflessione svolto all’università di Berlino 
non costituisce un’appendice alla vera opera, ma rappresenta la for-
ma dominante del lavoro speculativo hegeliano65. Se, fatta eccezione 
per la breve parentesi al giornale di Bamberg, Hegel insegnò filosofia 
per tutta la seconda metà della sua vita – otto anni al Ginnasio e ven-

nologia come il Sorgenkind dello Hegel berlinese, che riesce a portare a ter-
mine le revisioni solo fino alla pagina XXXVII della edizione del 1807. Da 
quanto si lascia vedere dagli interventi hegeliani condotti fino a quel punto, 
la direzione non è quella di una assimilazione immediata all’impianto siste-
matico più maturo, per il quale rimane problematico il ruolo di introduzio-
ne al sistema – ora assunto, con le necessarie distinzioni, dal Concetto preli-
minare alla logica enciclopedica –, seppure le singole integrazioni mostrino 
una risonanza difficilmente sopravvalutabile con i lavori coevi (in partico-
lare, la Prefazione alla seconda edizione della Scienza della logica, e il corso 
sulle Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio del 1829).
64  Jaeschke, Handbuch, p. 293.
65  Le pubblicazioni comprendono la revisione della Scienza della logica, li-
mitata com’è noto alla seconda edizione della sola Dottrina dell’Essere, i te-
sti compendiosi, e alcuni articoli in rivista. Si segnalano, poi, accordi con la 
Duncker & Humblot per la pubblicazione della revisione della Fenomeno-
logia dello Spirito e delle Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio. Hegel ha 
inoltre intenzione di pubblicare la Filosofia dello spirito soggettivo «come 
compendio e non come parte del sistema condotta in forma scientifica» (Ja-
eschke, Handbuch, p. 293).



52

ti all’Università – è legittimo considerare il confronto con la configu-
razione della filosofia come disciplina non una contingenza fortuita, 
ma un fattore decisivo in cui ripensare la domanda filosofica, in un 
processo in cui «insegnamento e formazione della sua filosofia in si-
stema per lui sono una cosa sola»66.

L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio si inserisce in 
questo quadro sistematico, complicandolo. Essa appare problematica 
tanto nella sua immediata ricezione, come testimoniato dall’esigenza 
hegeliana di difendere, sugli Annali per la critica scientifica nel 1829, 
il suo lavoro da alcune recensioni critiche67, quanto nella vicenda edi-
toriale che segna la sua curatela a opera degli ‘amici del defunto’. 
Motivata dall’urgenza di consegnare una versione coerente e siste-
matica dell’opera hegeliana, cui richiamarsi contro i detrattori della 
filosofia, e su cui stabilire una scuola, tale versione pone ciò che ha 
il carattere del lavoro accademico sotto l’etichetta di «sistema della 
filosofia» (la Jubiläumsausgabe di Hermann Glockner), nonostante 
non fosse questo il titolo pensato da Hegel68. Ciò che si tratta di mo-
strare nel presente studio è la forma specifica che la filosofia si dà co-
me Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, ossia un testo 
di natura ibrida: pensato tanto come sistema, «una nuova trattazione 
della filosofia secondo un metodo che, come spero, verrà riconosciu-
to come l’unico vero metodo, identico con il contenuto»69, quanto 

66  Ivi, p. 292.
67  Nel 1829 compaiono cinque scritti critici contro il sistema hegeliano, che 
Hegel si propone di recensire negli Annali, decidendosi poi per rispondere a 
due: uno di Schubart e Carganigo, e uno anonimo.
68  Su questo si vedano O. Pöggeler, Nachschriften von Hegels Vorlesungen, 
«Hegel-Studien», 26, 1991, pp. 121-175; D. Losurdo, Hegel: Grande Enciclo-
pedia, Piccola Logica e Zusätze, «Il Pensiero», XXIII (1/2), 1982, pp. 223-235. 
Sul problema ritorna anche Z. Kobe nella postfazione alla sua traduzione in 
sloveno della prima parte dell’Enciclopedia, Enciklopedija filozofskih znano-
sti. I. Znanosti logike, Krtina, 2021.
69  Enz, p. 23; trad. it., p. LXXV. A tale difficoltà si sommano quelle di erme-
neutica del testo. Sebbene l’edizione contestualizzi il compendio nell’ambito 
delle lezioni per cui è pensato e pubblichi, assieme al testo originale dell’En-
ciclopedia, le aggiunte derivate dagli appunti in bella redatti dagli studen-



53

come filo conduttore per le lezioni – che consente, in maniera esem-
plare, di pensare l’«antinomia come tale, analizzarla, interrogarla, si-
tuarla, etc., nella struttura della sua autorità, nelle aporie ch’essa ri-
produce senza posa, nella sua provenienza e nel suo avvenire»70.

La tesi che si intende sostenere è che il proposito hegeliano di 
scrivere una Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio inau-
guri la possibilità di pensare la filosofia come sapere che è a tal pun-
to radicale da comprendere nella sua giustificazione – ossia nel pro-
cesso di esposizione della propria eccedenza critica rispetto ai propri 
presupposti – le regole che presiedono alla sua formazione e trasmis-
sione, non subendo tali regole, né semplicemente stipulando un’al-
ternativa al modo in cui il sapere può essere trasmesso, ma impe-
gnandosi a formarsi come discorso consapevole del proprio essere 
anche istituito e storico. In altri termini, si apre la possibilità di esa-
minare l’andare insieme delle esigenze (a), (b), (c) in un testo che co-
stringe a ripensare filosoficamente il modo di formazione del discorso 
filosofico in esplicito riferimento alla sua riproduzione: come sapere 
‘filosofico’ che si può imparare e insegnare ‘filosoficamente’.

4. Struttura del libro
La domanda che orienta l’indagine è in che modo e fino a che 

punto la filosofia possa mostrarsi criticamente consapevole dell’anti-
nomia che struttura il suo essere discorso. Come si chiarirà nel pre-
sente studio, finché non si pone attenzione al modo in cui si esegue 
il discorso filosofico, la sua dimensione auto-critica rimane sottode-
terminata: esposta alle critiche di Bourdieu e di Foucault, e miscono-

ti a disposizione degli editori di allora, proprio un tale accostamento artifi-
ciale rende difficile distinguere ciò che apparteneva al medesimo collegio o 
a corsi di lezioni separati da dieci anni di elaborazione filosofica, con esiti 
problematici per l’interpretazione del testo, volendo tacere delle difficoltà 
interpretative nella comprensione delle lezioni, che non hanno come base 
esclusiva i paragrafi enciclopedici (Kompendien), quanto invece manoscrit-
ti indipendenti (Vorlesungsmanuskripte), e nell’esame delle stesse discipline 
filosofiche.
70  Derrida, Del Diritto alla Filosofia, p. 296.



54

sciuta nel suo funzionamento radicale (nella meta-filosofia). A mio 
avviso, una simile preoccupazione non solo è presente in Hegel, ma 
trova la sua formulazione filosofica nella filosofia come sistema.

Metodologicamente, l’esame dei testi hegeliani – in particolare, 
dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio – viene con-
dotta in modo immanente. Per impostare la questione teorica ci si 
serve della distinzione tra storico e razionale sviluppata da Kant e 
ripresa nel dibattito successivo, insieme a quella di concetto scola-
stico e concetto cosmico della filosofia, come strumenti diagnostici. 
Tali distinzioni non fungono da criterio presupposto, su cui valutare 
la riuscita di un differente paradigma – come se si trattasse di cerca-
re in Hegel una risposta alternativa a una medesima domanda – ma 
servono per introdurre una differenza proprio sul piano della formu-
lazione della domanda. A differenza di quanto sostenuto negli studi 
di interpreti come Peter L. Oesterreich71, il programma filosofico ber-
linese di Hegel si pone, a mio avviso, in significativa continuità con 
il bisogno cosmico che caratterizza le reazioni al declino della filoso-

71  P.L. Oesterreich è uno degli studiosi che più da vicino si è confrontato 
con la dimensione pubblica della filosofia nell’ambito della filosofia classi-
ca tedesca, approfondendo in particolare il modo in cui i pensatori di que-
sto periodo fossero impegnati nella ridefinizione dell’esposizione della filo-
sofia, nella rivoluzione del suo concetto e nella promozione di forme di uso 
pubblico della ragione. Entrambi i suoi scritti principali, Philosophen als po-
litische Lehrer. Beispiele öffentlichen Vernunftgebrauchs (Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1994) e Das gelehrte Absolute. Metaphysik und 
Rhetorik bei Kant, Fichte und Schelling (Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1997), offrono una disamina assai dettagliata, tra le altre, delle 
filosofie di Kant, Fichte e Schelling, trascurando del tutto la posizione hege-
liana. Come afferma l’autore a più riprese, l’assenza di Hegel non è in real-
tà una dimenticanza, ma frutto di una interpretazione che si riconferma in 
entrambi i volumi. La filosofia hegeliana, il suo sistema, sarebbe il modello 
non più a tempo di un discorso trionfale sull’assoluto: «a differenza del si-
stema hegeliano, che appare chiuso, la loro dottrina [di Fichte e Schelling], 
più volte modificata, si caratterizza per una percezione più acuta del proble-
ma fondamentale irrisolto: mediare la verità della ragione speculativa con 
la vita storica» (Das gelehrte Absolute, pp. 1-2). Il presente studio può essere 
letto come un tentativo di revisione di una simile tesi.



55

fia scolastica –, come si evince dal termine che Hegel usa per descri-
vere la filosofia nell’Introduzione ai Lineamenti di filosofia del diritto: 
«pensiero del mondo»72. D’altra parte, però, il concetto di filosofia che 
emerge nell’esposizione sistematica hegeliana si differenzia notevol-
mente da tutti gli altri che hanno operato nello stesso contesto (co-
me, per esempio, Johann Gottlieb Fichte e Schelling), proprio per il 
modo specifico in cui quell’esigenza, condivisa, viene attuata. Per ap-
profondirne la realizzazione nel sistema viene impiegato il concetto 
di ‘esecuzione’. Attraverso questo termine – che restituisce la seman-
tica sottesa alle parole tedesche Vollzug e Ausführung – si ricostrui-
sce la maniera discorsiva in cui la filosofia procede alla propria espo-
sizione scientifica mentre si organizza, e si presenta, come un sapere 
che può essere imparato e insegnato. Il suo impiego consente di inda-
gare strategie espositive che, nel testo, aprono, o chiudono, determi-
nate possibilità interpretative che sono offerte ai soggetti per la loro 
formazione, tramite cui la filosofia pensa la propria antinomia. Nel 
duplice lavoro di esposizione formale, e di critica immanente a que-
sta medesima dimensione, ritengo risieda ciò che per Hegel va sotto 
al nome di speculativo, e dunque la possibilità per porre diversamen-
te la domanda sullo statuto della filosofia.

La prima tesi da dimostrare nell’esame del sistema berlinese di 
Hegel è che, nel mettere in discussione il concetto di filosofia, sono 
in questione le modalità di trasmissione e di esecuzione del sapere, 
e viceversa: non ci può essere trasformazione della produzione e ri-
produzione del sapere senza che la filosofia ripensi il suo concetto. 
Formulata positivamente, questa tesi significa: solo se la filosofia non 
trascura un fronte della sua antinomia – l’essere un sapere che può 
essere insegnato e appreso – può diventare possibile per essa pensare 
l’altro verso, e così porre filosoficamente il problema del suo statuto e 
della propria attualità critica, che costituisce la nuova configurazione 
della concezione kantiana del concetto cosmico della filosofia intor-
no al 1800. La filosofia, nella sua dimensione critica, andrà intesa per-
ciò come un’attività che, come afferma Fichte nel suo Piano deduttivo 
per un istituto superiore da fondare a Berlino, in debita connessione con 

72  R, p. 16; trad. it., p. 17.



56

un’Accademia delle Scienze, non forma un «mondo chiuso in se stes-
so»73 ma interviene «nel mondo realmente esistente»74.

A questa prima tesi segue la seconda, secondo cui, nella trasfor-
mazione del concetto di filosofia e della sua esecuzione, si apre l’op-
portunità di pensare filosoficamente la partecipazione moderna al 
sapere. Ciò che si intende è l’autocomprensione di quello che è co-
munitariamente importante in un determinato tempo, in cui si espri-
me chi si è in quanto abitanti di un mondo storico. Come possiamo 
comprendere la rilevanza che ha la filosofia per lo sviluppo della li-
bertà? È possibile pensare la filosofia al di fuori dell’alternativa tra un 
modello che la pensa come fine in sé, attività emancipata già dall’ini-
zio dai meccanismi della sua produzione e riproduzione come sapere, 
e uno che inserisce la sua prestazione entro un calcolo della sua uti-
lità nel rapporto mezzi-fini? Simili domande, all’origine dell’esigenza 
di pensare a un concetto cosmico della filosofia, si lasciano ricondur-
re in ultima analisi alla questione del potenziale emancipatorio della 
filosofia per le soggettività a cui si rivolge e che, al contempo, si im-
pegna a formare.

Il volume insiste, dunque, sulla dimensione discorsiva della filoso-
fia, e della sua giustificazione, che non solo mette in questione il pro-
prio contenuto e articola filosoficamente la propria forma, mettendo 
a tema il suo proprio discorso dall’interno (Capitolo secondo), ma 
che altrettanto – in questo stesso lavoro critico – non lascia presup-
posto ciò che sembra stagliarsi sul margine ‘esterno’ della sua anti-
nomia, ma che, come si mostrerà nello studio, insiste, in realtà, al suo 
‘interno’, come istanza fondamentale per la giustificazione della filo-
sofia come attività auto-critica: il suo organizzarsi come sapere che 
può essere insegnato e imparato (Capitolo terzo); la formazione del-
le soggettività (Capitolo quarto), e le scene in cui si riproduce, e re-
alizza il proprio compito trasformativo, senza darlo per presupposto 
(Capitolo quinto). Nel dettaglio, dunque, il volume indaga la formula-
zione hegeliana dell’antinomia, tanto nel suo margine ‘interno’ – co-

73  FW VIII, p. 120.
74  Ibidem.



57

me giustificazione degli oggetti e del metodo della filosofia – quanto 
in quello ‘esterno’, e contribuisce a problematizzare il loro rapporto.

L’esposizione si articola in due parti, guidate dalle coordinate che 
la riflessione berlinese di Hegel rielabora criticamente: storico e ra-
zionale per comprendere lo statuto della filosofia; scolastico e cosmi-
co per interrogare l’esecuzione del discorso filosofico.

La prima parte si apre, nel Capitolo primo (L’antinomia della fi-
losofia nella filosofia classica tedesca), con un’indagine sul contesto 
in cui si sono delineati diversi modi di fare filosofia rispetto alla tra-
dizione scolastica. L’esame mostra come la riflessione della filosofia 
su se stessa non possa sottrarsi al problema della sua riproduzione e 
trasmissibilità, come sapere che può essere insegnato e imparato. A 
partire dall’impostazione kantiana della differenza tra storico e razio-
nale, vengono analizzate le rielaborazioni di Fichte e Schelling, fino 
a chiarire la sfida teorica con cui si misura l’Enciclopedia delle scienze 
filosofiche in compendio.

Al chiarimento della novità introdotta con l’Enciclopedia è de-
dicato il Capitolo secondo (L’Enciclopedia delle scienze filosofiche – 
in compendio), che tematizza la natura ibrida del testo, pensato co-
me compendio per le lezioni e, al contempo, come filosofia in senso 
proprio. Questa compresenza – raramente elevata a problema per 
interrogare lo statuto della filosofia, come si vedrà analizzando le 
principali interpretazioni nella letteratura critica contemporanea – 
consente, in maniera paradigmatica, di rendere visibili alcuni corto-
circuiti fondamentali attraverso cui si profila la proposta teorica he-
geliana a Berlino.

Il Capitolo terzo (L’organizzazione discorsiva del sapere), che chiu-
de la prima parte, si concentra su una specifica ‘esteriorità’ che abi-
ta l’antinomia: le regole di formazione che consentono alla filoso-
fia di organizzarsi come un sapere riconoscibile. Viene discusso, in 
particolare, in che modo la giustificazione della filosofia superi l’or-
ganizzazione metafisico-scolastica del sapere, proprio mentre ne ri-
prende la forma per decostruirla dall’interno: quella delle «definizio-
ni dell’assoluto»75.

75  Enz, §85; trad. it., p. 100.



58

L’obiettivo di questa prima parte è mostrare come la filosofia af-
fronti il rischio, intrinseco al proprio statuto, di ridursi a un sapere 
soltanto storico, un rischio che la filosofia non può semplicemente 
rimuovere, ma che, riversandosi al suo ‘interno’ come parte del pro-
cesso attraverso cui si dimostra come scienza, deve giustificare per 
essere se stessa, ossia radicalmente critica.

La seconda parte dello studio si apre con il Capitolo quarto (La 
formazione della soggettività), che indaga la dinamica soggettivante 
messa in atto dalla strategia testuale dell’Enciclopedia. Si tratta di un 
processo di formazione delle soggettività, trasformativo perché co-
stringe a riconoscere i processi di determinazione da cui esse sono 
attraversate e che credono di padroneggiare. La sua analisi è decisiva 
per comprendere la riscrittura dell’antinomia attraverso il ripensa-
mento non solo della distinzione tra storico e razionale, ma anche di 
quella tra scolastico e cosmico.

A chiudere l’indagine è il Capitolo quinto (Fine della filosofia: Bil-
dung e critica), che tematizza le condizioni di esistenza e legittimità 
della filosofia, ovvero ciò che ne rende possibile la riproduzione. Af-
frontare filosoficamente questo ‘fuori’ significa approfondire l’esecu-
zione della filosofia senza ridurla all’immagine che emerge quando 
presenta il suo compito di formazione (Bildung) e di diagnosi criti-
ca del presente. Mostrare come la filosofia sia in grado giustificare la 
sua prestazione, senza presupporre le scene in cui si realizza, le sog-
gettività che forma o il suo bisogno in un tempo di crisi, permette di 
chiarire come si confronta con la possibilità della propria fine, del di-
ventare altro da sé.

Il punto di arrivo della ricerca è mostrare in che modo la proposta 
teorica hegeliana consenta di pensare fino in fondo l’antinomia della 
filosofia e di formularla filosoficamente, senza ripetere, nella sua ese-
cuzione, le forme e i modi di cui è critica.



59

PARTE I 
Lo statuto della filosofia: storico e razionale

CAPITOLO PRIMO 
L’ANTINOMIA DELLA FILOSOFIA NELLA 

FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA

Io sono un uomo di scuola che deve insegnar filosofia,
è forse anche per questo che reputo che la filosofia

debba diventare una costruzione regolare, al pari della geometria,
insegnabile come questa; […] Il mio compito è appunto quello

di inventare tale forma scientifica, o di lavorare, almeno,
alla sua formazione76

Introduzione
Le configurazioni che l’antinomia della filosofia delineata nelle 

pagine introduttive assume nella filosofia classica tedesca dipendono 
tanto dai modi in cui viene ripensato lo statuto della filosofia, quan-
to dalle trasformazioni nella produzione e trasmissione del sapere 
nel passaggio tra XVIII e XIX secolo. Ricostruire queste articolazioni 
consente non solo di cominciare a dare consistenza ai diversi livelli 

76  Minuta della lettera di Hegel a Sinclair dell’ottobre 1810, Briefe I, p. 332; 
trad. it. II, p. 108.



60

di determinazione individuati, ma anche di guadagnare le coordinate 
concettuali necessarie per una riconfigurazione più precisa dell’an-
tinomia.

Con il declino della filosofia scolastica, le cui categorie appari-
vano astratte rispetto al tempo di cui avrebbero dovuto offrire com-
prensione, e prive di forza normativa in grado di orientare e dare 
forma alla vita comune, le questioni relative allo statuto del sapere 
si configurano come vere e proprie dispute77. Nell’interrogare le con-
dizioni affinché qualcosa che deve essere considerato ‘sapere’ possa 
dirsi scientifico, vale a dire rigoroso nel metodo e pienamente giusti-
ficato nelle sue premesse, nel suo sviluppo e nelle sue conclusioni, le 
dispute sullo statuto della filosofia investono in maniera massiva la 
sua capacità di rappresentare un motore essenziale per la compren-
sione e la trasformazione di un mondo i cui principali punti di riferi-
mento politico-istituzionali e teorici apparivano delegittimati. In tale 
contesto emerge con forza l’esigenza di concepire una scienza ‘vi-
vente’: un sapere che, come scrive Schelling, non seppellisca in «for-
mule morte» l’opera del mondo, ma si mostri capace di svilupparne 
la trama intelligibile in principi che non rimangano «mera proprietà 
delle scuole»78. Un sapere, in altri termini, che, per non restare confi-
nato nelle secche del sapere scolastico, nella ripetizione di una scien-
za rigorosa e tuttavia incapace di misurarsi con le dinamiche e le con-
traddizioni del reale di cui intende offrire comprensione, si dimostri 
in grado di intervenire in quel processo complessivo di formazione 
di un nuovo mondo che si presentava per la prima volta sotto il no-
me di Bildung79.

77  Per un esame delle dispute riguardanti la forma della filosofia attorno 
al 1800, si rimanda a W. Jaeschke (a cura di), Transzendentalphilosophie und 
Spekulation. Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799-1807), 
Hamburg, Meiner, 1993.
78  F.W.J. Schelling, Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder über das Unbe-
dingte im menschlichen Wissen, a cura di H. Buchner, J. Jantzen, Stuttgart, 
1980, pp. 64–175, qui pp. 76-77.
79  Come nota Ernst Lichtenstein nella voce Bildung dello Historisches Wört-
erbuch der Philosophie, «ancora nel 1784, il famoso filosofo illuminista Mo-
ses Mendelssohn definisce il concetto di “Bildung” come un nuovo arri-



61

A partire dalla convinzione, che dà forma a un’epoca, secondo cui 
«solo laddove questa disputa sul sapere viene condotta con i mezzi 
del sapere, può esserci una scienza vivente»80, fioriscono numerosi 
tentativi di riforma del modo di considerare e praticare il sapere, per 
contribuire a questo orizzonte comune di discussione sulle sue po-
tenzialità emancipatorie e critiche – si pensi all’allocuzione pubblica 
Che cosa significa e a che fine si studia la storia universale? tenuta da 
Schiller a Jena il 26 maggio 1789, alle Lezioni sulla missione del dotto 
(1794) di Fichte, L’essenza del dotto e le sue manifestazioni nel cam-
po della libertà (1806) e le Lezioni sulla destinazione del dotto (1811), 
allo scritto kantiano del 1798 Il conflitto delle facoltà, alle Lezioni sul 
metodo accademico di Schelling del 1803, o al contributo di Fichte del 
1807 (Piano deduttivo per un istituto superiore da fondare a Berlino, in 
debita connessione con un’Accademia delle Scienze), a quello di Sch-
leiermacher del 1808 (Sull’università), o di Heinrich Steffens del 1809 
(Sull’idea di università), insieme a quello di Wilhelm von Humboldt 
del 1810 (Sull’organizzazione interna ed esterna degli istituti scientifici 
superiori in Berlino).

In questi contributi, ai quali se ne potrebbero aggiungere molti al-
tri, emerge un bilancio che è al tempo stesso critico rispetto alle con-
siderazioni illuministiche sul potenziale del sapere, e programmati-

vato nella nostra lingua (...) per il momento soltanto nella lingua dei libri 
[Büchersprache]». Che il lavoro di riempimento di questo concetto rappre-
sentasse un lavoro comune in cui erano implicati tutti i maggiori intellet-
tuali tra ‘700 e ‘800, e che lo scopo di una simile discussione non fosse ri-
conducibile ad un contributo nell’ambito disciplinare della ‘pedagogia’, ma 
riguardasse il compito di pensare a nuove forme di socializzazione e di sim-
bolizzazione della prassi (in una parola: di libertà), è la tesi sostenuta da Bir-
git Sandkaulen nei suoi numerosi contributi dedicati al tema, a partire da 
Ead., Bildung heute – Erfahrungen in Jena. Zur Aktualität des klassischen Bil-
dungsbegriffs, in Bildungsreform als Sozialreform. Zum Zusammenhang von 
Bildungs- und Sozialpolitik, a cura di M. Opielka, Wiesbaden, VS Verlag für 
Sozialwissenschaften, 2005, pp. 11-21. Per una disamina approfondita della 
questione si veda il capitolo quinto del presente studio.
80  V. Gerhardt, T. Meyer (a cura di), Kant im Streit der Fakultäten, Berlin/
Boston, De Gruyter, 2005, p. V.



62

co. Tale bilancio sembra condensarsi in una domanda cruciale: in che 
modo il pensiero filosofico può giustificarsi di fronte alla ragione di 
ciascun soggetto razionale, dando luogo a una connessione essenzia-
le tra autonomia della ragione, comunicabilità del sapere e uso pub-
blico della ragione81 come pratica cosmopolitica? È possibile rendere 
l’indagine filosofica fruibile, partecipata, senza che essa, nel realizza-
re tale progetto di revisione della filosofia scolastica, perda una pro-
pria riconoscibilità come sapere specifico? In che modo deve darsi af-
finché rimanga un sapere giustificato e non diventi qualcos’altro nel 
venire partecipato?

La risposta a queste questioni – o, meglio, la possibilità stessa di 
formularle in modo adeguato – dipende in misura sostanziale dalla 

81  Sul tema si vedano O. O’Neill, The Public Use of Reason, «Political Theory», 
14, 1989, pp. 523-551; Ead, Kant’s Conception of Public Reason, in Kant und 
die Berliner Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. Band 
I: Hauptvorträge, a cura di V. Gerhardt et al, Berlin/New York, De Gruyter, 
2001, pp. 35-47; K. Deligiorgi, Kant and the Culture of Enlightenment, Albany, 
SUNY, 2005. L’uso pubblico della ragione si lega non solo alla massima del 
pensare da sè in ogni occasione, ma anche a quella che Kant nella Critica 
del giudizio definisce massima del pensare largo (erweiterte Denkungsart). 
Questa consiste nella capacità di mettersi dal punto di vista degli altri, che 
nel §40 della terza Critica Kant definisce nei termini seguenti: «un uomo, 
per quanto siano piccoli in lui la capacità e il grado delle doti naturali, 
mostrerà di avere un largo modo di pensare, quando si elevi al disopra delle 
condizioni soggettive particolari del giudizio, tra le quali tanti altri sono 
come impigliati, e rifletta sul proprio giudizio da un punto di vista universale 
(che può determinare soltanto mettendosi dal punto di vista degli altri)». 
Hannah Arendt ha caratterizzato questa facoltà di giudizio definita da Kant 
– pensare mettendosi dal punto di vista di tutti gli altri – come «capacità 
politica per eccellenza», data ai cittadini della polis greca (H. Arendt, Was 
ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß, a cura di U. Ludz, München/Zürich, 
Piper, 1993, p. 98). Sul tema si vedano I. Juchler, Rationalität, Vernunft und 
erweiterte Denkungsart. Zur normativen Bestimmung politischer Urteilskraft 
für die politische Bildung, «Zeitschrift für Politik», 52 (1), marzo 2005, 
pp. 97-121, e soprattutto S. Schick, il quale dedica al tema un capitolo 
della sua monografia Die Legitimität der Aufklärung: Selbstbestimmung 
der  Vernunft  bei Immanuel Kant und Friedrich Heinrich Jacobi, Frankfurt 
a.M., Vittorio Klostermann, 2019, p. 127ss.



63

forma dell’esposizione del sapere. Per usare il termine tedesco in cui 
si condensa la domanda su come debba configurarsi il sapere dopo il 
declino della filosofia scolastica, si tratta di ripensare la Darstellung82 
come problema filosofico.

La semantica di tale termine è tutt’altro che univoca, presentando 
invece una stratificazione complessa. Essa rimanda, in prima istan-
za, alla descrizione83 e al vedere, ossia all’articolazione ostensiva di 
un contenuto che viene esibito davanti ai nostri occhi (come il latino 
ostendere, proponere e praesentare). Il processo di esibizione realizza-
to nella Darstellung è caratterizzato da una specificità decisiva, che 
la separa da altri termini apparentemente affini (come rappresenta-
zione, Vorstellung). Con questo termine, che assume un rilievo fon-
damentale nella riflessione filosofica tra XVIII e XIX secolo, non si 
intende infatti una mera presentazione di un contenuto già prefor-
mato, già dato o costituito altrove, a prescindere dal processo della 
sua esibizione; né si intende semplicemente un’esposizione esteriore 
che renda accessibile un nucleo concettuale indifferente al suo esse-
re esibito discorsivamente. Darstellung è piuttosto il luogo in cui il 
contenuto del sapere si costituisce nella misura in cui viene articola-
to e messo in relazione con il proprio darsi processuale. Né la forma 
né il contenuto del sapere preesistono all’esibizione del modo in cui 
un certo contenuto si dispiega, scandisce i momenti in cui si articola 
la sua determinazione. In questo senso, la Darstellung non è un’ope-
razione secondaria o accessoria rispetto alla costituzione del sapere, 
ma è ciò attraverso cui un contenuto si costituisce, procede cioè alla 

82   E. Schürmann, Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienanthropolo-
gischen Theorie des Geistes, Paderborn, Brill Fink, 2018. Sul tema si veda poi 
la voce Darstellung curata da U. Theissmann in Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, e quella curata da D. Schlenstedt, in Ästhetische Grundbegriffe, 
vol. 1, a cura di K. Barck, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, pp. 831-875. La 
collettanea curata da C. L. Hart Nibbrig (a cura di), Was heisst ‚Darstellen‘?, 
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1994, offre un’ulteriore discussione del lemma.
83  Questa la tesi sviluppata, ad esempio, da M. Hampe, Erklärung durch 
Beschreibung, in Rechtfertigungsnarrative: zur Begründung normativer Ord-
nung durch Erzählungen, a cura di A. Fahrmeir, Frankfurt a.M., Campus Ver-
lag, 2013, pp. 29-44.



64

propria determinazione, e, allo stesso tempo, si rende intelligibile. La 
questione dell’esposizione non riguarda dunque solo come il sapere 
si rende accessibile, ma tocca il problema più radicale del suo stesso 
costituirsi.

Esaminando i contributi critici che si sono confrontati più esten-
sivamente con la questione dell’esposizione della filosofia, emerge 
un’attenzione pressoché esclusiva a questa prima dimensione se-
mantica della Darstellung come sviluppo di un contenuto che si giu-
stifica nel suo stesso darsi. Nel caso di Hegel, questa dinamica osten-
siva non rappresenta un aspetto secondario, ma costituisce, se non 
il problema centrale, uno dei nodi fondamentali della sua riflessione, 
già a partire dagli scritti jenesi e fino alle opere della maturità, dalla 
Prefazione alla Fenomenologia dello Spirito, all’Enciclopedia del 1830, 
fino alla Prefazione alla seconda edizione della Scienza della logica. 
In questo percorso, il termine Darstellung assume un ruolo decisivo 
nella specificazione del rapporto tra pensiero e linguaggio. Dal mo-
mento che il problema dell’esposizione non riguarda semplicemente 
il modo in cui il pensiero si rende accessibile, ma investe la sua stessa 
costituzione, non essendo il linguaggio per Hegel un semplice mezzo 
di espressione di un che di già dato, ma il luogo in cui il sapere pren-
de forma, la Darstellung definisce il funzionamento del linguaggio 
come dispositivo epistemico, che si articola su due livelli intercon-
nessi: da un lato, il nesso tra pensiero e determinazione linguistica 
nella logica84, in cui la Darstellung appare innanzitutto ciò attraverso 
cui il pensiero elabora, critica e supera l’orizzonte metafisico-scola-
stico della filosofia85; dall’altro, la dinamica della «conversione della 

84  Sul tema del linguaggio nei diversi aspetti della filosofia hegeliana, si ve-
da la raccolta di saggi, edita da J. O’Neill Surber (a cura di), Hegel and Lan-
guage, Albany, SUNY, 2006. Sul rapporto tra linguaggio e logica, S. Houl-
gate, The Opening of Hegel’s Logic: From Being to Infinity, West Lafayette, 
Purdue University Press, 2006, pp.72-102. F. Chiereghin, Rileggere la Scienza 
della logica di Hegel, Roma, Carocci, 2011, pp. 71-85 e F. Chiereghin, Pensiero 
e linguaggio nella Scienza della Logica, «Teoria», 3, 2013, pp. 55-78.
85  Cfr. M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der hegel-
schen Logik, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1978, la cui tesi è che l’idea alla ba-
se della logica di Hegel sia l’unità di critica (Kritik) e di esposizione (Dar-



65

soggettività nella “cosa”» 86, che, nella filosofia dello spirito, porta a 
determinare in senso linguistico sia la costituzione della cosa, sia la 
realizzazione del sapere stesso come sapere scientifico, giustificato. 
Quest’ultimo trova nella sua esposizione non solo una forma di at-
tuazione di un che, che sarebbe preformato, disponibile altrove, ma le 
stesse condizioni di possibilità (e regole) del suo sviluppo.

In entrambi i contesti, la Darstellung è il modo in cui la filosofia 
mette in questione la presunta neutralità della propria forma espo-
sitiva: non un mero veicolo di contenuti preesistenti, ma il punto in 
cui il sapere prende coscienza dei propri presupposti e li trasforma. 
In questo senso, la Darstellung non è solo il mezzo attraverso cui il 
sapere si organizza, ma è il processo stesso attraverso cui si rende 
pienamente consapevole della propria necessità e delle proprie leg-
gi87, secondo una normatività che si determina nella sua esposizione 
perché non può mai del tutto allinearsi a, o basarsi su una qualche 
prassi consolidata.

La possibilità per la filosofia di fondarsi solo su di sé deve pren-
dere la forma di una giustificazione necessariamente immanente. La 
filosofia lavora su di sé dall’interno – per rimanere nella formulazio-
ne derridiana con cui è stata introdotta l’antinomia che attraversa la 
filosofia –, problematizzando ciò che altrimenti si darebbe come im-
mediatamente acquisito: i propri oggetti, i propri metodi, la propria 
forma espositiva. Il compito non ha un termine, perché la sua costitu-

stellung) della metafisica. Uno degli obiettivi di Theunissen è rendere conto 
sia dell’affermazione hegeliana secondo cui l’intera logica è la vera e pro-
pria metafisica sia dell’affermazione che la logica oggettiva prende il posto 
dell’ontologia. Sul tema si vedano, inoltre, J-G. Schülein, Metaphysik und 
ihre Kritik bei Hegel und Derrida, Hamburg, Meiner, 2016, e F. Orsini, Il pro-
blema dell’ontologia nella “Scienza della logica” di Hegel, Napoli, IISF Press, 
2025.
86  G. Rametta, Il problema dell’esposizione speculativa nel pensiero di Hegel, 
Roma, Inschibboleth, 2020, pp. 40-41.
87  Cfr. Enz, §19; trad. it., p. 31: «L’idea è il pensiero non come alcunché di 
formale, ma come la totalità che si svolge delle sue peculiari determinazio-
ni e leggi, le quali esso si dà da sé stesso, e non già le ha semplicemente e 
trova in sé».



66

zione dipende dal suo continuo darsi in atto come un procedere che 
si fonda sulla sua stessa processualità; ovvero, non su qualcosa che le 
sta alle spalle come un che di garantito, ma su ciò che essa stessa de-
ve mettere in atto. In questo senso, «tutto ciò che la filosofia può dire 
non lo può fondare in null’altro che nella razionalità che essa stessa 
è chiamata a giustificare, a portare a esplicitazione e a realizzare»88.

Eppure, questa dimensione ostensiva non esaurisce la semantica 
che assume la Darstellung nella filosofia classica tedesca. Accanto a 
questa sussiste una dimensione performativa, che riguarda i conte-
sti e i modi attraverso cui il sapere si produce, si riproduce e viene 
partecipato dalle soggettività. Per approfondire questo significato ul-
teriore ospitato dalla Darstellung, insieme a quello ostensivo, è fon-
damentale rivolgersi a una delle configurazioni fondamentali dell’an-
tinomia in quel periodo: la distinzione tra sapere storico e sapere 
razionale (1). Nel discuterla, verrà esaminata dapprima la configu-
razione che Kant le assegna e che avrà una influenza decisiva sul 
dibattito successivo (2); in seguito sarà analizzata l’evoluzione del-
la tipologia in Fichte (3.1), Schelling (3.2) e Hegel (3.3) relativamente 
ai modi in cui ripensano ciò che Kant aveva aperto. La decisione di 
considerare le proposte filosofiche di Fichte e Schelling dipende tan-
to dal confronto diretto, e critico, che instaurano con la formulazione 
kantiana dell’antinomia – nell’elaborazione di una filosofia che fosse 
chiamata a rendere conto del fatto di essere anche un sapere univer-
sitario89 –, quanto dal fatto che le loro considerazioni consentono di 

88  Illetterati, Sul concetto di filosofia, p. 462.
89  Nel presente studio prendo in considerazione la posizione filosofica di 
chi è stato attivo all’università e ha avuto influenza diretta su Hegel. A mo-
tivo di questa scelta metodologica di partenza, non mi confronto esplicita-
mente con i pensatori che pure furono decisivi per il più ampio dibattito sul-
la Bildung – che, come ricorda B. Sandkaulen, non rimase tra le mura delle 
istituzioni – e sul ruolo del dotto (Gelehrte), ma che non svilupparono un 
concetto di filosofia a partire da e in relazione al problema dell’insegnamen-
to, né una riflessione sull’esposizione della filosofia all’interno dell’istitu-
zione universitaria da riformare. Tra questi, una menzione speciale merite-
rebbe, a mio avviso, Jacobi e la sua costante riflessione, e sperimentazione, 
sul mezzo espositivo che diventa indisgiungibile dalla filosofia stessa e dal-



67

far emergere in controluce una specificità irriducibile della proposta 
hegeliana. Ciò ha la funzione di preparare il terreno per arrivare, nel 
capitolo successivo dello studio, alla complicazione dell’antinomia 
che genera l’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, tanto 
rispetto alle altre Enciclopedie quanto rispetto a ciò che comporta la 
decisione di scrivere quel testo per la discussione dello statuto della 
filosofia.

1. Darstellung e forma dell’antinomia

1.1 Storico e razionale
L’autocritica interna – come una delle forme più radicali di inter-

rogazione di ciò che la filosofia ha assunto nella sua tradizione, sta-
bilendo su questa costante auto-interrogazione la differenza specifi-
ca che la distingue da altre imprese conoscitive – si configura nella 
filosofia classica tedesca come esigenza di un pensiero che trovi nel-
la ragione la propria fonte e nel suo esercizio la propria giustifica-
zione. È questa l’esigenza di un conoscere ‘razionale’, contrapposto 
a ciò che, nel linguaggio del tempo, veniva definito ‘storico’ (histori-
sch). Il termine ‘storico’, la cui stratificazione semantica sarà messa a 
tema nelle pagine che seguono, indica generalmente una dimensio-
ne in cui il contenuto della conoscenza rimane legato all’esteriorità 
della sua origine, a una provenienza opaca, non trasparente alla ra-

la sua efficacia teorica e più generalmente esistenziale. Vanno ricordati in 
particolare i romanzi e le lettere, che (i) veicolano l’idea di essere umano in-
tegrale e (ii) lavorano alla produzione di un’esperienza di accesso all’espe-
rienza originaria di libertà. Sul tema dell’esposizione in Jacobi rimando ai 
contributi recenti di C. Ortlieb, Friedrich Heinrich Jacobi und die Philosophie 
als Schreibart, München, Wilhelm Fink Verlag, 2010; Ead., Briefdialoge und 
Gesprächsmitschriften. Schreibarten des Romans bei Friedrich Heinrich Jacobi, 
in Friedrich Heinrich Jacobi (1743–1819). Romancier – Philosoph – Politiker, a 
cura di Ead, F. Vollhardt, Berlin/Boston, De Gruyter, 2021. Inoltre, W.L. Eu-
ler, Die Bestimmung des Menschen. Philosophische Aspekte in Friedrich Hein-
rich Jacobis Roman Woldemar, in Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819). Ro-
mancier – Philosoph – Politiker, pp. 105-169.



68

gione. Un contenuto ‘storico’ è, in questo senso, qualcosa di positum 
che deve essere accettato così come è: qualcosa che è semplicemente 
dato e, in quanto tale, si impone alla conoscenza senza che ne siano 
esplicitate le articolazioni, le condizioni di possibilità, le ragioni per 
cui è ciò che è. Esso appartiene, in questa prospettiva, all’orizzonte 
della descrizione e della narrazione90, alla dimensione della testimo-
nianza e della rappresentazione, con la quale condivide l’essere dato 
e l’immediatezza91.

In certo modo, lo ‘storico’ rappresenta per la filosofia, per contra-
sto, il punto in cui essa si vede costretta a interrogarsi criticamen-

90  Il termine rimanda all’ἱστορία greca delle Ἱστορίαι di Erodoto. In sé com-
prende l’ispezione visiva (dalla radice ιδ- del verbo ὁράω), la ricerca, e an-
che la conoscenza vera e propria. Il suo impiego nel senso della ricerca è at-
testato in Περὶ Φύσεως Ἱστορία di Aristotele, e nella naturalis historia o nei 
naturae historiarum libri di Plinio. Con Polibio assume il significato di sto-
ria nel senso di ciò che è tramandato, nella misura in cui è la somma degli 
eventi. Nella voce corrispondente, curata da Reinhart Koselleck, del lessico 
di Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Geschichtliche Grund-
begriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland) 
si legge «Historia era dunque senz’altro un concetto, ma innanzitutto per 
quanto riguarda la forma, la cornice, e solo in secondo luogo per l’insieme 
complessivo di azioni, eventi, processi che essa conteneva. Dal punto di vi-
sta del contenuto, essa mirava più alla somma degli avvenimenti che al nes-
so tra di essi, nesso che veniva stabilito nella forma della o delle storie (Hi-
storie[n]). Non mirava a un movimento dinamico, a un grande flusso entro il 
quale si potesse determinare il proprio posto, di cui si potesse assumere l’u-
nità o ricercare il senso» (p. 600). In questo senso il termine si può intende-
re anche come historia gentium. Per un’analisi dettagliata del lemma ‘Histo-
rie’, nella sua differenza da ‘Geschichte’, si veda la voce curata da Koselleck.
91  Una conoscenza ‘storica’ è, ad esempio, quella che assume i dati della 
coscienza così come si presentano e pretende di stabilirne la validità sul-
la base della loro diffusione generale; oppure quella che tenta di proporre 
una fondazione trascendentale basandosi sui dati empirici. Cfr. su questo la 
considerazione critica di Hegel: «Le particolari forme dell’a priori, cioè del 
pensiero e propriamente del pensiero in quanto attività soltanto soggettiva, 
senza riguardo alla sua oggettività, si ricavano nel modo seguente – con una 
sistemazione, del resto, che poggia solo su fondamenti psicologico-storici 
[psychologisch-historischen Grundlagen]» (Enz, §41; trad. it., p. 52).



69

te sulla possibilità di darsi come sapere ‘razionale’ e, in quanto tale, 
giustificato. La filosofia, per darsi come scienza, non può infatti li-
mitarsi ad assumere come dato ciò che le si offre dall’esterno senza 
sottoporlo a indagine critica. Essere filosofia significa, per essa, non 
lasciare nulla di ininterrogato. Tuttavia, proprio il modo in cui la filo-
sofia è chiamata ad essere un conoscere razionale e non storico, come 
si avrà modo di vedere, mostra che la questione della giustificazione 
non riguarda soltanto il lato ‘interno’ dell’antinomia in cui si muove 
la filosofia – ossia il modo in cui essa tematizza se stessa e giustifica il 
proprio metodo –, ma tocca anche il suo lato ‘esterno’ (per dirlo con 
Derrida), ovvero il modo in cui la filosofia viene partecipata e tra-
smessa. Tanto lo ‘storico’ quanto il ‘razionale’, infatti, implicano un 
determinato rapporto della ragione alle conoscenze, ai contenuti, che 
riguarda necessariamente il modo in cui il sapere viene prodotto, ri-
prodotto e trasmesso affinché sia filosofico e non diventi qualcos’altro.

L’assunzione di contenuti filosofici che non siano criticamente 
giustificati è non soltanto un problema epistemico che concerne la 
consistenza e la cogenza di una conoscenza, ma è una questione che 
coinvolge il modo stesso in cui il sapere funziona e investe le sogget-
tività che vi si impegnano. Se il sapere è trasmesso come qualcosa di 
già dato, un aggregato di contenuti non dimostrati nelle loro ragioni, 
esso si riproduce come un insieme di nozioni che si presenta alle sog-
gettività come semplicemente da assumere, qualcosa che non le ri-
guarda, non ne mette in crisi la posizione: non le trasforma, e le lascia 
invece essere uguali a come erano prima di impegnarsi in quell’in-
dagine. È vero che una conoscenza meramente ‘storica’ del sapere fi-
losofico fallisce, anzitutto, a dare una giustificazione argomentativa-
mente adeguata dei propri presupposti. Il suo limite, proprio in questa 
mancanza, ossia in quanto il sapere fallisce nel tentativo di essere filo-
sofico, implica, però, altrettanto, allo stesso tempo, il fatto di rendere 
il sapere incapace di trasformare chi lo apprende e lo pratica. Se la 
filosofia appare come un insieme di nozioni da memorizzare, allora 
essa non è filosofia, vale a dire che non è un sapere giustificato fino 
in fondo nel proprio sviluppo; per questa medesima ragione, se la fi-
losofia non si interroga sul modo in cui funziona la sua esposizione 
e non provvede alla sua giustificazione, allora non è un sapere vera-



70

mente critico perché lascia essere qualcosa di presupposto che conti-
nua ad agire alle sue spalle, per così dire.

Solo nell’assumere come problema la propria Darstellung, la fi-
losofia diventa propriamente filosofia. In questa decisione non può 
lasciare ininterrogato il lato ‘esterno’ dell’antinomia, per rimanere 
nella formulazione di Derrida. Detto diversamente: se la filosofia è fi-
losofia, allora deve essere pienamente critica, e, per esserlo, non può 
presentarsi come sapere storico, non giustificato; ma se vuole essere 
un sapere razionale, allora la filosofia non può lasciare presupposta, 
non discussa, la domanda sul modo in cui si presenta come sapere 
alle soggettività che vi partecipano; solo se non lascia sullo sfondo 
questa domanda, allora può essere un sapere veramente trasforma-
tivo, perché implica un’attività critica che mette necessariamente in 
questione chi prende parte alla sua riproduzione92.

La giustificazione rigorosa della propria esecuzione si presen-
ta, dunque, come ciò che riguarda strutturalmente entrambi i fron-
ti dell’antinomia. Per questo è necessario osservare la dinamica di 
giustificazione della filosofia anche dalla prospettiva opposta a quel-
la considerata finora: solo finché la filosofia assume su di sé anche 
il lato ‘esterno’ può essere un sapere che non lascia presupposto un 
aspetto cruciale del suo darsi, e dunque può essere pienamente cri-
tico; affinché tale giustificazione sia, a sua volta, un che di filosofico, 
l’unico modo che ha di assumere su di sé questo aspetto è di lavorar-
ci in forma immanente, ossia di mettere in questione la consistenza 
della propria esposizione. Nella misura in cui non si limita a offrire 
contenuti che il soggetto deve accettare per autorità o per tradizione, 
ma implica un processo strutturalmente critico, mette in questione il 
soggetto stesso nel suo punto di vista, costringendolo a ridefinire ciò 
che assume come ovvio, non bisognoso di giustificazione. Una diver-
sa comprensione dei contenuti, che sia capace di coinvolgere attiva-
mente le soggettività e non sia un che di esteriore o frutto di mera 

92  La domanda sul potenziale trasformativo del sapere non è implicata, a 
mio avviso, solo nella distinzione tra storico e razionale, ma anche in quel-
la tra scolastico e cosmico, come si vedrà nella seconda parte dello studio.



71

erudizione non trasformativa, è ciò che la filosofia deve compiere nel 
proprio ripensamento.

Un discorso di questo genere può far sorgere l’obiezione che il pe-
so che ha il lato ‘interno’ dell’antinomia renda, in certo modo, di per 
se stesso superfluo quello ‘esterno’. Dato che la giustificazione di-
scorsiva è l’unico modo filosofico in cui la filosofia può rendere con-
to di qualcosa che sia implicato nella sua esecuzione, allora è come 
se la giustificazione dell’‘esterno’ avvenisse necessariamente già di 
per sé ‘dentro’ la filosofia, per così dire. Per rispondere a una simile 
obiezione, con cui ci si confronterà nel corso del libro, occorre tutta-
via tenere a mente che proprio il riconoscere come parte del problema 
dello statuto della filosofia il lato ‘esterno’, impone di ripensare criti-
camente il modo in cui ‘esterno’ e ‘interno’ funzionano. E questo ha 
un impatto decisivo sul modo in cui si formula la domanda sullo sta-
tuto della filosofia. Se è vero che l’interrogazione radicale di sé è la 
forma in cui tradizionalmente la filosofia ha mostrato di poter essere 
filosofia, è vero altrettanto che c’è una differenza tra un sapere che, in 
questo stesso processo, esplicitamente pone il problema della sua an-
tinomia e un sapere che, riflesso su se stesso, non eleva a problema il 
modo in cui si riproduce come sapere ed è partecipato. Una delle te-
si fondamentali del presente lavoro è che la filosofia classica tedesca 
segni una svolta cruciale proprio in questo processo, elevando a pro-
blema qualcosa che nella tradizione lo era stato solo parzialmente, ed 
elaborando delle possibilità inedite di porlo a tema in un momento 
storico di radicale crisi.

Il legame tra filosofia e dimensione trasformativa delle soggetti-
vità sarà messo a tema nel dettaglio nella seconda parte del lavoro. 
L’aspetto da rilevare per ora è come la considerazione di questo lato 
‘esterno’ dell’antinomia, che riguarda la domanda sui modi in cui la 
filosofia è prodotta e si riproduce, sia tutt’altro che un aspetto mar-
ginale nelle dispute sullo statuto della filosofia nella filosofia classica 
tedesca. Al contrario, la determinazione filosofica di questo ‘esterno’ 
intercetta essenzialmente la seconda dimensione semantica ospitata 
del termine Darstellung per come viene elaborata nelle sperimenta-
zioni formali degli e delle esponenti della filosofia classica tedesca: 
quella performativa.



72

1.2 Ostensivo-cum-performativo: il problema della Darstellung

Accanto alla dimensione ostensiva, su cui una parte significativa 
della letteratura critica si è concentrata prevalentemente, il termine 
Darstellung definisce nella filosofia classica tedesca anche un’esibi-
zione come messa in scena, presentazione di un tema che porta con 
sé una dimensione di performance; ha cioè degli effetti su chi vi par-
tecipa e sulla ‘scena’ in cui si compie. L’andare insieme di queste due 
istanze racchiuse nella Darstellung emerge emblematicamente nelle 
riflessioni di natura poetologica, estetica, in autori come Johann Wol-
fgang von Goethe, il cui bisogno di offrire discorsivamente un’osten-
sione del processo metamorfico delle piante in grado di conformar-
si allo sviluppo dei contenuti senza pervertirne la vitalità in lettera 
morta, conduce a sviluppare in questo stesso processo – come hanno 
mostrato, tra gli altri, gli studi di Michael Bies e di Daniel Whistler93 
– una «rappresentazione vivida» che ha degli effetti di radicale cri-
tica del pensiero astratto. Tale plasticità del discorso, nel porsi come 
alternativa alla rappresentazione ordinaria della scienza, è all’origi-
ne della formulazione di «un nuovo concetto di presenza immagina-
tiva [imaginativer Präsenz]»94 che inaugura necessariamente una ri-
flessione più ampia sulla trasmissione e sulla produzione del sapere. 
Se sul piano estetico si può dire che «una poetologia del sapere non 

93  M. Bies, Der Goethe des Grashalms: Zur Darstellung der Naturforschung 
um 1800, «Zeitschrift für deutsche Philologie», 131 (4), 2012, pp. 513–535. 
Id., Staging the Knowledge of Plants: Goethe’s Elegy ‘The Metamorphosis of 
Plants’, in Performing Knowledge, 1750-1850, a cura di M.H. Dupree, S. Fran-
zel, Berlin/Boston, De Gruyter, 2015, pp. 247-267, p. 249. In Goethe and the 
Problem of the Plant-Image («Monatshefte», 117.4, forthcoming), D. Whist-
ler sottolinea la decisiva provocazione dell’ambizione goethiana di elabora-
re un’esibizione conforme alla natura (naturgemäße Darstellung) rispetto al 
dibattito botanico dell’epoca, nell’enfasi posta sulla serie temporale nel pro-
cesso metamorfico.
94  I. Mülder-Bach, Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die En-
tdeckung der „Darstellung“ im 18. Jahrhundert, München, Fink, 1998, p. 19. 
Sul tema si veda anche E. Ronzheimer, Poetologien des Rhythmus um 1800.  
Metrum und Versform bei Klopstock, Hölderlin, Novalis, Tieck und Goethe, 
Berlin/Boston, De Gruyter, 2020.



73

[si orienta] su ciò che viene detto, ma sull’atto del dire, per cui ogni 
forma di sapere sviluppa un proprio carattere performativo, proprie 
forme di esibizione [Darstellung] e messa in scena»95, si apre allora 
la possibilità di legare la questione prettamente scientifica dell’espo-
sizione della filosofia al tema della performance di un discorso, met-
tendo l’accento dunque sull’insieme di istanze implicate in un detto: 
sulla dimensione per cui il sapere, nell’esporsi, è in grado di genera-
re un’esperienza condivisa, promuovendo il progetto di accessibilità, 
finanche in taluni casi di immediatezza visiva (Anschaulichkeit) delle 
conoscenze.

Riletta alla luce di questa seconda sfera semantica, la Darstellung 
ospita l’aspetto dell’antinomia per cui la filosofia è un’attività che 
viene eseguita in un contesto che è sì condizione per il suo esercizio, 
ma che proprio in questa esecuzione viene a determinarsi come sce-
na di quell’attività; altrettanto, la Darstellung si compie coinvolgendo 
soggettività che nella partecipazione attiva a ciò che viene dispiegato 
vengono determinate, formate in quanto tali: diventano pubblico di 
lettori, studenti, o docenti, come partecipanti a un lavoro di pensie-
ro condiviso.

Che la dimensione dell’antinomia investa tanto la formazione del-
le soggettività, quanto i contesti e i modi in cui la filosofia si ripro-
duce come sapere partecipato, è chiaro nelle riflessioni che, tra la 
fine del Settecento e l’inizio dell’Ottocento, mostrano come la pro-
duzione di conoscenza sia sempre più legata a determinati contesti 
spazio-temporali, sociali, mediali96 e istituzionali. Come scrive Jörg 

95  J. Vogl, Für eine Poetologie des Wissens, in Die Literatur und die Wissen-
schaften 1770–1930, a cura di K. Richter, J. Schönert, e M. Titzmann, Stutt-
gart, M & P Verlag, 1997, pp. 107–130, p. 121.
96  Come riferiscono Mary Helen Dupree e Sean Franzel nelle pagine intro-
duttive della collettanea da loro curata sul tema della produzione del cono-
scere tra 1750 e 1850 (Performing Knowledge, 1750- 1850), degno di nota in 
questo contesto è il lavoro del Privatgelehrter Josias Ludwig Gosch (1765–
1811) intitolato Fragmente über den Ideenumlauf. Il contributo, pubblicato 
nel 1789, costituisce uno studio articolato, cui segue l’elaborazione di una 
proposta politica, sulla disseminazione del sapere entro il campo sociale at-
traversato dalle idee illuministe. Esso figura per questo motivo come una 



74

Rheinberger97, la sperimentazione si presenta come un processo pra-
tico attraverso il quale «sistemi sperimentali» generano «entità epi-
stemiche» e si riproducono attraverso «la produzione di differenze», 
le quali hanno un impatto non solo sulle strutture scientifiche, ma 
anche sulle distinzioni sociali e disciplinari tra esperti e pubblico, 
che a loro volta determinano il modo in cui l’informazione scienti-
fica viene trasmessa e fatta circolare. In questo senso sembra si pos-
sa chiosare che «questi eventi letterari, teatrali e scientifici non sono 
meri epifenomeni di una tradizione storico-intellettuale o di proposi-
zioni scientifiche astratte, ma piuttosto [...] fungono da canali vitali 
nel più ampio processo di generazione, differenziazione e circolazio-
ne del sapere in questo periodo»98.

Una tale sperimentazione – che coinvolge, nelle dispute sulla for-
ma della filosofia, il margine esterno dell’antinomia per come si con-
figura nel passaggio tra Settecento e Ottocento in Germania, nella 
misura in cui riguarda un nuovo concetto di filosofia che dipendesse 
da (e avesse come esito) una modalità diversa di produzione e ripro-
duzione del sapere, tale da consentire una più ampia partecipazione, 
trasformativa – investe con forza tanto le forme discorsive, ossia i ge-
neri in cui la filosofia si espone, quanto i luoghi e i modi in cui si ese-
gue come sapere che può essere imparato e insegnato. Nella forma di 
comunicazione dotta (gelehrte Kommunikation)99, tale sperimentazio-

vera e propria «teoria dei media dell’Illuminismo [Medientheorie der Au-
fklärung]», per citare l’espressione dei curatori dell’edizione dell’opera (G. 
Stanitzek, H. Winkler, Eine Medientheorie der Aufklärung, prefazione a Go-
sch, Fragmente über den Ideenumlauf, Berlin, Kadmos, 2006, pp. 7-34).
97  H.-J. Rheinberger, Experiment, Difference, and Writing: I. Tracing Protein 
Synthesis, «Studies in the History and Philosophy of Science», 23 (2), 1992, 
pp. 305–331. Citato in Dupree, Franzel, Performing Knowledge, p. 7.
98  Ivi, p. 6.
99  La questione della gelehrte Kommunikation è oggetto di esame approfon-
dito negli studi di W. Clark (Academic Charisma and the Origins of the Rese-
arch University, Chicago, University of Chicago Press, 2006), T. Ziolkowski 
(German Romanticism and Its Institutions, Princeton, Princeton University 
Press, 1990) e J. Fohrmann (Gelehrte Kommunikation: Wissenschaft und Me-
dium zwischen dem 16. und 20. Jahrhundert, Vienna, Boehlau, 2005). U.J. 



75

ne presenta un impulso esplicitamente meta-scientifico che promuo-
ve l’esigenza di elaborare una riflessione sullo statuto del sapere e 
sulla sua organizzazione nel processo della sua istituzionalizzazione. 
L’ambiente universitario, come luogo che progressivamente diventa 
la scena in cui si esegue la filosofia come sapere riconoscibile, costi-
tuisce uno spazio da reimmaginare alla luce delle nuove idee sull’e-
ducazione, delle riflessioni sulla trasmissione della scienza e delle let-
tere, così come della elaborazione di modalità comunicative inedite 
dentro e al di fuori dell’università. In questo senso, l’università rap-

Schneider (Philosophie und Universität: Historisierung der Vernunft im 19. 
Jahrhundert, Hamburg, Meiner, 1999) ha esaminato i cambiamenti cruciali 
nell’istruzione filosofica nell’università del XIX secolo a partire dall’evolu-
zione della lezione come contesto essenziale del discorso pubblico, mentre 
S. Peters (Der Vortrag als Performance, Bielefeld, Transkript, 2011) ha svilup-
pato una genealogia della teatralità e della natura performativa della lezio-
ne. Inoltre, si segnalano i contributi più recenti di S. Franzel, in particolare 
la sua monografia (Connected by the Ear: The Media, Pedagogy, and Politics 
of the Romantic Lecture, Evanston, IL, Northwestern University Press, 2013), 
che si inserisce in questo filone di ricerca esaminando la teoria e la pratica 
dell’insegnamento intorno al 1800, in un momento in cui le premesse di ba-
se sul suo status e la sua funzione stavano cambiando considerevolmente e 
stavano emergendo nuovi siti e stili di presentazione pubblica. In secondo 
luogo, rilevante è un saggio dell’autore (Temporality and Historiography in 
the Lecture Form, in Performing Knowledge, a cura di M.H. Dupree, S. Fran-
zel, pp. 295-321) dedicato alla costruzione della nozione di contemporaneità 
a partire dalle innovazioni nella forma della lezione (ampie narrazioni sto-
riche con una vera e propria Zeitdiagnose sullo stato attuale della cultura e 
della politica, per esempio), le quali mettevano in condizione gli uditori di 
guadagnare una nuova consapevolezza del presente come periodo di tra-
sformazione della storia umana. Accanto agli studi che indagano gli effetti 
reali della lezione come mezzo, evento sociale e presentazione pubblica sul-
la coscienza storica di quest’epoca, ci sono poi contributi dedicati più nello 
specifico alla questione enciclopedica, al legame tra la forma e il tentativo di 
pensare l’università, in particolare quella berlinese nascente: T. Rajan, The 
Encyclopedia and the University of Theory: Idealism and the Organization of 
Knowledge, «Textual Practice», 21 (2), 2007, pp. 335-358, e S. Franzel, Ro-
mantic Encyclopedics and the Lecture Form: Schelling, A.W. Schlegel, A. von 
Humboldt, «European Romantic Review», 25 (3), 2014, pp. 347-356.



76

presenta un terreno cruciale per un movimento epocale più ampio di 
riconfigurazione del sociale, a partire dalla posizione del problema 
sul ruolo che il sapere ricopre nella rideterminazione post-rivoluzio-
naria100 di uno spazio comune di determinazione: come può venire 
esposto il sapere affinché produca forme di socializzazione in una co-
munità da ricostruire101?

Non è un caso che intorno al 1800 fosse in atto una riforma radica-
le degli studi, in continuità con la dimensione essenzialmente pratica 
e politica dell’Illuminismo, e in discontinuità rispetto agli esiti rite-
nuti insoddisfacenti. Alla sua base si trovava una convinzione condi-
visa: rispetto all’obiettivo di educare alla libertà, chi si fosse limitato 
a richiedere agli studenti di prendere nota di un elenco di contenuti 
prescritti senza impegnarsi affinché potessero esercitare la propria 
capacità di giudizio, avrebbe finito inevitabilmente per proporre un 
mero esercizio di memorizzazione che nulla avrebbe di emancipa-
torio. Con riguardo alla filosofia, se in questo esercizio mnemonico 

100  Significativi sotto questo riguardo sono il frammento Sull’organizzazio-
ne interna ed esterna degli istituti scientifici superiori in Berlino  composto 
da Wilhelm von Humboldt nel periodo fra il 1809 e il 1810, e il suo Antrag 
auf Errichtung der Universität Berlin del 24 luglio 1809, indirizzato a Federi-
co Guglielmo III, con cui suggeriva di rendere l’università finanziariamente 
indipendente dal potere esecutivo.
101  Sull’impossibilità di ridurre il processo di Bilden alle istituzioni preposte 
alla formazione (scuole, università e accademie) si vedano i contributi 
di B. Sandkaulen, Bildungsprozesse (in) der Moderne, in Schleiermacher / 
Hegel. 250. Geburtstag Schleiermachers / 200 Jahre Hegel in Berlin, a cura di 
A. Arndt e T. Rosefeldt, «Hegel-Jahrbuch», Sonderband 13, Berlin, 2020, 
pp. 229-242. Ead., Zur Aktualität von Hegels Bildungskonzept, in Mit Hegel. 
Bildungs- und gesellschaftstheoretische Auseinandersetzungen, a cura di R. 
Mayer, L. Schildknecht, J. Sperschneider e M. Zulaica y Mugica, Weilerwilst, 
Velbrück, 2024, pp. 66-82. Per il discorso tentato nel presente lavoro, si 
tratta di mostrare l’articolarsi della Bildung a partire dal ripensamento della 
domanda sullo statuto della filosofia e su come il farsi carico dell’antinomia 
comporti una rideterminazione del modo in cui viene pensato il rapporto 
tra il reale, il campo sociale ‘fuori’ dall’università, e un presunto ‘interno’ 
dell’istituzione. Per un approfondimento di questo punto si veda il capitolo 
quinto.



77

consistesse l’insegnamento, l’esito sarebbe una conoscenza storica 
della filosofia: si sarebbe addestrati a ripetere i sistemi degli altri sen-
za essere in grado di comprenderne la genesi razionale e lo scopo. Lo 
stesso risultato otterrebbe chi a lezione dettasse da un libro di testo, 
da un manuale introdotto nelle sue lezioni, impegnandosi al massimo 
ad arricchire il dettato qua e là con qualche commento.

A differenza dei contributi che si sono concentrati prevalente-
mente sulla prima sfera della semantica della Darstellung, quella 
ostensiva, il presente studio intende approfondire la questione dell’e-
sposizione del sapere filosofico a partire dal legame indissolubile con 
la seconda sfera semantica, quella della performance. Approfondita 
in questo duplice senso, ostensivo-cum-performativo, la Darstellung 
mostra come non solo forma e contenuto risultano a tal punto co-de-
terminantesi che non è possibile isolare un contenuto dalla sua espo-
sizione, né individuare prima di questo sviluppo le regole metodolo-
giche della sua esibizione; essa, inoltre, rende chiaro come sia tanto 
meno possibile che i soggetti implicati nel processo filosofico riman-
gano intoccati, protetti nella loro posizione, o che le scene in cui il 
sapere si compie possano restare semplicemente presupposte – come 
vedremo nella parte seconda dello studio.

Come si è visto in questa breve chiarificazione preliminare, la 
decisione di includere nell’esame dell’antinomia della filosofia que-
sta seconda dimensione della semantica dell’esposizione è tutt’altro 
che arbitraria o trascurabile. Tenere insieme le due dimensioni della 
Darstellung consente di approfondire la forma, differenziata, in cui 
entrambe le dimensioni sono implicate nel modo in cui l’antinomia 
sulla filosofia si presenta nella filosofia classica tedesca: nella distin-
zione tra un sapere storico e uno razionale – e, come legata a questa 
prima distinzione perché in un certo senso fondata su di essa, nella 
distinzione tra un concetto scolastico di filosofia e uno cosmico, a cui 
sarà dedicata la seconda parte dello studio. Inoltre, diventa possibile 
ricavare elementi interpretativi per comprendere il progetto, il fine 
e la specificità metodologica dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche 
in compendio come tentativo di elaborazione di un concetto di filo-
sofia consapevole della propria esecuzione nella realtà di un mondo 
in crisi.



78

Nel progetto di una riconfigurazione della domanda sullo statuto 
della filosofia come riguardante tanto la dimensione interna dell’an-
tinomia, quanto quella esterna, storico e razionale costituiscono le 
prime coordinate della tipologia da esaminare. Mostrare come, in es-
se, si rimandino strutturalmente interno ed esterno, è ciò che inten-
do proporre in questo capitolo, così da fornire le basi per un’analisi 
dettagliata di ciascuno di questi lati nei prossimi capitoli di questa 
prima parte del lavoro.

Al fine di discutere il ruolo che la distinzione tra storico e razio-
nale svolge nella determinazione di che cos’è filosofia e di come que-
sta giustifica il suo essere un sapere, comincio dalla configurazione 
che Kant gli assegna e che avrà una influenza decisiva sul dibattito 
successivo.

2. Kant

2.1 Storico e razionale del filosofico: la tipologia dell’antinomia 
in Kant

La distinzione tra conoscenza storica e conoscenza razionale as-
sume un ruolo decisivo a partire da Christian Wolff, che, contro la 
filosofia scolastica di matrice aristotelica, presenta la sua De tripli-
ci cognitione humana, historica, philosophica & matematica102 – co-
me primo capitolo del Discursus praeliminaris de philosophia in gene-
re che precede la logica latina del 1728 – in apertura alle sue opere 
latine. La conoscenza storica tratta, per Wolff, della conoscenza dei 
fatti che va distinta dal conoscere il perché di essi. Determinare che 
cosa è filosofia richiede di passare necessariamente attraverso que-

102  Si tratta di una suddivisione in gradi che dipende da Ehrenfried Walther 
von Tschirnhaus, dal suo Medicina mentis (1695). La prima occorrenza della 
tripartizione in Wolff si trova nel Mathematischen Lexicon del 1716, in cui si 
distingue tra ‘gemeine’, ‘philosophische’ und ‘mathematische’ Erkenntnis. 
Il termine historisch compare per la prima volta nel 1717 – «omnium rerum 
triplex datur cognitio, historica, scientifica, matematica, haecque perfectis-
sima omnium» – e viene confermata nella Ratio praelectionum 1718.



79

sta distinzione: ‘attraverso’ perché la filosofia non si presenta sempli-
cemente come un al di là dello storico, per due ragioni. Da una par-
te perché lo storico è passibile di diventare un che di razionale, se si 
indagano le ragioni per cui è ciò che è. Dall’altra perché la stessa fi-
losofia è passibile di venir trattata storicamente, nel caso in cui per 
esempio venga imparata senza che si sia in grado di pensare autono-
mamente come un certo contenuto è stato determinato. Sotto Histo-
rica cognitio cognitionis philosophicae103 Wolff tratta di questa seconda 
possibilità in uno dei ventotto densi paragrafi che dedica alla questio-
ne del razionale e dello storico. Eppure, come si legge nel secondo ca-
pitolo del Discursus, chi ha cognizione soltanto storica della filosofia 
non può essere detto propriamente filosofo, perché non ha compreso 
il proprio della filosofia104. Chi abbia imparato storicamente la filoso-
fia, se si trovasse in un dibattito o messo di fronte ad una controver-
sia su un determinato tema, non sarebbe in grado di giudicare. E tut-
tavia è proprio questa capacità a definire il filosofo: «philosophus suo 
stare debet judicio»105. Dunque, lo studio storico della filosofia – sep-
pure sia possibile – non è in grado di cogliere il proprio del filosofico, 
che è un sapere di tipo razionale, ossia procede per ragioni.

L’influenza più massiccia che la tipologia esercita sul dibattito tra 
la fine del XVIII e l’inizio del XIX secolo è però da addebitare a Kant, 
il quale si appropria della distinzione tra razionale e storico senza 
grossi stravolgimenti, a differenza di quanto avviene relativamente 
alla distinzione tra scolastico e cosmico, a cui si andrà più oltre. Si-
gnificativo è quanto Kant scrive nella Architettonica della Critica del-
la ragion pura:

Se io faccio astrazione da ogni contenuto della conoscenza, 
considerata oggettivamente, allora tutta la conoscenza, considerata 
soggettivamente, o è storica o è razionale. La conoscenza storica 
è una cognitio ex datis, mentre quella razionale è una cognitio ex 
principiis. Una conoscenza originariamente data – quale che sia la 
fonte da cui essa deriva – risulta essere storica in chi la possiede 

103  M. Albrecht, Kants Kritik der historischen Erkenntnis - ein Bekenntnis zu 
Wolff?, «Studia Leibnitiana» 14 (1), 1982, pp. 1-24.
104  C. Wolff, Discursus, §50.
105  Ibidem, §52.



80

solo nella misura in cui egli la conosca in quanto data dall’esterno, 
sia che ciò gli venga fornito attraverso l’esperienza immediata, sia 
attraverso una narrazione, sia anche attraverso l’istruzione (cioè 
mediante conoscenze universali)106.
Se si considera il conoscere a partire da un focus non sui conte-

nuti, bensì sul modo in cui esso è appreso, viene generato e ‘posse-
duto’, allora esso può essere o storico o razionale. Il conoscere stori-
co sorge non da principi razionalmente dispiegati, ma da fatti il cui 
materiale si presenta come esterno alla ragione, siano essi appresi 
per esperienza propria, narrazione altrui o per istruzione, apprendi-
mento in senso stretto (come quello di una disciplina). In questo ca-
so l’origine di un fatto rimane un che di opaco e non viene messa in 
questione quando si conosce qualcosa storicamente. Al contrario, nel 
conoscere qualcosa in maniera razionale la ragione è attiva: prende 
posizione, giudica lavorando sulla base di principi che hanno in essa 
la propria genesi.

Il punto da notare a questa altezza è come la distinzione indaga-
ta qui riguardi il modo soggettivo di acquisire ed esercitare la cono-
scenza. Storico e razionale sono modi in cui «soggettivamente» può 
funzionare e distinguersi una conoscenza. La conoscenza, però, è in-
dagabile anche «oggettivamente», ossia con riferimento ai suoi con-
tenuti. Una differenza di questo genere – conoscenza esaminata sog-
gettivamente e oggettivamente – fa sì che, per Kant (come già per 
Wolff), si possa dare una conoscenza che oggettivamente è razionale, 
ossia riguardi contenuti che hanno nella ragione la propria origine, 
ma soggettivamente può essere tanto razionale quanto storica: può 
essere cioè imparata ed esercitata considerando i contenuti come un 
che di ‘esterno’. Questo per Kant è un caso che può verificarsi pro-
prio in filosofia.

Dopo aver determinato una simile differenza generale, Kant pas-
sa a discutere di cosa significhi trattare storicamente qualcosa che, 
quanto alla sua origine, è razionale.

Pertanto, colui che abbia appreso propriamente un sistema di filosofia, 
ad esempio quello wolffiano, pur avendo a mente tutti i principi, le 
spiegazioni e le dimostrazioni, assieme alla partizione dell’intero 

106  KrV, A835-836/B863-864; trad. it., p. 1173.



81

edificio conoscitivo, e pur sapendo a menadito, non possiederebbe 
però nient’altro che una completa conoscenza storica della filosofia 
wolffiana, nel senso che conoscerebbe e giudicherebbe soltanto 
quanto gli è stato dato. Se gli contestate una definizione, egli non 
saprebbe da dove ricavarne un’altra. Egli si è formato seguendo una 
ragione estranea, ma la facoltà imitativa non è quella produttiva [das 
nachbildende Vermögen ist nicht das erzeugende], vale a dire che in lui 
la conoscenza non è sorta a partire dalla ragione, e sebbene dal punto 
di vista oggettivo qui si tratti certo di una conoscenza razionale, 
tuttavia, dal punto di vista soggettivo si tratta di una semplice 
conoscenza storica107.
Chi si formasse attraverso lo studio di sistemi estranei alla sua ra-

gione, imparerebbe sulla base di un’autorità che non è quella della 
propria ragione. La sua conoscenza non ha origine nel soggetto, ma 
viene acquisita in modo meramente imitativo e mnemonico, perché 
si limita a ripetere ciò che altri hanno già elaborato, senza la capacità 
– né il bisogno – di mettere in discussione un contenuto o di elabo-
rarne uno nuovo quando il primo risulti confutato, ossia senza essere 
attivamente coinvolto nel processo razionale in questione. Chi, inve-
ce, non si limitasse ad accogliere da fuori un sistema di conoscenze 
ma pensasse da sé, eserciterebbe una conoscenza che implica sempre 
un riferimento alle fonti universali della ragione. Nell’insegnamen-
to non sarebbe più passivo, ma verrebbe spinto a ricostruire attiva-
mente il giudizio dell’insegnante come risultato del proprio uso della 
ragione. La sua sarebbe una conoscenza soggettivamente razionale.

Ciò che è rilevante rispetto all’antinomia ad oggetto del presen-
te studio, è il fatto che la possibilità di uno studio storico di qualco-
sa che è razionale – ossia la possibilità che qualcosa che è razionale 
si perda, diventi altro nel venire imparato storicamente – è in certo 
senso percorribile. Essa non è però propria di tutte le conoscenze ra-
zionali. Nell’altra forma di conoscenza razionale che Kant nomina, la 
matematica, tale possibilità non si dà. Nella matematica, fondata sul-
la costruzione dei concetti e su intuizioni a priori (non empiriche), 
l’apprendimento non può mai essere storico, dal momento che la co-
noscenza si realizza nella ragione stessa di chi esegue le dimostra-
zioni, tanto nell’insegnante quanto nell’allievo. Eppure, proprio que-

107  KrV, A836/B864; trad. it., pp. 1173-1175.



82

sta non-distinzione tra soggettivo e oggettivo in matematica la rende 
una scienza che può (e deve) essere imparata razionalmente – a diffe-
renza della filosofia, che può essere imparata solo storicamente, ma 
che, proprio quando viene imparata in tal modo, diventa qualcos’altro 
da sé, ossia un che di storico. Come Kant scriveva già nell’Annuncio 
dei corsi che avrebbe tenuto nel semestre invernale del 1765-66, le 
sole scienze che si possono propriamente imparare – ossia imparare 
in senso proprio, senza che diventino qualcosa d’altro – sono, da un 
lato, le scienze storiche (storia, diritto positivo, le lingue, la descri-
zione della natura) e, dall’altro, le matematiche (algebra, aritmetica e 
geometria). Ad accomunarle, pur nelle loro differenze significative di 
statuto (storico nel primo caso, razionale nel secondo), è che in esse 
si ha «qualcosa che è dato di fatto [in der That gegeben], e quindi è già 
provveduto e quasi non s’ha che da ricevere»108. Nel primo caso, in-
fatti, si ha a che fare con la testimonianza altrui, con l’esperienza pro-
pria o di altri; nel secondo, ciò che è dato è l’evidenza dei concetti che 
vengono costruiti tramite intuizione non empirica. Entrambe le cose, 
a detta di Kant, possono essere impresse nella memoria o nell’intel-
letto. In filosofia, invece, non c’è qualcosa di dato che si possa sempli-
cemente imprimere – come se la filosofia potesse rimanere razionale 
se imitasse ciò che altri producono razionalmente, invece di richiede-
re un uso autonomo e libero della propria ragione.

Questo punto conduce alla seconda distinzione fondamentale tra 
matematica e filosofia come scienze razionali. La prima, come costru-
zione di concetti basata su un’intuizione non empirica, fa sì che l’e-
sercizio razionale tanto dell’insegnante quanto dell’allievo sia il mede-
simo. C’è la stessa evidenza intuitiva, per così dire, nella procedura 
dimostrativa, dal momento che le fonti della conoscenza, dalle quali 
anche il maestro può attingere, risiedono esclusivamente nei principi 
essenziali e autentici della ragione. Per questo motivo, esse non pos-
sono essere trovate, attinte altrove – né dal docente né dallo studen-
te. Se la conoscenza razionale di per sé richiede la capacità di respin-

108  NEVW, pp. 306-307; trad. it., p. 297. Per un’analisi dettagliata della que-
stione si rimanda a G. Micheli, L’insegnamento della filosofia secondo Kant, 
in Insegnare filosofia, a cura di L. Illetterati, pp. 136-159.



83

gere una certa conoscenza quando esaminata dalla ragione, secondo 
Kant le conoscenze matematiche non possono nemmeno essere re-
spinte, poiché il loro uso si realizza, dice Kant, in concreto e a priori: 
nella pura intuizione, che proprio in forza della sua purezza è libera 
da errore e da inganno109. In filosofia la situazione è significativamen-
te differente. Come conoscenza per concetti – e non per costruzione 
di essi – la filosofia è il luogo in cui la ragione non opera in concreto, 
con la conseguenza che maestro e allievo non attingono necessaria-
mente alla stessa fonte, ovvero ai principi essenziali e autentici della 
ragione, come in matematica. Mentre quest’ultima ha la possibilità 
di esibire, attraverso l’intuizione pura, l’oggetto che corrisponde al 
concetto, la filosofia non dispone di tali mezzi intuitivi. Come ricorda 
Sandra Viviana Palermo in un recente contributo dedicato al tema, la 
filosofia «si serve esclusivamente di strumenti discorsivi che, là dove 
non vi è alcuna intuizione corrispondente, non riescono a produrre 
conoscenze vere e proprie. In altre parole, la filosofia non è in grado 
di formulare giudizi sintetici, universali e necessari, come avviene in 
altre discipline che fanno ricorso all’intuizione»110.

In terzo luogo, il motivo decisivo della differenza che rende per-
corribile per la filosofia e non per la matematica l’acquisizione me-
ramente storica – e dunque, in certo senso, la sua perdita –, e rende 
impossibile l’insegnamento razionale della filosofia, dipende da una 
caratteristica fondamentale della filosofia. Essa è, per Kant, un’idea. 
Nell’Architettonica, dopo aver definito la scienza come sistema fon-
dato su un’unità architettonica originata da un’idea, Kant afferma 
che la filosofia è «la semplice idea di una scienza possibile»111. Essa 
non appartiene a qualcuno, né può essere fissata una volta per tut-
te in un libro. Il suo presentarsi come fondamento e Urbild, guida 
dei molteplici tentativi di fare filosofia, coincide con il suo costan-
te sottrarsi: la sua realizzazione è, in quanto idea, una virtualità che 

109  Cf. KrV, A837/B865; trad. it., p. 1175.
110  M. J. Solé, S.V. Palermo (a cura di), ¿Aprender la filosofía o aprender a filo-
sofar?, p. 41. Per un approfondimento della questione si veda l’intera sezione 
dedicata al tema nel volume, pp. 33-45.
111  KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177.



84

la rende sempre ulteriore rispetto a qualsiasi sua concretizzazione, a 
qualsiasi ectipo. Nessun filosofare concreto sarà mai identico alla filo-
sofia. E se la filosofia «non è mai data in concreto»112, allora non potrà 
nemmeno essere appresa: «dove mai sarebbe, infatti, la filosofia, chi 
la possiederebbe e da che cosa la si potrebbe riconoscere?»113. Anche 
ammesso poi che si potesse dare, afferma Kant, nessuno, pur impa-
randola, potrebbe comunque dirsi filosofo: imitare non è produrre 
qualcosa razionalmente.

Se è vero che la filosofia non si può apprendere, Kant sostiene 
però che qualcosa si possa imparare: filosofare. Il filosofare, come 
pratica soggettiva, si dà nella forma dell’acquisizione degli strumen-
ti che permettono a un individuo di pensare razionalmente, cioè au-
tonomamente. È l’esercizio del talento della ragione, la capacità di 
giudicare.

Anche ammettendo questa possibilità, la distinzione tra la realiz-
zazione e la virtualità dell’idea resta, però, un abisso non colmabile114. 
Sembra infatti innegabile che la distinzione kantiana tra un punto di 
vista oggettivo e uno soggettivo nella conoscenza razionale sia fina-
lizzata a mettere in luce l’eccezionalità della filosofia: essa è una co-
noscenza razionale il cui apprendimento, dal punto di vista sogget-
tivo, è costitutivamente esposto al rischio di ridursi a imitazione e 
ripetizione di ciò che altri hanno già pensato. Nessuna filosofia, nem-
meno quella kantiana, una volta imparata, garantisce di per sé l’eser-
cizio autonomo della ragione.

112  Ibidem.
113  Ibidem.
114  Sulla tensione tra realtà e virtualità dell’idea, si veda, oltre al contributo 
di S.V. Palermo (¿Aprender la filosofía o aprender a filosofar?, p. 25s), i capitoli 
La filosofia come idea. La storia della ragione (pp. 75-87) e Un ultimo sguardo 
ai fini e alla saggezza (pp. 96-102, in particolare 99-102) di A. Ferrarin in Id., I 
poteri della ragion pura. Kant e l’idea di una filosofia cosmica, Pisa, ETS, 2022.



85

2.2 Lo storico nella pratica didattica: le Lezioni sull’Enciclope-
dia filosofica

Razionalità e storicità non investono però solo il lato ‘interno’ 
della filosofia – ovvero la questione di come concepire un sapere che 
abbia origine nella ragione – ma anche quello ‘esterno’, ossia i modi 
attraverso cui il sapere viene trasmesso ed è possibile parteciparvi. 
Questi modi si riflettono e condizionano le forme della riproduzione 
del sapere alla fine del XVIII secolo, in particolare nel ripensamento 
del senso dell’insegnamento. La pratica didattica non è solo un vei-
colo del sapere, ma un dispositivo che contribuisce a determinarne la 
forma e la funzione, dando luogo a una specifica configurazione della 
filosofia come discorso — inteso, in senso ampio, come prassi forma-
tiva di soggetti che elaborano, fruiscono, trasmettono il sapere, all’in-
terno di contesti che fanno da condizione all’esercizio di quel sapere 
e vengono trasformati di conseguenza. L’insegnamento è dunque un 
modo di esecuzione, in cui si mette alla prova e si determina ciò che 
la filosofia può – e non può – fare.

Questa tensione si osserva in modo particolarmente significati-
vo nelle Lezioni sull’Enciclopedia filosofica che Kant tiene nel 1775115 
a partire dal manuale di Feder (Grundriß der Philosophischen Wissen-
schaften nebst der nöthigen Geschichte zum Gebrauch seiner Zuhörer, 

115  Kant tiene questo corso nel 1768/69, 1769, 1770, 1770/71, 1771/72, 1775 
(anno di cui abbiamo gli appunti), 1777/78, 1779/80 e 1781/8. Per la prima 
volta tiene il corso già a partire dal semestre invernale 1767/78, istituendo 
qualcosa di non ancora consolidato, e anzi anticipando – come mostra effi-
cacemente S. Bacin – quella che sarà una direttiva delle Methodische Anwei-
sungen soltanto dal 1770, che instituzionalizzeranno insegnamenti di questo 
genere. Su questo si veda S. Bacin, Reviewed Work(s): Lezioni di enciclopedia 
filosofica by Immanuel Kant, Gianluca Garelli and Sergio Givone: Enciclope-
dia filosofica by Immanuel Kant, Giuseppe Landolfi Petrone and Laura Bal-
biani, «Studi Kantiani», 17, 2004, pp. 197-200, in particolare p. 198. Bacin 
avanza un’ipotesi anche sul perché Kant non avrebbe più tenuto questo in-
segnamento dopo il semestre invernale 1781/82, chiedendosi se la rinuncia 
dipenda forse da tensioni tra l’impostazione del corso e ciò che, nel frattem-
po, era stato guadagnato con la scrittura della Critica della ragion pura rela-
tivamente al concetto di filosofia.



86

Coburg 1767, 1769). Il lavoro kantiano a lezione non si limita infat-
ti alla semplice esposizione di contenuti già dati, ma si configura fin 
dall’inizio come un’operazione eminentemente critica. Come nota 
Gianluca Garelli nel saggio introduttivo alla traduzione italiana del 
testo116, se nel §15 del terzo capitolo della II Abteilung del Grundriß la 
questione della totalità è risolta da Feder con un breve accenno alla 
composizione di molteplici elementi, Kant invece si sofferma sul con-
cetto di sistema, distinguendo la totalità da un mero aggregato, che si 
genera quando manca un’idea a priori del tutto che preceda le parti 
e sia strutturante per le loro relazioni117. A ben vedere, però, questo 
intervento non è una semplice integrazione, bensì testimonia, con-
tro la lettera del testo, la concezione kantiana sul sistema e sull’en-
ciclopedia e si inserisce all’interno di una correzione più ampia. Un 
esempio emblematico è offerto dall’inizio stesso del Grundriß, che si 
apre con una sezione sulla storia della filosofia. Invece di discutere 

116  I. Kant, Lezioni di enciclopedia filosofica, a cura di G. Garelli, Udine, Cam-
panotto, 2002. Sul tema si veda anche J. Zammito, Chapter 13. Philosophy for 
Everyman: Kant’s Encyclopedia Course, in Reading Kant’s Lectures, a cura di 
R.R. Clewis, Berlin/München/Boston, De Gruyter, 2015, pp. 301-320.
117  Cfr. Logik Jäesche, AA 9, pp. 48-49: «Poiché esistono conoscenze tan-
to numerose quanto svariate, sarà opportuno elaborare un piano secondo 
il quale ordinare le scienze in modo che meglio concordino con i propri fi-
ni e contribuiscano alla loro promozione. Tutte le conoscenze si trovano in 
una certa connessione naturale tra loro. Ora, se nello sforzo di ampliare le 
proprie conoscenze non si tiene conto di tale connessione, da tutto il molto 
sapere non risulta altro che una semplice rapsodia [Rhapsodie]. Se invece ci 
si propone come fine una scienza principale e si considerano tutte le altre 
conoscenze soltanto come mezzi per giungere ad essa, allora si conferisce al 
proprio sapere un certo carattere sistematico. – E per procedere, secondo un 
piano così ben ordinato e adeguato allo scopo, nell’ampliamento delle pro-
prie conoscenze, bisogna dunque cercare di apprendere quella connessione 
reciproca delle conoscenze. A ciò fornisce indicazioni l’architettonica delle 
scienze, che è un sistema secondo idee, nel quale le scienze, in rapporto alla 
loro affinità e connessione sistematica, vengono considerate come un tutto 
della conoscenza che interessa l’umanità [die Wissenschaften in Ansehung 
ihrer Verwandtschaft und systematischen Verbindung in einem Ganzen der die 
Menschheit interessirenden Erkenntniß betrachtet werden]».



87

tale introduzione, Kant sceglie di inaugurare le proprie lezioni con 
osservazioni preparatorie sul concetto di sistematicità filosofica, con-
trapponendo la conoscenza storica a quella filosofica. La conoscenza 
storica, o erudizione (Gelehrtheit), concerne ciò che è già dato118; le 
scienze dell’erudizione, che si occupano del dato, si contrappongono 
alle scienze dell’intendimento (Einsicht), ovvero le scienze razionali 
– distinte a loro volta in quelle per concetti (la filosofia) e per costru-
zione (la matematica).

Questa presentazione, che richiama esplicitamente l’impianto 
della Critica della ragion pura, lascia poi spazio all’introduzione del-
le figure che esercitano le due forme di scienza. Da un lato, si ha il 
polystor, l’erudito che detiene la conoscenza delle scienze già date; 
dall’altro, come suo contraltare ideale, compare il pansophus, colui 
il quale padroneggia l’intero ambito delle scienze razionali. Tutta-
via, mentre la polistorìa è un ideale praticabile, poiché la totalità del-
la conoscenza storica è empiricamente o testualmente disponibile e 
dunque memorizzabile, la pansofia è, per Kant, di per sé impossibi-
le, dal momento che «il pansophus deve possedere quelle scienze che 
ha da se stesso e non quelle che sono date»119. Il pansophus dovrebbe 
infatti possedere le scienze razionali non come qualcosa di dato, ma 
come qualcosa che deriva da lui stesso. Se avesse cognizione di tutte 
le cose il filosofo sarebbe, però, un tecnico, chiosa Kant. La filosofia, 
infatti, continua,

non deve essere imitata, giacché per l’imitazione ci vuole un’immagine 
[Bild] esente da difetti. Certo anche la filosofia si può imitare; ciò 
avviene quando ci si sceglie un modello, che invero perfetto non può 
essere; si cerca di comprenderlo con l’aiuto dell’insegnante; forse alla 
fine si comprende l’autore tanto bene da poter insegnare ad altri; ma 
non si ha intendimento delle cose stesse, giacché di questo non ci si 
è preoccupati, e magari anche l’autore non le capiva120.
Kant lo dice chiaramente: non si può imitare la filosofia perché 

questa non è esibita in una realizzazione fattuale data una volta per 
tutte. Se potesse essere identificata con un certo modello concreto, la 

118  PhilEnz, p. 5; trad. it., p. 3.
119  Ibidem.
120  PhilEnz, p. 7; trad. it., p. 4.



88

filosofia potrebbe essere oggetto di imitazione, ma l’autentica cono-
scenza filosofica non può basarsi sull’imitazione121. Come già affer-
mato nella distinzione tra sapere storico e razionale, «la facoltà imi-
tativa non è quella produttiva [das nachbildende Vermögen ist nicht 
das erzeugende]»122. Sulla lettera del testo di Feder Kant interviene 
dunque in maniera massiccia. Nella prima parte del compendio, Fe-
der distingue tre momenti: (i) storia filosofica (una specie di historia 
letteraria), (ii) concetti filosofici essenziali, che rientrano nel novero 
della logica-metafisica del tempo, (iii) bibliografia essenziale. Kant, 
invece, tralascia del tutto la terza sezione, e, al posto della prima, pro-
pone sue considerazioni sulla differenza tra conoscere storico e cono-
scere filosofico. Già la distinzione iniziale di Kant tra filosofia e poli-
storia sembra potersi leggere come una critica implicita, ma chiara, 
dello storicismo di tipo elencativo del Grundriß di Feder, a cui oppor-
re un’altra idea di filosofia che viene formulata a lezione incorporan-
do sì il testo di Feder nella propria presentazione, ma entro una pra-
tica che esorbita significativamente dalla recitazione della lettera di 
un compendio.

La domanda che si impone, allora, è la seguente: che concetto di 
filosofia emerge, non dalla lettera del testo (ciò che scrive Feder), né 
da ciò che Kant sostituisce a essa, ma dal gesto stesso di correzione 
di un testo in vista della esposizione della propria posizione? Sembra 
evidente che quella praticata da Kant sia una performance correttiva 
che apre al concetto kantiano di filosofia sulla base di un lavoro cri-
tico su un manuale storico. La questione, a questo punto, è compren-
dere come questo gesto si inserisca nel quadro kantiano della filoso-
fia come sapere razionale.

Kant riconosce la possibilità – anzi, la necessità – di fare scienza 
contro l’autore del manuale da cui si parte, ossia di riflettere autono-
mamente sulle questioni senza prenderlo come modello da imitare. 
Questa dimensione correttiva non è un inciampo di cui liberarsi, ma 
una condizione dell’esercizio stesso del pensiero che Kant mette a te-

121  PhilEnz, p. 10.
122  KrV, A836/B864; trad. it., pp. 1173-1175.



89

ma esplicitamente nei testi a stampa e nelle lezioni, come si vede dal 
seguente passo:

Un professore di filosofia può esser completo pur avendo imparato 
la filosofia soltanto a memoria. Propriamente nessuna filosofia può 
impararsi a memoria, perché bisognerebbe che vi fosse da principio 
un filosofo capace di offrire un’immagine ideale priva di difetti, e 
destinata di conseguenza all’imitazione. […] Storia e geografia sono 
questione d’imitazione. Ma se imito una filosofia e il modello non 
è giusto, allora anche tutta la mia filosofia non è di alcuna utilità. 
Imitare i pensieri di qualcuno non significa filosofare, ma per farlo 
bisogna pensare da sé, e a priori. Nessun insegnante di filosofia 
deve limitarsi a spiegare l’autore, ma deve offrire nel contempo 
un’istruzione sul metodo con cui si deve filosofare123.
In un passaggio, assente nel testo di Feder, Kant connette in modo 

esplicito due questioni: (a) la questione del «filosofare» (e la non-in-
segnabilità della filosofia come conoscenza razionale, ma solo stori-
ca) (b) e il tema di che cosa possa o non possa, debba o non debba fare 
un insegnante di filosofia.

Per sviluppare il primo punto, Kant adotta un registro metarifles-
sivo che insiste sulla differenza tra filosofia e filosofare, che trova no-
ti luoghi corrispondenti nei testi a stampa.

Si può imparare la filosofia? A questa domanda è già stata data 
risposta. – Ma si deve imparare a filosofare? – Ciò che ha un’utilità 
tanto vasta quanto il filosofare non ha bisogno di raccomandazione; 
gli elogi sono superflui, laddove i vantaggi balzano agli occhi così 
palesemente124.
Accanto alla nota distinzione tra la filosofia e il filosofare125, e al 

non meglio articolato riferimento all’utilità del filosofare, c’è un pun-

123  PhilEnz, p. 7; trad. it., pp. 4-5.
124  PhilEnz, p. 13; trad. it., p. 9.
125  Si veda il passo nella Dottrina del metodo della Critica della ragion pura: 
«Fra tutte le scienze razionali (a priori) si può imparare, quindi, soltanto la 
matematica, mai la filosofia (tranne che storicamente); per quel che riguar-
da invece la ragione, si può tutt’al più imparare a filosofare. Il sistema di 
ogni conoscenza filosofica è dunque la filosofia. Essa dev’essere considerata 
in senso oggettivo, intendendola come il modello per la valutazione di tutti 
i tentativi di filosofare, che possa servire a giudicare ogni filosofia sogget-



90

to che riguarda più da vicino il tema dell’esecuzione che ci interessa, 
perché chiarisce esplicitamente che è proprio di un buon insegnante 
di filosofia (del filosofare?) non limitarsi a spiegare un autore – nel 
caso kantiano, non limitarsi a seguire pedissequamente un modello 
altrui di enciclopedia. Kant non si ferma, però, a questo lato negati-
vo della questione, su cosa cioè non debba essere fatto, e chiede: che 
cosa rimane da fare quando ci si confronta con un libro? La risposta, 
seppur laconica, è decisiva:

Spesso bisogna leggere un buon libro non propriamente allo scopo di 
ritenerlo, ma per impadronirsi di una certa maniera [um eine gewiße 
Manier sich eigentümlich zu machen]126.
Questa indicazione, che sembra sulle prime circoscritta al modo 

in cui vanno letti i libri – questione su cui Kant è in aperto disaccordo 
con Feder127 – ha in realtà una portata più ampia quando si conside-
ri l’uso più estensivo del termine Manier. In altri contesti, il termine 

tiva, la cui costruzione è spesso così variegata e così mutevole. In tal modo 
la filosofia risulta essere la semplice idea di una scienza possibile, che non è 
mai data in concreto e alla quale però si tenta di avvicinarsi per diverse stra-
de, fino a che non venga l’unico sentiero che era stato quasi occultato dalla 
sensibilità, e finché non si riesca – per quanto sia concesso agli uomini – a 
rendere la copia finora difettosa uguale al modello. Sino ad allora non si può 
imparare alcuna filosofia: dove mai sarebbe, infatti, la filosofia, chi la possie-
derebbe e da che cosa la si potrebbe riconoscere? Si può soltanto imparare 
a filosofare, cioè ad esercitare il talento della ragione, applicandone i prin-
cipi universali in certi tentativi presenti, sempre però riservandosi il diritto, 
proprio della ragione, di indagare quei principi nelle loro sorgenti, confer-
mandoli o rifiutandoli» (KrV, A837-838/B865-866; trad. it., pp. 1175-1177).
126  PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23.
127  Mentre Feder sviluppa il proprio argomento in tre paragrafi (§24 sulle 
regole per quando si vuole imparare da altri; §25 regole per la discussione 
[Unterredung], e §26 regole per quando si vuole insegnare ad altri), Kant in-
titola la sezione semplicemente come Sull’impare e il pensare (Vom Lernen 
und Denken) e al posto di quelle istruzioni afferma che se l’intento è cono-
scere la letteratura, allora bisogna leggere molto. Tuttavia, per trarre benefi-
cio dalla lettura, bisogna leggere poco e bene (PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23).



91

è impiegato da Kant come contraltare del metodo128, ed è quello che 
Gottlob Benjamin Jäsche, Privatdozent all’Università di Königsberg e 
curatore delle lezioni di Logica di Kant, impiega nella Prefazione alla 
Logica per definire il lavoro critico del professore sul commentario129, 
e che – a detta del biografo Borowski – ben si presterebbe a descrive-
re la pratica didattica kantiana.

128  La Manier è il corrispettivo del metodo, ma è libero: «§94. Maniera e 
metodo. Ogni conoscenza, e l’intero insieme di essa, deve essere conforme a 
una regola. (L’assenza di regola è al tempo stesso mancanza di ragione.) Ma 
questa regola è o quella della maniera (libertà) o quella del metodo (costri-
zione)» (AA 9, p. 139).
129 Cfr. G.B. Jäsche, Vorrede, AA 9, pp. 3-4: «Sono già trascorsi diciotto mesi 
da quando Kant mi affidò l’incarico di preparare per la stampa la sua Logi-
ca, così come egli l’aveva presentata ai suoi uditori nelle lezioni pubbliche, 
e di consegnarla al pubblico nella forma di un manuale compendioso. […] 
Dal 1765 il professor Kant aveva preso a fondamento delle sue lezioni di lo-
gica, senza interruzione, il manuale di Meier (Auszug aus der Vernunftlehre, 
Halle, Gebauer, 1752), per motivi che egli stesso aveva dichiarato in un pro-
gramma da lui pubblicato a introduzione delle sue lezioni nello stesso anno. 
L’esemplare di quel compendio, di cui si serviva per le lezioni, è, come tut-
ti gli altri manuali da lui utilizzati allo stesso scopo, interfoliato con fogli di 
carta: vi si trovano le sue osservazioni ed elucidazioni generali, così come 
quelle più specifiche relative al testo del compendio nelle singole sezioni, in 
parte annotate sui fogli interfoliati, in parte nei margini bianchi del manuale 
stesso. Tutto ciò che era stato qua e là messo per iscritto sotto forma di note 
ed osservazioni costituisce dunque il magazzino di materiali che Kant aveva 
predisposto per le sue lezioni, e che egli di volta in volta arricchiva di nuo-
ve idee, oppure sottoponeva a revisione e correzione relativamente a diver-
se materie particolari. Esso contiene pertanto almeno l’essenziale di tutto 
ciò che il celebre commentatore del manuale di Meier era solito comunicare 
ai suoi uditori nelle lezioni, tenute in uno stile libero, e che aveva ritenuto 
degno di essere fissato per iscritto». Rilevante è, poi, il riferimento al me-
desimo termine anche per definire la pratica di curatela del testo kantiano: 
«Infine voglio qui far notare che la Metafisica di Kant, della quale ho già in 
mano il manoscritto, intendo, non appena gli impegni me lo permetteran-
no, prepararla e pubblicarla secondo la medesima maniera [nach derselben 
Manier]» (AA 9, p. 10).



92

«Da me» – ripeteva continuamente ai suoi allievi – «non imparerete 
filosofia; imparerete a filosofare, non a ripetere pensieri, ma a pensare». 
Era cordialmente avverso a chi si ripetesse pappagallescamente. 
Raramente avviene che i maestri esortino con altrettanta insistenza 
a non farlo […]. Pensare con la propria testa, indagare per conto 
proprio, essere indipendenti; erano frasi che ripeteva senza posa 
[…]. Le sue lezioni erano discorsi liberi, conditi con spirito e brio, 
con citazioni e accenni a opere che aveva appena letto, talvolta con 
aneddoti, che però riguardavano sempre l’argomento130.
Nella Manier è racchiusa la dimensione performativa dell’inse-

gnamento: il suo essere sempre singolare, orale, mediato, che non si 
può ridurre a un lavoro di mera trasmissione di contenuti che equi-
parerebbe inevitabilmente la filosofia a un sapere storico.

Il modo kantiano di tenere lezione dà un’indicazione (pur non in 
senso prescrittivo) su cosa fa un insegnante di filosofia131, e questa 
è la seconda questione individuata da Kant. In prima persona, Kant 
ricorre al compendio di Feder per quel tanto che gli serve per svi-
luppare il suo punto, poi lo tralascia e ne modifica consistentemente 
la lettera. In questo senso, si può dire, non ha un rapporto imitativo 
con la base su cui opera. E, proprio in questo, il suo lavoro è filoso-
fico, e non storico. Ciò che fa, da un punto di vista di performance, 
sembra perciò non contraddire quello che viene detto più in gene-
rale sul conoscere storico e il conoscere filosofico come conoscere 
razionale: il filosofare, in quanto esercizio del pensiero, non si inse-
gna ripetendo, ma praticando criticamente. Al contrario ne è la co-
erente esecuzione.

130  L.E. Borowski, Darstellung des Lebens und Charachters Immanuel Kants 
(1804), trad. it. di E. Pocar La vita di Immanuel Kant narrate da tre contempo-
ranei, a cura di L.E. Borowski, R.B. Jachmann, A. Ch. Wasianski, pref. di E. 
Garin, Bari, Laterza, 1969, p. 78s.
131  Qui sembra essere in gioco un rinvio a una teoria della Eigentümlichkeit, 
legata alla Manier. Cfr. a questo proposito PhilEnz, pp. 29-30; trad. it., pp. 22-
23, in cui si dice che occorre imparare a riconoscere ciò che costituisce il ca-
ratteristico di un libro, che non è il contenuto, ma più che altro ciò che esso 
possiede di peculiare rispetto agli altri libri – qualcosa che, per Kant, è pro-
prio del genio. Notarlo affina la riflessione.



93

2.3 Semplice filosofia?
Sulla base dell’itinerario fin qui tracciato, è possibile cogliere ap-

pieno la portata della questione che attraversa i testi a stampa e la 
pratica dell’insegnamento kantiano, e che risulta particolarmente ri-
levante per la tipologia di antinomia della filosofia qui in esame. A 
essere decisivo è il fatto che lo storico compaia su due livelli distinti 
del discorso.

A un primo livello, lo storico si presenta in una forma che si po-
trebbe dire tematica: è un tema che viene esplicitamente trattato 
per iscritto, ad esempio nell’Architettonica della ragion pura, oppu-
re enunciato durante la lezione quando Kant spiega la differenza la 
conoscenza storica e quella delle ragioni per cui una certa cosa è ciò 
che è, o ancora quando chiarisce il significato del memorizzare un si-
stema prodotto da altri. L’historisch, in questo senso, è oggetto del di-
scorso: è qualcosa che viene tematizzato.

Ma la questione non si esaurisce sul versante tematico. Il fatto 
che l’insegnamento impieghi un compendio132 e al contempo eserciti 
una critica di esso esegue una performance che non si limita alla ri-
petizione di un sapere già sedimentato. Al contrario, dà corpo a un’i-
dea di filosofia nell’oralità, nell’evento della lezione, che costituisce 
così una dimensione essenziale della realtà del filosofare. È qui che si 
apre un secondo livello, che è meta-tematico: non perché sia una ri-
flessione tematica di secondo livello su ciò di cui si parla, ma perché 
si concentra su quel dire, e considera gli effetti trasformativi prodotti 
da quel dire tematico. Qui non si tratta più solo di considerare che co-
sa viene detto, ma che cosa accade quando una tematizzazione simile 
viene detta a lezione.

132  L’uso del compendio, nella Germania di fine Settecento e inizio Otto-
cento, come strumento utilizzato a scopi didattici da cui il docente prende le 
mosse per sviluppare la sua lezione, è ampiamente testimoniato. «Il peggior 
compendio è certo meglio che nessuno, e i Professori, possono, se possie-
dono tanta sapienza, migliorare i loro autori per quanto ne sono capaci; le 
lezioni su dictata debbono però essere assolutamente abolite», tuonava nel 
1778 il ministro prussiano del culto e dell’educazione, il barone von Zedlitz 
(citato nella Introduzione di G. Garelli all’edizione italiana di Kant, Lezioni di 
enciclopedia filosofica, p. XIV).



94

Valutare come filosoficamente rilevante questa effettività della fi-
losofia significa inserirsi in un processo di ripensamento dell’esecu-
zione della filosofia come sapere, contribuendo alla configurazione 
del suo potenziale trasformativo – come un che da rideterminare nel-
la definizione di che cos’è propriamente filosofia, per far sì che que-
sta non diventi qualcosa di altro da sé. In questo senso, lavorare su 
un compendio implica, su un piano meta-tematico, produrre una po-
sizione precisa sullo storico, posizione che dipende dal modo in cui si 
tiene lezione e che incide direttamente sulla configurazione dell’an-
tinomia.

Centrale per l’antinomia della filosofia è comprendere quale con-
cetto di filosofia emerge dalla performance, e quale rapporto si in-
staura tra il dire, la lettera del compendio e la sua correzione. L’atti-
vità critica fatta a lezione sul compendio può configurarsi come un 
gesto di conferma o confutazione di una certa immagine del sapere 
filosofico, della sua organizzazione e della sua adeguatezza storica. 
La prassi dell’insegnamento non è mai neutra: produce effetti teori-
ci e concettuali che possono essere coerenti o meno con quanto vie-
ne affermato esplicitamente, tematicamente, sul rapporto tra filosofia 
come attività razionale e il rischio di diventare qualcosa di soltanto 
storico, ossia imitativo e mnemonico. Può darsi una contraddizione 
palese, ad esempio qualora si neghi la necessità di un lavoro critico 
sullo storico e al contempo si utilizzi un compendio. Non è questo il 
caso di Kant. Può esserci coerenza tra prassi a lezione e ciò che un fi-
losofo scrive tematicamente sullo statuto della filosofia, ma mancare 
un’elaborazione teorica approfondita del modo in cui ciò che si pro-
duce sul lato ‘esterno’ della filosofia sia determinante per il concetto 
di filosofia, e debba essere giustificato coerentemente a quanto avvie-
ne sul lato ‘interno’. Questo è, a mio avviso, il caso di Kant.

Ciò che emerge dalla Manier in cui Kant di fatto tiene lezione, 
produce un’esecuzione che sembra sollevare problemi non immedia-
tamente integrabili nel quadro teorico elaborato tematicamente da 
Kant. Se è vero che la contraddizione rispetto alla lettera di Feder 
incarna l’esigenza di un insegnamento non storico (ossia, imitativo) 
della filosofia, la questione è fino a che punto il lavoro performativo 
così profilato sia retto dal quadro teorico di Kant o se rimanga, inve-



95

ce, in parte eccedente il suo impianto. Emblematica mi sembra esse-
re a questo proposito la Prefazione a Il conflitto delle facoltà del 1789 
– in cui sono ripresi alcuni temi già della Risposta alla domanda: Che 
cos’è l’illuminismo? del 1784, e viene discusso il caso della censura de 
La religione entro i limiti della sola ragione – per evidenziare alcune 
tensioni:

Già i manuali di Baumgarten sui quali mi sono basato, e che soli 
hanno verosimilmente qualche relazione col mio insegnamento, 
basterebbero a provare che io, come maestro della gioventù, cioè, a 
quanto capisco, nelle lezioni accademiche non ho mai mescolato, né 
potevo farlo, la critica della Sacra Scrittura e della religione cristiana. 
In essi infatti non si incontra un solo titolo che riguardi la Bibbia e 
il Cristianesimo, e nemmeno vi si potrebbe incontrare, trattandosi di 
pura filosofia [als bloßer Philosophie]133.
Contro le accuse relative ai contenuti affrontati nelle sue lezioni 

accademiche pubbliche, Kant giustifica il proprio operato in quanto 
«maestro della gioventù»134 facendo leva – non a caso – sul riferi-
mento al compendio impiegato a lezione. Il testo di Baumgarten, as-
sicura Kant, non rappresenta altro che «pura filosofia»135 – una filo-
sofia condotta entro i limiti della semplice ragione, verrebbe quasi da 
chiosare –, dunque incapace di costituire una minaccia all’ortodossia 
religiosa o di entrare in conflitto con l’autocomprensione dello Stato. 
Basterebbe considerare questo, sembra suggerire Kant, per far cadere 
ogni sospetto di istigazione pubblica o intenzione sobillatrice.

Nella Prefazione, la presa di parola kantiana sembra offrire di sé 
l’immagine di un lavoro che, aderendo alla lettera di un compendio 
meramente filosofico, resterebbe a sua volta soltanto filosofico: sem-
plice filosofia. Questa autorappresentazione trova sostegno nel mo-
do in cui Kant delinea il profilo dello studioso: in quanto insegnante 
rivolto ai giovani, vi è qualcosa che pubblicamente non può essere 
fatto – qualcosa che riguarda quella libertas philosophandi, quell’u-
so pubblico della ragione che Kant altrove sembra rivendicare esclu-
sivamente per la scrittura filosofica. Quest’ultima, a differenza della 

133  SF, p. 7; trad. it., p. 60.
134  Ibidem.
135  Ibidem.



96

performance orale, si rivolge a un pubblico allo stesso tempo più ri-
stretto e più ampio: più ristretto, perché non è destinata a chiunque, 
indipendentemente dalla sua formazione; più ampio, perché il testo 
scritto circola ben oltre la cerchia dell’uditorio di una lezione (cioè 
dell’uso privato della ragione)136, fino a rivolgersi virtualmente ad un 
pubblico mondiale. In modo apparentemente controintuitivo, Kant 
afferma infatti che è nella scrittura che si parla con la propria voce 
a un pubblico, mentre nell’oralità si è membri del popolo in quanto 
popolo. A questo proposito, un interprete come Sean Franzel ha giu-
stamente osservato: «più Kant confina il rapporto con il pubblico po-
polare nel dominio del servizio civile svolto con diligenza, meno le 
forme ‘popolari’ e ‘pubbliche’ del discorso filosofico accademico fini-
scono per coincidere»137.

La volontà kantiana di ridimensionare il coinvolgimento della ra-
zionalità nell’insegnamento orale segnala, quanto meno, un’ambiva-
lenza circa la portata della pedagogia accademica. Il punto non va 
confuso con le restrizioni imposte dalla censura. In questione, qui, è 
il modo in cui l’esposizione filosofica è in grado – o meno – di rende-
re conto della propria dimensione reale: del lato ‘esterno’ dell’antino-
mia, che riguarda gli effetti di un certo concetto di filosofia, e le con-
dizioni entro cui viene praticato e partecipato per non essere qualcosa 
di altro da sé, ossia storico.

Le difficoltà che emergono si lasciano ricondurre, a mio avviso, 
alla distinzione netta tra scrittura e oralità così come viene tematiz-
zata esplicitamente da Kant, una distinzione che sembra ostacolare 
una compiuta valorizzazione del potenziale produttivo dell’oralità e 
della ricerca, in rapporto a quella pubblicità che, di fatto, si realizza 
nell’esecuzione critica del compendio, ossia nella performance della 
lezione.

136  Mentre il saggio del 1784 ha un tono piuttosto ottimistico sulla possi-
bilità che l’interesse per le discussioni erudite pubbliche si diffonderà per il 
tramite dell’Illuminismo, Il conflitto delle facoltà sembra presentare una di-
visione molto più netta tra la comunità erudita e la popolazione più ampia.
137  S. Franzel, A ‘Popular’, ‘Private’ Lecturer?: Kant’s Theory and Practice of 
University Instruction, «Eighteenth-Century Studies», 47 (1), Autunno 2013, 
pp. 1-18, p. 11.



97

Questa netta separazione è presente anche nelle Lezioni sull’En-
ciclopedia filosofica da cui siamo partiti. Letti insieme, i passi in cui 
Kant si sofferma sulla lettura non imitativa e sull’ascolto mostrano 
importanti somiglianze, come si può osservare nel seguente passag-
gio – assente in Feder:

Pensare da sé è cosa buona, ma imparare da sé non lo è. Un resoconto 
orale, pur non del tutto elaborato, ha molto di istruttivo. Non vi si 
ascolta qualcosa di elaborato e ponderato in modo compiuto, ma 
si vede la maniera naturale di pensare, e ciò è molto più utile. […] 
Inoltre leggere non è naturale tanto quanto ascoltare. Una scienza si 
perfeziona solo attraverso testi scritti [Durch Schriften muß freylich 
eine Wißenschaft vollendet werden], ma l’autodidattica, l’imparare da 
soli sulla base di uno strumento (cosa che di per sé non significa 
scoprire), è solo un sussidio d’emergenza138.
Stupisce che, nella formazione dei giovani, Kant arrivi a privile-

giare la maniera naturale di pensare (ascoltare ciò che avviene a le-
zione) rispetto all’esercizio di lettura di testi scritti. Eppure, solo in 
questi ultimi, ricorda Kant, si dà vero progresso e perfezionamen-
to della scienza. Rispetto alla domanda che orienta la prima parte di 
questo studio, questo punto si intreccia all’ipotesi che la riflessione 
tematica kantiana sulla realtà del discorso filosofico non supporta 
appieno ciò che la prassi lascia emergere come possibilità. Come se, 
detto altrimenti, l’esito trasformativo della pratica a lezione – il con-
cetto di filosofia che prende forma performativamente in essa, nella 
sua esecuzione – non fosse del tutto elaborato da un punto di vista 
teorico («pura filosofia»), e quindi non venisse sfruttato in quanto 
tale.

Si potrebbe obiettare che questa mancanza di una giustificazione 
esplicita e compiuta della realtà che il discorso filosofico ha a lezio-
ne sia coerente con l’impossibilità – teoreticamente argomentata da 
Kant già nell’Architettonica della Critica della ragion pura – di fornire 
istruzioni chiare e prescrittive sulla trasmissione della filosofia. Of-
frire istruzioni da riprodurre condurrebbe all’esito di una resa storica 
del razionale. Ciò è senz’altro vero. D’altra parte, però, è innegabi-
le che nella performance a lezione si sviluppi un concetto di filoso-

138  PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23.



98

fia (e forse altrettanto di filosofare?) che non viene pienamente rias-
sorbito dalla teoria. Per dirlo meglio: in Kant troviamo una teoria sul 
perché ciò che si fa a lezione non debba ridursi alla mera ripetizio-
ne di un compendio altrui. Tuttavia, sembra mancare una riflessione 
teorica capace di tematizzare a pieno quel potenziale trasformativo 
che emerge proprio dalla pratica della lezione, ossia dal rifiuto – ar-
gomentato – di limitarsi a un conoscere passivo, meramente storico.

In questo senso, credo ci siano buone ragioni per ritenere condi-
visibile la conclusione secondo cui «confinando l’interazione con il 
popolo (Volk) nel dominio dell’eteronomia, Kant sembra sacrificare 
un certo ethos emancipativo caratteristico degli Aufklärer popola-
ri, i quali considerano la pedagogia rivolta al popolo un’impresa il-
luminante e liberatrice, nonostante essa sia spesso filtrata dalle isti-
tuzioni»139. Tale dimensione, come si è visto, non è affatto estranea 
a quella che si potrebbe chiamare la riflessione didattica di Kant. Ma 
proprio perché riguarda la capacità del concetto di filosofia di giusti-
ficare fino in fondo la propria dimensione reale, essa richiederebbe 
di essere tematizzata più radicalmente di quanto Kant faccia. Di ta-
li cortocircuiti – che emergono con forza anche nella scrittura, come 
avremo modo di osservare nel capitolo quarto – si faranno carico i 
post-kantiani.

3. Storico e razionale dopo Kant
La valutazione tematica e meta-riflessiva del lavoro sullo storico 

investe innanzitutto la forma stessa dell’esposizione della filosofia. 
Per Kant, come si è visto, la dimensione dello storico non è affatto 
squalificata. Tuttavia, difficilmente si può sostenere che essa sia pie-
namente valorizzata come elemento costitutivo per la determinazio-
ne del concetto di filosofia, ovvero per la definizione di ciò che essa 
è nel suo prodursi e riprodursi come sapere razionale. Nella pratica 
didattica, il riferimento allo storico funge da base per l’esposizione 
del discorso, che di fatto procede criticamente su (o contro) di esso. 
Eppure, lo storico appare per lo più come un momento che deve es-

139  Franzel, A ‘Popular’, ‘Private’ Lecturer?, p. 10.



99

sere esorcizzato: una base da oltrepassare affinché la filosofia tenga 
costantemente lontano da sé uno spettro: il rischio della propria fine, 
di trasformarsi in qualcosa d’altro rispetto a sé stessa, al suo essere 
sapere razionale.

Che la distinzione tra storico e razionale intercetti la dimensione 
ostensiva e performativa nella Darstellung ha, a mio avviso, conse-
guenze rilevanti sulla possibilità di giustificare, in modo filosofico, 
il discorso filosofico nelle diverse istanze che presenta. A sembrare 
sottodeterminata è un’articolazione teorica ulteriore del ruolo dello 
storico per la determinazione dello statuto della filosofia, intesa co-
me un sapere che (i) viene trasmesso nella forma di un’esposizione 
che produce effetti, sviluppandosi su contenuti che vengono critica-
mente tematizzati e non semplicemente assunti; un sapere che (ii) 
è consapevole di come questa stessa prassi sia sempre esposta al ri-
schio di una sclerotizzazione, di una riduzione a un che di dato, non 
più razionale: sa che la razionalità del suo discorso deve farsi carico 
costantemente del suo storico, di quello del suo discorso. La filosofia 
è propriamente filosofia solo se è in grado di tematizzare tale nesso e 
di sottoporlo a revisione critica.

La compresenza di queste due condizioni – la relazione costituti-
va della filosofia con lo storico (presente in forma ancora embrionale 
in Kant) e la consapevolezza del carattere storico del proprio stesso 
discorso, delle sue condizioni e dei suoi effetti (non pienamente svi-
luppata da Kant) – apre la possibilità di una formulazione ulteriore 
dell’antinomia della filosofia.

È in questo snodo che si gioca, a mio avviso, una sfida teorica de-
cisiva per il pensiero post-kantiano. Una formulazione incisiva di ta-
le sfida si trova in quanto afferma Hegel nel Discorso inaugurale del 
1818: «La filosofia deve avere e ottenere un contenuto positivo; non 
c’è filosofare senza filosofia»140. Due elementi si rivelano qui partico-
larmente significativi141. Il primo è il riferimento esplicito alla coppia 
concettuale filosofare–filosofia, che rinvia a Kant: al filosofare come 

140  D1818, p. 19; trad. it., p. 226.
141  L’analisi dettagliata di questo punto è sviluppata nel capitolo quarto del 
presente studio.



100

attività soggettiva, e alla filosofia come idea, dimensione oggettiva 
della filosofia, così come allo iato che le separa. Il secondo punto 
riguarda la rivendicazione di contenuti determinati per la filosofia: 
contro la tendenza a concepire il filosofare come esercizio libero del-
la ragione, svincolato da contenuti specifici, Hegel insiste non tanto 
sull’avere un contenuto, quanto sull’ottenerlo. Questo termine impli-
ca un lavoro che non si esaurisce in un’attività formale indifferente 
ai contenuti su cui si esercita, ma riguarda contenuti che la filosofia 
è chiamata ad elaborare, in cui la ragione si riconosce nel processo 
stesso in cui li giustifica. I contenuti della filosofia sono tali perché 
lo sono diventati, non perché semplicemente assunti come punto di 
partenza qualsiasi per l’esercizio della ragione.

Se è indubbio che Kant fornisca diversi argomenti a sostegno del-
la non-insegnabilità della filosofia come conoscenza razionale, per i 
post-kantiani, al contrario, si apre la possibilità di ripensare la que-
stione in termini diversi: rendere conto dell’insegnabilità (o non-in-
segnabilità) della filosofia proprio nella misura in cui si elabora un 
sapere che fa i conti con la consapevolezza di non potersi emanci-
pare dal poter essere anche un che di meramente storico. Detto in altri 
termini: la sfida consiste nel ripensare il complesso teorico relativo al 
rapporto tra storico e razionale evitando sia Scilla: un’attività senza 
contenuti, incapace di giustificare il proprio rapporto con lo storico 
e quindi la propria esecuzione; sia Cariddi: una mancata problema-
tizzazione della specificità della filosofia come sapere razionale che 
riduce la filosofia a sterile esercizio erudito, incapace di essere tra-
sformativo.

Sintomatico di questa sfida è il fatto che la riformulazione del rap-
porto con lo storico coincide, nella generazione post-kantiana, con 
una riforma della prassi didattica. La diffusa insoddisfazione nei con-
fronti della lezione, anche kantiana, testimonia una consapevolez-
za, in certo senso epocale, dei suoi limiti, e soprattutto dell’urgenza 
di integrare il ripensamento di tale prassi nella stessa giustificazio-
ne del sapere – come se, detto diversamente, la filosofia sapesse che, 
per essere se stessa, non si può esimere dal rendere conto dell’aspetto 
esterno dell’antinomia. In questo contesto – in cui si concentrano le 
tensioni che definiscono le modalità con cui la filosofia prende forma 



101

e riflette su di sé –, l’uso critico del compendio nella prassi filosofica 
accademica, insieme a una revisione radicale della scrittura filosofi-
ca e dell’esposizione orale, si rivelano decisivi per la configurazione 
del concetto stesso di filosofia142. In tal modo si apre una possibilità 
decisiva per la comprensione dell’antinomia della filosofia: quella di 
interrogare la filosofia circa la propria capacità di chiarire come, e fi-
no a che punto, il concetto di filosofia che emerge dalla prassi uni-
versitaria (nella forma della lezione) venga previsto, riflettuto, inte-
grato nella giustificazione della configurazione del sapere filosofico. 
O se, al contrario, non ne rappresenti piuttosto un’eccedenza mai 
pienamente tematizzata. È proprio questo snodo a rivelarsi cruciale, 
perché illumina il funzionamento della realtà del discorso filosofico, 
facendo dipendere la possibilità di una giustificazione radicale del-
la filosofia – come sapere razionale, trasformativo – dalla capacità 
che ha una certa filosofia determinata di integrare l’aspetto esterno 
dell’antinomia nel proprio quadro teorico.

3.1 Fichte

3.1.1 Concetto di filosofia: discorso scientifico e popolare

Il modo in cui Fichte concepisce la questione della trasmissione 
del sapere – nella forma della scrittura filosofica e dell’insegnamento 
– è intimamente legato al concetto stesso di filosofia che si impegna 
a giustificare. Il suo sviluppo si accompagna sempre a una riflessio-
ne critica sulla comunicabilità della filosofia, cioè su come attivare, 
nei destinatari, quella trasformazione radicale nel modo di pensare 
che sola rende possibile l’esercizio del sapere filosofico. Affrontare il 
tema dell’insegnamento significa quindi confrontarsi con il ripensa-
mento fichtiano del concetto stesso di filosofia, che trova nella Dot-
trina della scienza il suo fulcro.

142  Per una discussione di queste tendenze, mi permetto di rimandare al mio 
G. Bernard, Mitteilung of the Absolute: Performing Knowledge in the Philo-
sophy of Religion, «Verifiche», LII (2), 2023, pp. 207-238, che costituisce una 
versione precedente di alcune delle riflessioni sviluppate in questo capitolo.



102

In quanto conoscenza della conoscenza, la filosofia è riflessione 
permanente sul compito del conoscere e sulle sue condizioni. Nel §2, 
intitolato Sviluppo del concetto della dottrina della scienza, de Sul con-
cetto di dottrina della scienza, Fichte caratterizza la filosofia nei se-
guenti termini:

essa come tale non è qualcosa che esista indipendentemente da 
noi e senza nostra cooperazione (ohne unser Zuthun), ma piuttosto 
qualcosa che non può essere prodotta se non dalla libertà del nostro 
spirito operante143.
La filosofia è esercizio di libertà. Non è un «cumulo di cognizioni, 

che si possano apprendere storicamente [nicht Sammlung von Kennt-
nissen, die sich historisch erlernen lassen]», bensì «una certa maniera 
di pensare [Denkart] che noi dobbiamo produrre in noi [in uns her-
vorbringen müßen]. Un certo modo di vedere, un punto di vista, se-
condo certi principi»144. Se Kant, come Wolff, ammette perlomeno la 
possibilità di una conoscenza storica della filosofia – anche se non ra-
zionale, dunque non propriamente filosofica – Fichte sembra in pri-
ma istanza ben più radicale, escludendola del tutto. La filosofia non 
risiede affatto nei suoi esiti (libri, filosofemi, dottrine), ma nell’atto li-
bero della ragione che si auto-produce – atto che Fichte, nel periodo 
jenese, chiama intuizione intellettuale o immaginazione produttiva.

Se la posizione fichtiana appare, sotto questo riguardo, assai ra-
dicale, essa sviluppa, tuttavia, una riflessione articolata sulla forma 
dell’esposizione filosofica, riflessione che – ben oltre quanto fatto da 
Kant – investe l’esigenza, nel processo di dispiegamento dei conte-
nuti filosofici, di giustificare l’effetto trasformativo sulle soggettivi-
tà a cui si rivolge nel suo essere trasmessa, insegnata e imparata. La 
dimensione ‘esterna’ dell’antinomia è a tal punto decisiva che il suo 
diverso trattamento intercetta una distinzione discorsiva fondamen-
tale: quella tra le opere scientifiche e quelle popolari. Le due si distin-
guono sulla base del metodo impiegato145: genetico e deduttivo, nel 

143  GA I/2, p. 119; trad. it., p. 22.
144  GA IV/2, p. 17; trad. it., p. 33.
145  Sul significato teorico del metodo popolare e sulle sue implicazioni 
in termini di politica culturale, si veda il contributo fondamentale di G. 



103

primo caso; fondato su presupposti dati per acquisiti, nel secondo, 
dal momento che il modo popolare non richiede lo studio prelimi-
nare del corpus fondamentale della filosofia prima e fa piuttosto af-
fidamento su una fiducia nella ragione e nella verità146. Se Kant ave-
va mantenuto una rigorosa distinzione tra metodo scientifico – non 
distante toto coelo dalla filosofia scolastica che egli aveva confuta-
to – e divulgazione popolare, come due regni stabilmente distinti147, 
Fichte ripensa criticamente questa distinzione. Senza rinunciare al 
rigore metodologico, si propone di sviluppare forme che, filosofica-
mente consistenti148, rendessero possibile l’esercizio filosofico anche 
a un pubblico non specialista, non riducendosi a essere semplice vol-
garizzazione.

Ciò che interessa qui è il modo in cui le numerose riflessioni sul 
tema della trasmissione della filosofia, ossia su come essa possa esse-
re appresa e come, al contrario, non debba essere praticata, presenta-
te nelle opere popolari sono del tutto coerenti a ciò che Fichte stabi-
lisce scientificamente nella Dottrina della scienza.

Zöller, Popular Method: On Truth and Falsehood in Fichte’s Transcendental 
Philosophy, in Fichte and Transcendental Philosophy, a cura di T. Rockmore, 
D. Breazeale, New York, Palgrave Macmillan, 2014, pp. 163-175, a cui si 
rimanda per un approfondimento ulteriore delle questioni presentate in 
questa sezione.
146  Sul sentimento del vero si veda T. van Zantwijk, Wege des Bildungsbe-
griffs von Fichte zu Hegel, in Bildung als Kunst: Fichte, Schiller, Humboldt, 
Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg e L.T. Ulrichs, Berlin, De Gruyter, 2010, 
pp. 69-86, pp. 81 ss.
147  Sul tema del metodo popolare in Kant si veda AA 9, p. 148. Sull’impos-
sibilità di rendere popolare la filosofia trascendentale si vedano i Prolegome-
na (AA 4, p. 259s).
148  Entrambe le modalità espositive condividono principi ed elementi che 
Fichte deduce e giustifica contemporaneamente nelle esposizioni scientifi-
che della Dottrina della scienza. Altrettanto, entrambe sono il tentativo di 
rispondere alle critiche dei suoi interlocutori. Su un tema di questo genere 
riflette anche Herder nel suo Come la filosofia possa diventare più universale 
e più utile per il maggior bene del popolo (1765).



104

3.1.2 La comunicazione filosofica come esercizio di libertà: La via 
verso la vita beata

Proprio la questione dell’esperienza vivente della verità, trasfor-
mativa, è uno dei fili conduttori delle opere popolari che Fichte pub-
blicò in rapida successione, basate su precedenti cicli di lezioni pub-
bliche tenuti a Berlino: I tratti fondamentali dell’epoca presente del 
1804/5, che costituivano un tentativo di mostrare le implicazioni del 
suo sistema della libertà per una filosofia speculativa della storia; 
L’essenza del dotto e le sue manifestazioni nel campo della libertà, del 
1805, rielaborazione di alcuni temi già affrontati nelle omonime le-
zioni del 1794; e La via verso la vita beata, ovvero la dottrina della re-
ligione del 1806. In quest’ultima, che Fichte considera come l’apice 
delle proprie opere popolari, afferma che «il possesso vivente del-
la teoria esposta, e non certo la sua conoscenza arida e morta, pura-
mente storica [historisches], costituisce, secondo la nostra afferma-
zione, la più alta e unica beatitudine possibile»149. La verità filosofica 
non è un oggetto di apprendimento passivo, ma una verità vissuta, 
esperita.

Per esplorare l’esperienza vissuta come via possibile per un sa-
pere non storico, ma trasformativo, Fichte, nelle opere popolari, in-
traprende un’indagine filosofica della religione150. Nell’analizzarla, 

149  Anweisung, p. 129; trad. it., p. 327. Sulla Vita beata si vedano F. Gilli, Po-
pulärphilosophie und Religionslehre, in Der transzendentalphilosophische Zu-
gang zur Wirklichkeit. Beiträge aus der aktuellen Fichte-Forschung, a cura di 
E. Fuchs, M. Ivaldo e G. Moretto, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-hol-
zboog, 2001, pp. 471-505, in particolare pp. 496-497, e M. Ivaldo, Lo statuto 
della filosofia della religione nella Introduzione alla vita beata, «Fogli di Filo-
sofia», XIV, 2021, pp. 147-167.
150  Tra i cinque punti di vista che determinano le modalità della manifesta-
zione dell’assoluto, la religiosità rappresenta, secondo Fichte, il penultimo 
stadio. Nella religione, culmine della vita etica (terzo stadio), diventa evi-
dente che tanto i soggetti quanto il mondo che essi abitano sono manifesta-
zioni della vita divina, dinamica e processuale. Il riconoscersi dei soggetti 
come incarnazioni della vita divina conduce all’ultimo stadio, la Dottrina 
della scienza, dove si diventa capaci di contemplare la manifestazione di Dio 
come auto-manifestazione.



105

affronta il problema della ricezione, rilevando nella «mancanza di 
intimità nella recezione dell’insegnamento offerto nella nostra epo-
ca [Innigkeit des Empfangens der Bildung]»151, una questione epocale 
attraverso cui diagnosticare il problema della partecipazione alla ra-
zionalità in tempi di crisi. L’epoca presente appare priva tanto di sti-
moli alla trasformazione quanto di comunicazione o istruzione (Mit-
teilung). Entrambe risultano ostacolate dall’incapacità di accogliere 
ciò che eccede l’ordinario e il già noto. Questa incapacità non equiva-
le a una semplice passività: essa consiste piuttosto in una resistenza 
attiva a nuove forme di comunicazione – o, più precisamente, in un 
rifiuto a riconsiderare radicalmente il problema della comunicazione 
stessa e, in essa, della possibilità di partecipare attivamente alla ra-
zionalità. Gli individui, osserva Fichte, oppongono resistenza all’am-
pliamento delle proprie prospettive e alla messa in discussione critica 
dei propri presupposti, riducendo la comunicazione a una mera con-
ferma delle idee già acquisite – al punto che arrivano perfino a giudi-
care inaccettabile che l’insegnamento abbia «un altro scopo, diverso 
da quello di far loro verificare, in relazione alla vecchia e nota lezio-
ne, che la si è anche imparata a memoria»152. In opposizione a ogni 
tentativo di ripensare ciò che, in un tempo di crisi, non è più vivente 
ma non è ancora dischiuso, sviluppato nella sua nuova forma, costo-
ro riducono ogni novità alla familiarità del loro linguaggio. Tradu-
cendo costantemente alle categorie già familiari ciò che sta emergen-
do come un che di nuovo – e che, proprio per questo, abbisognerebbe 
di un lavoro attivo per essere pensato –, essi si oppongono strenua-
mente alla possibilità di una ricezione trasformativa.

Questa diagnosi – elaborata nelle lezioni popolari, che ambiscono 
a proporsi come un rimedio alla crisi – mette in evidenza l’importan-
za della riflessione sul sapere e sulla sua capacità di essere trasforma-
tivo. Sottolineando l’urgenza di una diversa ricezione dell’assoluto, 
della verità, la diagnosi mostra l’esigenza, in una filosofia dell’assolu-
to, di un metodo che obblighi la filosofia a rendere conto di ciò attra-
verso cui si forma il suo discorso. Interpellando il proprio tempo e le 

151  Anweisung, p. 175; trad. it., p. 381.
152  Anweisung, p. 132; trad. it., p. 331.



106

modalità del suo esercizio, la filosofia non può ridursi a mera istru-
zione storica (Belehrung), in cui gli individui si affidino passivamente 
alla memoria e rimangano soggetti all’autorità. Per evitare una tale 
«inesistenza spirituale»153, la filosofia è chiamata a ripensare radical-
mente la propria esecuzione. Una teoria della ricezione, come condi-
zione essenziale alla realizzazione del compito di comunicare l’asso-
luto, deve quindi riconoscere la necessità di un’indagine attiva e deve 
sviluppare forme discorsive capaci non solo di renderla possibile, ma 
di farne un elemento costitutivo di che cos’è propriamente filosofia, 
di come questa procede a giustificare il suo essere un sapere razionale.

Nella revisione delle forme espositive, e dunque comunicative 
della filosofia, un ruolo fondamentale è affidato alla guida degli al-
tri verso un’esperienza dell’assoluto che possa essere sempre indi-
viduale154, attiva. Ciò implica la capacità di rivolgersi agli ascoltato-
ri invitandoli a partecipare attivamente a un’esperienza condivisa di 
reciproca trasformazione. Comprendere questa questione impone di 
affrontare un punto decisivo per Fichte: una comunicazione efficace 
può riguardare le soggettività coinvolte – i destinatari e gli insegnan-
ti, i dotti155, allo stesso tempo – solo se interroga radicalmente anche 

153  Ibidem.
154  Cf. Fichte, Anweisung, p. 160; trad. it., p. 362: «Ora nessuno può inven-
tarsi o dedurre con ragionamenti da un’altra verità questa sua partecipazio-
ne all’essere sovrasensibile o ottenerne la conoscenza da un altro individuo, 
in quanto questa partecipazione non può essere assolutamente conosciuta 
da nessun altro individuo, ma questi deve trovarla immediatamente in se 
stesso; ed egli la troverà necessariamente in maniera del tutto spontanea ap-
pena avrà rinunciato a ogni volontà propria e ad ogni obiettivo proprio e si 
sarà interamente annientato. È perciò chiaro, in primo luogo, che non si può 
parlare in generale di quello che si può rivelare solo ad ognuno in se stesso, 
e che io devo arrestarmi qui a proposito di questo argomento. A che cosa 
servirebbe il parlarne, anche ammesso che fosse possibile? Colui al quale si 
è realmente rivelata la sua destinazione superiore. A colui al quale essa non 
si è manifestata non si può parteciparne la conoscenza; non serve a nulla 
parlare di colore ai ciechi».
155  Il dibattito sul ruolo, sulla determinazione e sulla destinazione del dot-
to è estremamente vivo in Germania tra il XVIII e il XIX secolo, in partico-



107

il contenuto comunicato. Strutturale – tanto nelle forme scientifi-
che quanto in quelle popolari, che non rimangono dunque due regni 
separati per Fichte – è la necessità di mettere in questione i conte-
nuti, criticarli quando si presentano come un che di dato, ed esibirli 
piuttosto nel movimento della loro auto-determinazione, movimento 
al quale le soggettività devono partecipare attivamente, a differenza 
della passività della ricezione a cui sarebbero costretti nell’assimila-
zione di un sapere puramente storico. Anche quando le lezioni pre-
suppongono la presenza di qualcuno che abbia già fatto esperienza 
dell’assoluto e possa quindi proporsi come guida, il contenuto non 
può mai essere semplicemente dato, pronto al modo di un risultato 
che possa essere semplicemente trasferito a chi non lo possiede, né 
può consistere nella semplice ripetizione di qualcosa di acquisito al-
trove. Al contrario, il contenuto, per essere filosofico, deve articolarsi 
nell’atto stesso dell’esercizio reciproco di libertà.

3.1.3 Filosofia e insegnamento

Quanto detto finora trova conferma nelle lezioni fichtiane, se si 
considera l’atteggiamento richiesto per seguire l’esposizione dell’as-
soluto e prendere parte all’articolazione della verità. Il destinatario 
della filosofia popolare è sì concepito da Fichte come una comuni-
tà in senso ideale e normativo, designata con il termine ‘pubblico’ 
(Publikum), ma è composto prevalentemente da non specialisti. A 
questo uditorio Fichte non richiede competenze filosofiche né abilità 

lare (ma non esclusivamente) attorno alla Populärphilosophie e all’esigen-
za di stabilire un concetto adeguato di Illuminismo. Sulla scorta di questo 
dibattito, va osservata la trasformazione epocale della filosofia e del ruolo 
pubblico del filosofo stesso, in dipendenza da un mutamento concreto del 
mondo che investe in maniera capillare la dimensione della produzione e 
della riproduzione del sapere, toccando la politica editoriale e la forma del 
dibattito pubblico. Seguendo un suggerimento prezioso di Gianluca Garelli, 
rimando all’esame di alcune di queste trasformazioni in K. Löwith, Da He-
gel a Nietzsche. La frattura rivoluzionaria nel pensiero del secolo XIX, Torino, 
Einaudi, 2000.



108

tecniche, ma soltanto attenzione (Aufmerksamkeit)156. Se gli ascolta-
tori riescono a impegnarsi pienamente nella performance proposta, 
la partecipazione alla verità non appare più come qualcosa di «strano 
né artificiale»157 come comunemente si pensa quando ci si confron-
ta con un lavoro trasformativo, bensì si manifesta «in tutta sempli-
cità e naturalezza»158. Nell’esercizio attivo della capacità di attenzio-
ne – grazie a cui si è posti nelle condizioni di esaminare la struttura 
dell’esperienza senza uscirne –, si esperisce il modo in cui il sistema 
si costruisce da sé, come Fichte scriveva già nella Dottrina della scien-
za del 1804:

Piena e perfetta attenzione, ho detto, che si proietta con tutta la 
sua capacità spirituale nell’oggetto presente, vi si applica e vi si 
assorbe per intero, cosicché non può subentrare un altro pensiero 
o idea perché nello spirito riempito per intero dall’oggetto non c’è 
alcuno spazio disponibile per qualcosa di estraneo. […] Innanzitutto 
ci si richiede di costruire interiormente un certo concetto. Ciò non 
presenta alcuna difficoltà; ognuno che solo presti attenzione alla 
descrizione lo può fare e noi costruiamo davanti a lui. Quindi ci si 
richiede di tenere insieme quanto costruito, situazione nella quale 
la comprensione si produrrà da se stessa senza il nostro intervento, 
come un colpo di fulmine. […] Non siamo certo noi a fare la verità e 
le cose andrebbero male se questo dipendesse da noi; ma la verità fa 
se stessa con forza propria159.
Prestando attenzione all’esposizione dell’assoluto, i partecipanti 

scoprono che «essi erano da sempre già all’interno di questo sistema, 
non come Io, […] ma come Noi, la molteplicità di coloro che prati-

156   Sul ruolo giocato dall’attenzione trovo particolarmente convincente la 
lettura proposta da M. Nini, Bildung as Standpoint. Philosophy of Religion as 
Philosophy of Culture in Fichte’s Middle Period, «Annali online della Didat-
tica e della Formazione Docente», XII (19), 2020, pp. 327-341, in particolare 
p. 333s.
157  Anweisung, p. 142; trad. it., p. 342.
158  Ibidem.
159  GA II/8, p. 67; trad. it., pp. 804-806. Per approfondire il rapporto tra la 
Via verso la vita beata e la Dottrina della scienza si veda H. Verweyen, Fichtes 
Religionsphilosophie, «Fichte-Studien», VIII, 1995, pp. 193-224, in particola-
re p. 210s.



109

cano la Wissenschaftslehre ripetutamente»160. Secondo Fichte, questo 
compito, cosmico, è aperto a tutti: la verità, infatti, «fa se stessa con 
forza propria»161.

È importante evitare un fraintendimento a questa altezza: ciò che 
si genera in questo processo condiviso non è qualcosa di meramen-
te soggettivo. Al contrario, la verità è oggettiva, per Fichte, nel suo 
costituirsi nel medesimo atto in cui viene esposta e comunicata (mi-
tgeteilt). In questa consapevolezza, le esposizioni popolari e quelle 
scientifiche non possono essere separate, poiché «ogni buona descri-
zione deve essere genetica, deve cioè far sorgere progressivamente 
sotto gli occhi dello spettatore [des Zuschauers] ciò che si tratta di 
descrivere»162. È nella partecipazione a tale esperienza che il conte-
nuto articola la propria esibizione critica. Da questo punto di vista, la 
filosofia – nel suo senso ultimo e radicale – si identifica con l’auto-
nomia della ragione, e la Dottrina della scienza non è semplicemente 
una teoria tra le altre, ma l’espressione più compiuta dell’esercizio di 
tale autonomia.

La conclusione, che riguarda il modo in cui Fichte cerca di colma-
re la frattura kantiana tra filosofia e filosofare, e ripensa in maniera 
radicale il problema della sua insegnabilità, si snoda, a mio avviso, in 
due direzioni. Da un lato, si tratta di sciogliere l’opposizione tra filo-
sofia come scienza oggettiva e filosofare come attività soggettiva, ri-
definendo la filosofia come un’attività sempre in atto, che si dà nella 
forma della prima persona. In questo senso, la filosofia si risolve nel 
filosofare, e il filosofare è per Fichte necessariamente attuazione del-
la propria libertà. Tuttavia – quasi paradossalmente – proprio perché 
la filosofia coincide con il realizzarsi del principio stesso della liber-
tà, essa, per Fichte, in certo senso, non può essere propriamente in-

160  M. Nini, Bildung as Standpoint, p. 328. Sulla nuova concezione fichtia-
na del soggetto nel 1806 – non più primo principio, ma immagine trascen-
dentale attraverso cui fluisce la Vita – si veda G. Rametta, La philosophie 
fichtéenne de la religion, «Laval théologique et philosophique», LXXII (1), 
2016, pp. 7-20.
161  GA II/8, p. 67; trad. it., p. 806.
162  Anweisung, p. 141; trad. it., p. 341.



110

segnata, né può essere appresa al modo di altre scienze: è espressio-
ne e realizzazione di una libertà originaria, che implica una decisione 
trasformativa non imponibile dall’esterno163. Soprattutto, in quanto 
frutto dell’attività autonoma del soggetto, essa non può essere ridotta 
al trasferimento di un contenuto da colui che lo possiederebbe a un 
destinatario che ne sarebbe privo164.

In secondo luogo, però, mi sembra rilevante il fatto che proprio 
questa stessa consapevolezza non conduce all’esclusione del proble-
ma della trasmissione e dell’insegnamento dal novero di ciò su cui 
la filosofia è chiamata costantemente a tornare per poter essere ciò 

163  Sulla questione della decisione si consideri l’alternativa che Fichte ela-
bora tra idealismo e dogmatismo. Per un approfondimento dell’aspetto tra-
sformativo della filosofia in Fichte cfr. G.A. Bruno, Post-Kantian Idealism 
and Self-Transformation, in Transformation and the History of Philosophy, a 
cura di G.A. Bruno e J. Vlasits, New York, Routledge, 2023.
164  Particolarmente significative sotto questo rispetto sono le Lezioni acca-
demiche sulla differenza dello spirito e della lettera nella filosofia che Fichte 
tiene a Jena nel 1794, in cui mostra come nessun insegnante possa rendere 
il proprio insegnamento completamente individualizzato. Secondo Fichte, 
ciascuno è tenuto a «scoprire da sé come qualcosa si costruisce in accordo 
con il proprio modo di pensare» (GA II/3, p. 339) e come questo possa es-
sere conciliato con ciò che in precedenza riteneva vero e assodato; «nessun 
estraneo può darglielo» (ibidem). Al contrario, il letteralista (Buchstäbler) è 
incapace di chiarire qualcosa per sé e si limita piuttosto a imparare tutto a 
memoria e ripeterlo. Ciò dipende dalla natura della filosofia. L’insegnan-
te lavora a partire da una convinzione essenziale: «Tutti i nostri filosofemi 
[Philosopheme] sono corpi e nient’altro. E vi consegniamo questi corpi per 
aiutarvi a sviluppare la filosofia a partire da voi stessi e attraverso il vostro 
proprio Io» (GA II/3, pp. 332-333). Chi non è capace di compiere questo at-
to interno riceverà dall’insegnamento nient’altro che un semplice oggetto. 
Come mostra opportunamente A. Barba-Kay (Fichte’s Certainty in the Spirit 
by the Letter, «Dialogue», 59 (4), 2020, pp. 651–676), una simile osservazio-
ne è in continuità con un’altra che Fichte ripete, sia nelle lettere a Reinhold 
sia a stampa, ossia che la sua teoria non ammette un’unica versione, ma de-
ve essere esposta in un numero infinito di modi. Non soltanto ognuno avrà 
un modo diverso di pensarla: ciascuno deve pensarla in modo diverso, per 
poterla pensare davvero.



111

che è. Al contrario: proprio la non-insegnabilità rende centrale il lato 
‘esterno’ dell’antinomia, ossia i modi attraverso cui la filosofia si pro-
duce come sapere e viene trasmessa. Nell’appello all’esercizio della 
libertà è strutturale non solo – come sottolineato dagli interpreti – 
l’educazione alla libertà165, ma anche l’interrogazione costante su che 
cos’è la filosofia e su come la sua pratica possa essere trasformativa 
proprio mentre rischia costantemente di diventare altro. Storico e ra-
zionale – insieme a scolastico e al cosmico, come si vedrà nella parte 
seconda del presente studio – configurano perciò anche per Fichte in 
maniera drammatica l’antinomia della filosofia, complicando, però, 
la sua tipologia a proposito di ciò che in Kant sembrava porsi come 
l’abisso tra filosofia come idea e filosofare come esercizio.

Questa tensione si riflette potentemente sulla concezione del-
la scrittura filosofica e sulle modalità dell’insegnamento. Quanto al-
la prima, la scrittura, le continue riformulazioni della Dottrina della 
scienza e delle discipline a essa associate – dal diritto all’etica, fino al-
la storia e alla religione – testimoniano, come osserva Zöller166, un’o-
scillazione quasi ossessiva tra l’ambizione di dire le cose in modo 
sempre più adeguato, e il riconoscimento che nessuna forma di espo-
sizione, per quanto attenta, avrebbe potuto garantire una compren-
sione definitiva, stabile della verità – il possesso di una verità data 
una volta per tutte, al modo di una conoscenza storica.

Quanto alla revisione delle modalità di insegnamento, Fichte è tra 
i primi a rompere con la prassi della lezione dettata o letta da un com-
pendio, sviluppando, invece, il proprio pensiero in aula, davanti agli 
uditori, per poi eventualmente trasporlo sulla pagina da consegnare 
alle stampe. Le variazioni terminologiche che segnano la sua opera 
sono sintomatiche di un pensiero strutturalmente in fieri, concepito 
come esercizio formativo per uditori che vogliono imparare a pensa-
re autonomamente. A differenza di Kant, vincolato all’uso di manuali 
approvati come la Metaphysica o gli Initia philosophiae practicae pri-
mae di Baumgarten, o il Grundriß di Feder, Fichte tiene le sue lezioni 

165  Cfr. su questo il capitolo Fichte e la decisione di filosofare di Solé in Ead., 
Palermo (a cura di), ¿Aprender la filosofía o aprender a filosofar?
166  Zöller, Popular Method, p. 172.



112

sulla propria filosofia, parallelamente alla sua elaborazione e pubbli-
cazione. A Jena, rifiuta esplicitamente l’uso dei manuali e disattende 
le aspettative scolastiche di una dottrina espressa sempre negli stessi 
termini affinché fosse facilmente memorizzabile. Al contrario, cerca 
di evitare che il pensiero sia semplicemente ripetuto, anziché riflettu-
to e messo alla prova nel suo determinarsi. Per questo motivo, varia 
intenzionalmente l’uso dei concetti.

Non è un caso, dunque, che il suo scritto Piano deduttivo per un 
istituto superiore da fondare a Berlino, in debita connessione con un’Ac-
cademia delle Scienze si apra con la seguente domanda, provocatoria: 
che senso ha «che ciò che è stampato sotto gli occhi di tutti sia anche 
recitato dai professori?»167 La risposta implica una scelta: o abolire 
del tutto le università, se queste si limitano ad essere i luoghi in cui 
il sapere è ripetuto in maniera acritica; oppure reinventarle, ripen-
sandole alla luce della rivoluzione nel campo del sapere e della sua 
trasmissione. Ma questa seconda opzione è percorribile solo se si ri-
pensa il rapporto tra scienza e vita comune in un mondo in crisi, i cui 
principali punti di riferimento politico-istituzionali e teorici appari-
vano svuotati di legittimità. Lo scopo dell’università è, per Fichte, l’e-
laborazione critica di una conoscenza rilevante per la vita. A questa 
esigenza egli risponde con l’idea di una capacità, un’arte dell’avere 
a che fare con il sapere (Kunst des Umgangs mit dem Wissen)168. Ap-
prendere significa però, al tempo stesso, curare la «formazione della 
capacità di imparare [Bildung des Vermögens zum Lernen]»169. Chi è 
addestrato in questo duplice senso, ha acquisito la capacità di orien-
tarsi nel mondo: sa, in linea di principio, ciò che è essenziale e può 
dunque lavorare criticamente alla ricostruzione di uno spazio comu-
ne di senso. In ciò consiste, per Fichte, l’arte della critica, cioè la ca-

167  FW VIII, p. 98.
168  Cfr. B. Sandkaulen, Knowing how. Ein Plädoyer für Bildung jenseits von 
Modul und Elfenbeinturm, in Bildung als Kunst. Fichte, Schiller, Humboldt, 
Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg e L.-T. Ulrichs, Berlin/New York, De 
Gruyter, 2010, pp. 215-226, p. 221, contributo a cui si rimanda per una 
discussione dettagliata del progetto fichtiano.
169  FW VIII, p. 108.



113

pacità di distinguere il vero dal falso, l’utile dall’inutile, e subordinare 
il meno importante a ciò che conta – in sintesi: la capacità di giudizio 
(Beurteilungsvermögen)170.

Un’università che assume questo compito – tanto sul fronte dei 
docenti quanto su quello degli studenti – è per Fichte una «scuola 
dell’arte dell’uso scientifico dell’intelletto [Schule der Kunst des wis-
senschaftlichen Verstandesgebrauchs]»171. La rilevanza per la vita delle 
conoscenze acquisite può essere raggiunta solo attraverso l’esercizio 
di abilità che riguardano il conoscere e il giudicare. Nel periodo in cui 
ha la cattedra a Jena, Fichte si impegna a sviluppare questa capacità 
di giudizio, instaurando un dialogo continuo con gli uditori172. In par-
ticolare, promuove una forma essenzialmente dialogica, con l’inten-
to di fondare l’università nel senso di una scuola socratica173, basata 
cioè su un’idea fondamentale: tutto ciò che un insegnante di filosofia 
può fare è avviare negli studenti il loro processo attivo e personale di 
apprendimento. In questo modo, la filosofia si configura – e si con-
serva – come attività di un pensiero vivo, capace di trasformare pro-
fondamente il modo di pensare e vivere delle soggettività, e con esse 
il mondo in cui si riproduce come sapere.

Simili revisioni, com’è evidente, non sono mere riflessioni peda-
gogiche, separate dalla ridefinizione del concetto di filosofia. Al con-
trario, esse mostrano come i due lati dell’antinomia – quello interno 
della giustificazione della filosofia e quello esterno che riguarda i mo-
di della partecipazione a essa e della sua trasmissione – si rimandino 
costantemente. È solo perché l’esposizione non deve tradire il carat-
tere vivente del sapere fondativo, della filosofia prima (lato interno), 
che essa è incompatibile con una riduzione a formule morte da ap-
prendere storicamente (lato esterno). È una ragione teorica a motiva-
re, per Fichte, il fatto che la trasmissione del sapere – nella scrittura e 

170  FW VIII, p. 103.
171  FW VIII, p. 101s.
172  Sulla centralità dell’oralità rispetto alla scrittura, si veda la 9ª lezione del 
ciclo Sull’essenza del dotto (1806).
173  FW VIII, p. 104.



114

nell’interazione a lezione con un pubblico – può essere filosofica solo 
se è in grado di emancipare dalla passività intellettuale.

3.2 Schelling

3.2.1 Filosofia e conoscere storico: le Lezioni sul metodo dello studio 
accademico

Sintomatiche delle tensioni che emergono dall’insoddisfazione 
condivisa per le forme di insegnamento e dalla conseguente esigen-
za di ripensare l’esecuzione della filosofia sono, senza dubbio, le Le-
zioni sul metodo dello studio accademico di Schelling. Si tratta di un 
corso pubblico annunciato a Jena tra il 1802 e il 1803, e tenuto nel 
1802. Il contesto della lezione pubblica – a differenza di quella pri-
vata, rivolta a un uditorio più ristretto – costituisce il terreno ideale 
per la presentazione e la diffusione di proposte filosofiche. In questo 
senso, le lezioni schellinghiane si configurano, come osserva Clau-
dio Cesa, non come «un ‘memoriale’ da sottoporre all’attenzione di 
un governo riformatore, ma un manifesto […] rivolto all’opinione 
pubblica colta, al ceto dei dotti»174.

In continuità con lo scritto fichtiano La missione del dotto, le le-
zioni si inseriscono all’interno di un più ampio tentativo di ripen-
sare il ruolo e il compito dell’intellettuale, in alternativa ai modelli 
della cultura tardo-illuminista tedesca. Nella Premessa alle Lezioni 
Schelling afferma:

Queste lezioni sono state tenute all’Università di Jena nel semestre 
estivo del 1802. A indurre l’autore a comunicarle al pubblico dei 
lettori è stata la risonanza [Wirkung] che esse hanno trovato in un 
considerevole numero di ascoltatori, la speranza che alcune delle 
idee in esse manifestate possano avere, tra gli altri effetti [Folgen], 
anche quello di esercitare un qualche peso sul destino immediato 
o almeno futuro delle università; la convinzione, inoltre, che esse, 
pur non proponendosi di offrire scoperte sui principi della filosofia, 
possano costituirne un’esposizione più accessibile [Darstellung], 

174  C. Cesa, Prefazione a F.W.J. Schelling, Lezioni sul metodo dello studio ac-
cademico, a cura di F. Palchetti, Firenze, Arnaud Editore Srl, 1989, XII.



115

stimolando l’interesse generale per la concezione, da esse proposta, 
delle scienze come un Intero175.
Vengono nominati due effetti reali del discorso filosofico. Il pri-

mo è la Wirkung, ovvero l’efficacia immediata e diretta sulle persone 
che parteciparono al ciclo di lezioni del 1802. Da essa scaturiscono 
poi altri effetti (Folgen) che investono la dimensione oggettiva, in-
tersoggettiva e istituzionale della filosofia, in continuità e disconti-
nuità con la riflessione kantiana sul sapere filosofico sviluppata nel 
Conflitto delle facoltà. In quel testo, Kant aveva proposto un modello 
dell’università come organizzazione statale che «si riproduce crea-
tivamente tra i poli della autodeterminazione nella facoltà inferio-
re della filosofia e il polo di eteronomia fattuale nelle tre facoltà su-
periori»176 in direzione di un’idea unitaria. L’intento di Schelling è 
quello di ripensare la Darstellung filosofica come modalità accessibi-
le, di interesse generale, per riconfigurare lo spazio delle scienze co-
me un tutto. Come momento decisivo di questo obiettivo, la questio-
ne del conoscere storico si riaffaccia come una complicazione della 
posizione kantiana, non solo per una significativa presa di distanza 
dalla tesi per cui la filosofia sarebbe riducibile, istituzionalmente, ad 
una facoltà tra le altre177, quanto per il tentativo schellinghiano di 
elaborare un quadro teorico più articolato in grado di rendere con-
to filosoficamente delle istanze coinvolte nell’esecuzione della filo-
sofia.

La Lezione terza, in particolare, affronta direttamente la distinzio-
ne tra sapere storico e sapere filosofico, chiedendo: che cosa signi-

175  VMS, p. 209; trad. it., p.3.
176  R. Brandt, Universität zwischen Selbst- und Fremdbestimmung. Kants 
»Streit der Fakultäten«, «Deutsche Zeitschrift für Philosophie», Vol. 5, Ber-
lin, De Gruyter, 2003, p. 4.
177  Cfr. VMS, p. 284; trad. it. p. 63: «Per quel che riguarda la facoltà di filo-
sofia, la mia idea è che non ne potrà esistere alcuna, né oggi né in futuro. 
Se la filosofia esprime l’Intero, proprio per questo non può essere niente di 
particolare». Questo scrive Schelling, dopo aver notato che «occorre dire 
l’essenziale sui rapporti che intercorrono tra esse [facoltà] soprattutto per-
ché Kant, nello scritto Streit der Fakultäten, sembra trattare la questione dei 
rapporti tra le facoltà in modo unilaterale» (VMS, p. 283; trad. it., pp. 62-63).



116

fica, dal punto di vista dell’insegnamento, separare lo storico dal fi-
losofico? Quale peso ha questa distinzione nella comprensione della 
filosofia in quanto tale? Si afferma, innanzitutto, che in ogni scien-
za è «inevitabile rinunciare al proprio volere per piegarsi ad impa-
rare»178. Anche se l’attività del pensiero appare come la condizione 
più naturale, lasciar libero spazio alla creatività – come suggerito 
da certa pedagogia post-illuminista che auspicava un conoscere con 
«tono di popolarità»179 – conduce a un sapere poco rigoroso. La ve-
ra possibilità di penetrare nella scienza, e di svilupparla come totali-
tà, risiede invece nello studio sistematico, che analizza ciascuno dei 
suoi momenti secondo necessità.

In questa prospettiva Schelling elabora esplicitamente il concetto 
di «lezione viva [lebendiger Vortrag]»180 che diviene il contesto per 
eccellenza dove ricettività e attività devono coesistere.

Quando ci si pone ad imparare, specie se si è guidati da una lezione 
viva, non c’è possibilità di scelta: si deve passare per il facile e 
il difficile, per ciò che è attraente e ciò che non lo è. I problemi 
non vengono affrontati arbitrariamente, per associazioni di idee o 
seguendo la propria inclinazione, ma secondo necessità. Nel gioco 
dei pensieri e nel lavoro di una immaginazione mediamente vivace, 
che non ha idea delle esigenze della scienza, si prende quello che 
piace, mentre si lascia quello che non piace o quello che richiede 
sforzo di pensiero e facoltà creativa181.
Come per Fichte – seppure ponendo una maggiore enfasi sui 

contenuti –, il problema diventa allora quello di tenere assieme l’at-
tività creativa del pensiero e la dimensione di storicità (historisch) 
che insiste anche nell’insegnamento. Le lezioni di Schelling, che si 
soffermano ampiamente su che cosa sia la filosofia e su che cosa 
debba essere un’enciclopedia filosofica, appaiono come un tentativo 
di articolare ulteriormente il punto kantiano, lavorando tematica-
mente proprio su ciò che si realizza nelle lezioni a viva voce.

178  VMS, p. 241; trad. it., p. 27.
179  Ibidem.
180  VMS, p. 240; trad. it., p. 27.
181  Ibidem.



117

So bene che un gran numero di persone (specialmente tutte quelle 
che intendono la scienza da un punto di vista utilitaristico), pensa 
alle università come ad istituzioni finalizzate a trasmettere il 
sapere, o ad associazioni rivolte a far apprendere al giovane quel 
che è stato scoperto dalle scienze fino a quel momento; del tutto 
accidentale parrebbe dunque che i docenti, oltre ad insegnare 
storia della scienza, arricchiscano la scienza con proprie scoperte; 
- sennonché, anche ammesso che le università non abbiano e non 
debbano avere altro fine, l’esigenza di un contatto tra la tradizione 
e la vita dello spirito si impone comunque; altrimenti, perché mai 
si presenterebbe il bisogno di lezioni a viva voce? Allo studente 
basterebbe formarsi sui manuali generali, per lui espressamente 
scritti, o su voluminosi riassunti che trattano tutte le materie. Per 
avere un rapporto consapevole con la tradizione bisogna essere in 
grado di comprendere fino in fondo e in modo acuto sia le scoperte 
passate che quelle più recenti182.
A questo proposito, Schelling suggerisce che si dovrebbe leggere 

un’opera con lo stesso spirito di chi la scopre per la prima volta: con 
affinità intellettuale. L’elaborazione schellinghiana della questione 
del discorso filosofico – che interroga il rapporto tra tradizione e 
nuovo183, anticipando la radicalità della domanda fichtiana sul per-
ché i professori si limitino a recitare ciò che si trova già stampato 
davanti agli occhi di tutti184 – collega strettamente la possibilità di 
un insegnamento non storico della filosofia con il progresso stesso 
della scienza. Ciò la distingue dalla prospettiva kantiana, che tende-
va a separare oralità e scrittura, e dunque insegnamento e progres-
so (possibile solo nella scrittura). A interessare è l’esito specifico di 
questa riflessione: il tentativo schellinghiano di superare l’opposi-
zione troppo rigida e unilaterale tra conoscenza storica e conoscen-
za filosofica – un’opposizione che, sebbene non sia l’esito ultimo 
della posizione kantiana, rimane come tendenza implicita, a causa 
della sua non compiuta articolazione.

182  VMS, pp. 232-3; trad. it., p. 22.
183  Questo rapporto è ritenuto cruciale, e problematico, anche da Hegel, 
proprio quando si accinge a scrivere un compendio. Si veda su questo la let-
tera a Niethammer del 20 maggio 1808.
184  FW VIII, p. 98.



118

3.2.2 Lezione libera e pratica socratica

La proposta di Schelling può essere così riassunta: nella distin-
zione moderna tra conoscenza razionale e conoscenza storica, si è 
portati a concentrare l’insegnamento perlopiù solo sul secondo ver-
sante. Tuttavia, osserva Schelling, in questa considerazione apparen-
temente neutrale emerge una tensione fondamentale: quella per cui 
«anche i principi possono a loro volta essere conosciuti solo in mo-
do storico»185. Il problema diventa allora: come è possibile conoscere 
i principi senza che lo studio ne comprometta la natura, riducendoli 
a semplici fatti?

Per rispondere a questa difficoltà – da cui dipende la possibilità di 
non perdere la filosofia nel complesso delle scienze positive – Schel-
ling analizza più da vicino che cosa significhi avere una conoscen-
za solo in vista del suo impiego pratico, ovvero un sapere orientato 
all’utile, che ignora la comprensione dei principi su cui si fonda. Sco-
po di questo Brotstudium è «venire a conoscenza dei semplici risul-
tati, tralasciando completamente i principi, ovvero conoscere questi 
ultimi da un punto di vista storico solo in vista di un fine esterno, per 
esempio quello di darne conto quel poco che è necessario negli esami 
prescritti»186. Schelling critica duramente questo approccio. Chi stu-
dia in tal modo, osserva, crede di possedere le conoscenze elaborate 
da altri, ma in realtà ne fa un uso erroneo, perché «il suo possesso 
non si fonda sull’organo creativo dell’intuizione, ma solo sulla me-
moria»187. In altri termini, chi si basi soltanto su questa facoltà (che 
Kant avrebbe chiamato imitativa) non sarà in grado di giudicare se 
non nei pochi casi applicativi che gli siano stati sottoposti. Siccome 
lo studio non è in grado di prepararlo su tutte le applicazioni possibi-
li, allora «per i casi che gli si offrono non è in grado di costruire nulla, 

185  VMS, p. 242; trad. it., p. 29.
186  Ibidem. A questo riguardo, meriterebbe attenzione anche la riforma uni-
versitaria circa la prassi di verifica e di esame dell’apprendimento degli stu-
denti, questione che tuttavia supera gli intenti del presente studio e che 
richiederebbe un esame più capillare della dimensione istituzionale del sa-
pere.
187  Ibidem.



119

né di mettere insieme alcunché in modo autonomo»188. Difettando di 
autonomia, come direbbe Kant, uno studioso di questo genere non è 
nemmeno nelle condizioni di progredire scientificamente: la sua cu-
riosità si lascia stimolare solo da ciò che è inusitato, e non si muove 
con metodo.

Accanto a questa critica, emerge però in Schelling – più che in 
Kant, a mio avviso – un forte interesse per valorizzare lo studio sto-
rico come dimensione costitutiva del lavoro filosofico. Questa atten-
zione è rivolta tanto agli studenti quanto ai docenti. Rispetto ai primi, 
nella Lezione sesta, ad esempio, viene proposta una forma di ricezio-
ne attiva che combatte il pregiudizio che rischia di sorgere dalla con-
fusione circa la specificità del sapere filosofico rispetto agli altri sa-
peri:

Si può insegnare la filosofia, si può giungere ad essa con l’esercizio 
e con lo studio? O è una facoltà innata, un libero dono divino? Che 
la filosofia come tale non possa essere insegnata, lo si ricava da quel 
che abbiamo finora detto: possiamo conoscere soltanto le sue forme 
particolari. Se lo studio della filosofia non può educare la facoltà di 
pensare l’Assoluto, facoltà che non può essere acquisita, deve però 
cercare di giungere a tale conoscenza. Quando si afferma che la 
filosofia non può essere insegnata, non si vuol dire che chiunque 
può possederla senza esercizio, o che per natura si è in grado di 
filosofeggiare, allo stesso modo in cui si è capaci di riflettere e di 
collegare i pensieri. La maggior parte di coloro che oggi si permettono 
di giudicare in filosofia e si fanno venire la bella idea di creare propri 
sistemi filosofici, potrebbero guarire da questa presunzione se solo 
conoscessero la storia della filosofia189.
Come già per Fichte, anche per Schelling lo studio non può inse-

gnare la facoltà di pensare l’assoluto – facoltà che non si può acqui-
sire – ma deve tuttavia preparare ad accedervi. Anche quando Schel-
ling sottolinea l’eccezionalità della filosofia come sapere che non si 
identifica con nessun’altra conoscenza particolare, non si assiste a 
una svalutazione dello studio o dello storico. Al contrario, vengono 
fornite indicazioni concrete su come procedere nel percorso formati-
vo, come quando Schelling afferma che «in generale è bene rimane-

188  VMS, p. 243; trad. it., p. 30.
189  VMS, p. 266; trad. it., p. 49.



120

re fermi ad ogni gradino del sapere finché non si sia sicuri di esser-
sene impadroniti completamente»190, perché solo così si ha accesso 
alla conoscenza assoluta che è, Schelling lo ribadisce a più riprese, 
dell’assoluto. L’attività filosofica è paragonata, qui, a quella di un’ar-
te: come si presuppone in generale «che, prima di poter esercitare il 
lavoro di maestro, si sia superato l’apprendistato»191, così nella car-
riera accademica il punto non è un «impulso che spinge ad una pro-
duzione autonoma»192, isolato dal dominio della disciplina. In realtà, 
«più si è in grado di produrre, meno si può essere liberati dalla fati-
ca di imparare»193. Non ci si può esimere dalla fatica di imparare, di 
pensare con metodo.

Ciò si lascia osservare nel modo in cui Schelling ripensa la pra-
tica di insegnamento. Come Fichte, anche Schelling, nel corso della 
sua carriera universitaria, condivide un progressivo rifiuto dell’uso 
dei compendi. Un esempio paradigmatico di questo atteggiamento 
è offerto dalle lezioni tenute a Erlangen nel 1821, raccolte sotto il ti-
tolo Initia philosophiae universae194. Nella seconda di queste lezioni, 
Schelling descrive le modalità con cui il pubblico deve relazionarsi 
alla lezione per poter comprendere il suo sistema. Come in Fichte, le 
esigenze metodologiche sono rivolte tanto all’insegnante quanto agli 
studenti: entrambi sono chiamati a partecipare attivamente al pro-
cesso di comprensione, il quale richiede una vera e propria rivoluzio-
ne di metodo. A differenza delle forme di conoscenza proposiziona-
le, che procedono linearmente da un assunto a quello successivo, il 
sistema di Schelling avanza in maniera diversa. Sebbene il sistema si 
svolga secondo una successione, il sapere non avanza in modo me-
ramente lineare, cumulativo: il significato di quanto viene esposto 
si rivoluziona progressivamente con l’evolversi dell’intero sistema e 

190  VMS, p. 244; trad. it., p. 31.
191  VMS, p. 234; trad. it., p. 23.
192  Ibidem.
193  VMS, p. 235; trad. it., p. 24.
194  Sugli aspetti metodologici di queste lezioni si veda A. Bilda, Philosophi-
sche Haltung. Wissensvermittlung- und Inszenierung in Schellings Erlanger 
Vorlesung von 1821, in Praxis des Philosophierens, pp. 161-194.



121

dei suoi momenti particolari. Ogni nuovo pensiero si fonda su quello 
precedente e, al contempo, esercita su di esso un effetto retroattivo 
di approfondimento che lo riconfigura radicalmente, costringendo a 
riconsiderarlo alla luce della nuova acquisizione teorica. Agli studen-
ti, dunque, si richiede diligenza e attenzione, al fine di apprendere 
attivamente un medesimo contenuto più volte e di coglierne corret-
tamente le variazioni e le modulazioni che questo può assumere195.

Questa prassi di insegnamento culmina in una posizione estrema-
mente radicale: il divieto, rivolto da Schelling ai suoi uditori, di tra-
scrivere le lezioni, e la predilezione per la forma della lezione libera 
(freier Vortrag), che – come per Fichte – assume i tratti di una vera e 
propria procedura socratica196. Si tratta di una scelta non contingen-
te, ma eminentemente metodologica: per una corretta esposizione 
della filosofia, la forma della lezione libera risulta infatti la più ade-
guata, poiché consente di condensare e combinare i pensieri in modo 
da renderne possibile una comprensione immediata che possa essere 
trasformativa nell’instaurare una relazione produttiva con l’ascolta-
tore. Quest’ultimo non rimane passivo, ma viene ingaggiato attiva-

195  Ciò testimonia il carattere processuale e mai compiuto del suo siste-
ma, sempre in fase di rielaborazione. La scrittura rischia di irrigidire la di-
namica del pensiero filosofico. Il termine Werkstätte usato da Schelling nel 
1821 esprime al meglio questa dimensione di work in progress. Si veda F. W. 
J. Schelling, Initia philosophiae universae, manoscritto conservato a Berli-
no (NL Schelling 103, 36. Vorlesung, 315a): «Ciò che deve ancora ricevere, 
nel silenzioso laboratorio della scienza [in der stillen Werkstätte der Wissen-
schaft], la sua ultima elaborazione (Ausbildung) prima di poter passare nel 
mondo – ossia di essere introdotto nel mondo o, come si suol dire, tra la 
gente [eh’ es in die Welt übergehen kann, in die Welt oder wie man zu sagen 
pflegt unter die Leute zu bringen] –, e che dovrebbe quindi dissuadermi in 
futuro dal comunicare molti risultati di anni di ricerca, i quali si riferisco-
no a quell’intero di cui lei conosce soltanto gli inizi, i contorni più esterni».
196  Si veda Initia philosophiae universae, 6ª lezione, dove Schelling rispon-
de esplicitamente alle domande poste dagli studenti. Come ricorda Bilda (p. 
175), citando il diario di Platen (Die Tagebücher des Grafen August von Pla-
ten, a cura di Laubmann e Scheffler, vol. 2, p. 441), Schelling confessa di aver 
«guadagnato di più dalle obiezioni dei suoi studenti che non dagli studiosi 
che avevano scritto interi libri contro di lui».



122

mente nella genesi dei contenuti e nella loro articolazione critica, ac-
compagnato dal discorso dell’oratore.

Anche nel caso di Schelling, la proposta di un atteggiamento fi-
losofico orientato all’oralità e al pensiero autonomo corrisponde al 
contenuto stesso della filosofia. La determinazione del suo statuto co-
me sistema in divenire richiede strutturalmente di giustificare, filo-
soficamente, i modi in cui la filosofia si riproduce e viene trasmessa, 
individuando la modalità richiesta all’ascoltatore per relazionarvisi. 
In questo senso, come afferma Bilda, «la performatività e la forma 
della ricezione diventano parte integrante della filosofia stessa»197, al 
punto da rendere la forma della lezione un vero e proprio medium 
del pensiero198.

3.3 Hegel

3.3.1 Filosofico e storico

La posizione hegeliana contro la riduzione del sapere a una consi-
derazione puramente storica, di un materiale semplicemente trovato, 
trova una profilazione chiara – in assonanza parziale con Schelling – 
nelle Prefazioni all’Enciclopedia delle scienze filosofiche (1817, 1827 e 
1830). Anche per Hegel, la questione non è meramente accademica, 
ma riguarda la scienza vera come un autentico bisogno di un tempo 
di crisi199. In questo, l’urgenza, motivata da un bisogno epocale, di de-

197  Bilda, Philosophische Haltung, p. 164.
198  Per un’analisi dettagliata di questo aspetto si veda in particolare il capi-
tolo Das Katheder als Rednerbühne: die öffentlichen Vorlesungen in P.P. Riedl, 
Öffentliche Rede in der Zeitenwende: Deutsche Literatur und Geschichte um 
1800, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1997, pp. 214–294.
199  Cfr. Enz, p. 20; trad. it., p. XCV-XCVI: «Come nelle manifestazioni dell’e-
poca cui ci siamo riferiti in questa prefazione si fa intravedere, sebbene de-
formato, l’impulso del pensiero, così è in sé e per sé un bisogno proprio del 
pensiero stesso che ha raggiunto nella sua formazione l’altezza dello spiri-
to, e un bisogno proprio del suo tempo [für seine Zeit Bedürfniß] – e quindi 
solo per questo degno della nostra scienza –, che ciò che prima era rivela-



123

finire il filosofico, e di farlo per contrasto con lo storico, si presenta 
come cruciale.

Dinanzi alla scienza sta il ricco contenuto che secoli e millenni di 
attività conoscitiva le hanno approntato, e questo le sta dinanzi non 
come qualcosa di storico [Historisches] che altri possiedono e che 
per noi è qualcosa di passato, solo un’occupazione per la coscienza 
della memoria e per l’acume della critica nelle notizie, non per la 
conoscenza dello spirito e l’interesse della verità200.
Il riferimento critico allo storico come un qualcosa che non sa-

rebbe rilevante per «l’interesse della verità»201, e alla memoria come 
facoltà di immagazzinamento di contenuti prodotti da altri per altri, 
che non ci riguarderebbero202, non avrebbero cioè alcun nesso vitale 

to come mistero, ma che, nelle figurazioni più pure (e a maggior ragione in 
quelle più confuse) della sua rivelazione, venga rivelato al pensiero stesso 
– al pensiero che, nell’assoluto diritto della sua libertà, afferma la sua osti-
nazione a conciliarsi con il contenuto solido solo se questo è riuscito a darsi 
la figura allo stesso tempo più degna di sé, vale a dire quella del concetto, 
della necessità che collega tutto, il contenuto al pari del pensiero, e in tal 
modo li rende liberi».
200  Enz, p. 17; trad. it., p. XCIII.
201  Ibidem.
202  Il problema di una conoscenza di «altri» è evidenziato anche nella 
Nachschrift Kehler del 1825, nella discussione di una fede vivente: «Anche 
nella religione il pensiero ha svuotato, schiarito, annientato ogni contenuto, 
e ha prodotto il caput mortuum dell’astrazione. – Dio in sé, si dice anche, 
sarà pure un essere vivente, corrispondente ai fini più alti, ma non è così 
per noi; ogni altro contenuto su Dio ha la stessa legittimità in tal contesto. 
Mantenendosi nell’astrazione vuota si afferma che il resto non è per noi 
[nicht für uns sei]; questo è anche l’andamento storico del mondo: voglio 
sapere cosa hanno fatto gli altri, ma non mi riguarda [mich geht es nicht an] 
– ciò si accompagna a grande erudizione, e questa è molto importante, ma 
non si deve farne l’ultimo punto di vista, né restare in una posizione critica 
che si pone al di sopra con distacco; questo è il difetto di presenza dello 
spirito – lo spirito vivente vuole esserci, vuole esser presente in qualcosa 
che abbia pienezza, spirito, vita» (VWdL I, p. 316). Sulla questione torna 
anche la Nachschrift anonima del 1826: «La testimonianza dello spirito è il 
vero nutrimento della religione; lo spirito, in quanto vero sapere, è eterno, è 



124

con il soggetto, sembra richiamare l’impostazione kantiana. Con es-
sa la posizione hegeliana sembra sulle prime in pieno accordo, perlo-
meno nella presa di distanza dalla riduzione della filosofia a un certo 
genere di conoscere storico:

Altrettanto poco costoro si dimostrano capaci di parlare in modo 
saggio [Weisheit zu reden], e completamente incapaci poi di compiere 
grandi azioni nella conoscenza e nella scienza, cosa che invece 
sarebbe loro compito e dovere; l’erudizione non è ancora scienza203.
Come già aveva mostrato Fichte, il semplice possesso di cono-

scenze non realizza l’esercizio della ragione richiesto dalla filoso-
fia: ciò che importa non è la trasmissione di contenuti, ma l’attiva 
messa in questione del loro preteso valore di verità, in un processo 
in cui alla determinazione dei contenuti si accompagna la trasfor-
mazione critica delle soggettività implicate nel discorso. Un sapere 
non trasformativo, in cui si passerebbero di mano dei contenuti che 
non sembrano riguardarci e in cui è impossibile riconoscersi, è quel-
lo proprio delle scienze dell’intelletto, da cui la filosofia deve distin-
guersi a motivo del suo più radicale esercizio di razionalità.

Si deve sottolineare che c’è una teologia che vuole rapportarsi 
alla religione in modo meramente storico, che ha anche una gran 
quantità di conoscenze, che però sono solo di natura storica. Questa 
conoscenza non ci interessa affatto; se la conoscenza della religione 
fosse solo storica, dovremmo paragonare simili teologi agli impiegati 
di una ditta commerciale, che rendiconto e conteggiano solo la 
ricchezza altrui che passa loro per le mani ma di cui a loro non resta 
nulla, che lavorano soltanto per altri senza ricavarne un guadagno 
personale; essi ricevono sì un salario; ma il loro merito consiste solo 
nel registrare il patrimonio altrui. Nella filosofia e nella religione si 
ha invece essenzialmente a che fare con il fatto che il proprio spirito 
si riconosce una proprietà e un contenuto, si considera degno delle 
conoscenze e non se ne tiene umilmente al di fuori. Questo è dunque 
il rapporto, e il bisogno più specifico che deriva da questo contagio è 

ciò che si chiama ragione. L’aspetto storico [das historische] della religione 
ha come oggetto la volontà di sapere ciò che altri hanno saputo. Ci sono 
persone che fondano la loro erudizione nella conoscenza di ciò che altri 
hanno saputo, senza un giudizio proprio. Ogni essere umano è spirito» 
(VWdL I, p. 422).
203  Enz, p. 29; trad. it., p. XCIX.



125

essenzialmente quello di ritrovare, tramite la filosofia, un contenuto, 
una pienezza del vero204.
Nel passo, tratto dalle lezioni berlinesi di Filosofia della religione 

del 1824, Hegel distingue tra una conoscenza meramente storica e 
una conoscenza filosofica. La prima consiste nell’accumulo esteriore 
di informazioni, senza che il soggetto vi si riconosca o se ne appropri 
interiormente: è una conoscenza che, come l’attività di un impiega-
to commerciale, si limita a registrare un patrimonio altrui senza che 
nulla di essenziale permanga in chi la esercita. In questa prospetti-
va, il meramente storico (historisch) non designa semplicemente ciò 
che appartiene al passato o che è ereditato, bensì designa un rappor-
to con il contenuto che resta esteriore, in cui manca il movimento di 
appropriazione e di riconoscimento da parte dello spirito. Al contra-
rio, per Hegel, la conoscenza filosofica autentica implica che lo spiri-
to trovi se stesso nel contenuto, lo assuma come proprio, trasforman-
dolo e lavorandovi dall’interno alla sua articolazione.

Eppure, proprio quando la vicinanza a Kant sembra più marcata, 
emerge una distanza decisiva. Kant, come poi Fichte, valorizza in pri-
mo luogo l’attività della ragione, e non i contenuti. L’atteggiamento 
che si limita a rispettare i contenuti come qualcosa di estraneo, sen-
za impegnarsi nel loro sviluppo, lungi dall’essere segno di autentica 
umiltà, tradisce per Hegel una presunzione nascosta: quella di crede-
re di sapere già cosa siano la ragione, la verità, l’assoluto, senza sot-
toporsi alla fatica, al lavoro delle contraddizioni che non consente di 
rimanere al riparo dalle contraddizioni che il loro pensiero genera, di 
porsi al sicuro al di là di esse. Ciò che occorre è invece la disponibili-
tà a questo «contagio»205 dei contenuti: farsi interpellare da essi, che 
non sono un che di indifferente, e in questo processo lasciarsi mette-
re in discussione radicalmente.

Un ulteriore sviluppo di questa tesi avvicina Hegel a Schelling, 
piuttosto che a Kant206, perché lega a doppio filo il progredire della 

204  VPR I, p. 44; trad. it., pp. 101-102.
205  Ibidem.
206  Questa è la prospettiva che A. Ferrarin sviluppa in Id., The Unity of Re-
ason: On Cyclopes, Architects, and the Cosmic Philosopher’s Vision, in Kant 



126

scienza con un lavoro che si fa sullo storico, a partire dall’assoluta ri-
levanza che giocano i contenuti su cui lavora la filosofia.

Se l’antico deve essere rinnovato – ovvero se un’antica figurazione 
deve esserlo, perché il contenuto stesso è eternamente giovane 
– allora la figurazione dell’idea […] è infinitamente più degna 
[würdiger] di essere ricordata, anche perché il suo disvelamento 
attraverso l’appropriazione che ne viene fatta nella nostra cultura 
di pensiero non è solo un’immediata comprensione di essa, ma un 
progredire della scienza medesima [ein Fortschreiten der Wissenschaft 
selbst]207.
Il rinnovamento del sapere non consiste semplicemente nel ripro-

porre figurazioni antiche, ma nel riappropriarsene criticamente in 
modo tale da farle vivere nello sviluppo attuale del pensiero. Il lavoro 
di appropriazione di qualcosa che è storico – tanto nel senso di ge-
schichtlich quanto di historisch –, è un processo che fa progredire la 
scienza in ciò che non le è estraneo, né è un qualcosa di indifferente a 
essa, segnando così una continuità più stretta con Fichte e soprattut-
to con Schelling, rispetto a quanto non accada con Kant.

Tuttavia, anche rispetto a Schelling si misura una distanza signi-
ficativa. Se lo sviluppo della scienza passa, secondo Hegel, attraverso 
un lavoro sui contenuti storici, nel quadro teorico schellinghiano la 
dimensione razionale, filosofica, è mostrata nella sua eccedenza, ex 

und die Philosophie in weltbürgerlicher Absicht. Akten des XI. Internationalen 
Kant-Kongresses, pp. 213-228, p. 224: «anche se la ragione di Kant è storica, 
essa rimane, a mio avviso, astratta. Non deve studiare lo svolgersi storico 
dei sistemi; anzi, deve ignorare i dati storici ed empirici, poiché il suo sguar-
do resta puro nell’affermare la propria indipendenza dalla contingenza del-
la storia. Per il filosofo cosmico, secondo le parole della Logica Jäsche,“tutti 
i sistemi di filosofia [valgono] soltanto come storia dell’uso della ragione e 
come oggetti per l’esercizio del suo talento filosofico”. Personalmente, trovo 
discutibile che la storia della filosofia debba essere paragonata a una pale-
stra, nella quale i filosofi del passato siano al massimo esempi, o strumenti 
per esercitare il nostro talento, e non invece momenti della nostra stessa es-
senza, che costituiscono ciò che noi siamo».
207  Enz, p. 20; trad. it., p. XCVI.



127

negativo, attraverso la dimostrazione del fatto che le altre conoscenze 
positive208 non sono assolute: sono finite. Rispetto alla filosofia perciò

in negativo potremmo dire che è la chiara ed intima consapevolezza 
della nullità di ogni conoscenza finita. La si può educare in noi stessi 
[man kann sie in sich bilden]: nel filosofo deve divenire attitudine, 
facoltà costante, capacità di vedere ogni cosa dal punto di vista 
dell’idea209.
In una simile proposta – in cui pure non manca affatto il riferi-

mento all’educazione (formazione, Bildung), come studio ed eserci-
zio tramite cui soltanto, direbbe Hegel, si può partecipare del «regno 
della verità»210 – la dimensione positiva rimane per Schelling, per-
lomeno in quegli anni, un che di affidato all’intuizione. La sua ec-
cedenza è del tutto irriducibile rispetto al lavoro negativo di forma-
zione sulle scienze positive. Se questo garantisce la distinzione tra 
filosofia e altre scienze, l’eccedenza della prima risulta, però, forse, 
non del tutto giustificata nel rapporto che intrattiene con ciò che le 
sta alle spalle, per così dire – esponendosi al rischio, piuttosto, di di-
ventare qualcosa che non ha bisogno di tornare criticamente sul sa-
pere storico-condizionato, né di giustificare all’interno del sapere fi-
losofico quella forma condizionata come la propria. Lo storico, anche 
in questo caso, appare qualcosa di necessario, eppure in certo modo 
preliminare.

Per contro, il quadro hegeliano appare significativamente più ar-
ticolato sin dai primi paragrafi introduttivi dell’Enciclopedia. Da una 
parte, Hegel fa presente le difficoltà che incontra la filosofia nel pre-
sentarsi in forma sistematica a un soggetto che si accinge a filosofare: 

208  Le «scienze positive» vengono intese da Schelling in una maniera che, 
come ha mostrato T. Rajan (The encyclopedia and the university of theory), 
tiene assieme non solo il versante epistemologico, ma anche quello istitu-
zionale. Nella Lezione settima Schelling nota che «le scienze ottengono dallo 
stato e nello stato una esistenza realmente oggettiva [eine wirklich objekti-
ve Existenz], e diventano una potenza [eine Macht]» (VMS, p. 283; trad. it., 
p. 62).
209  VMS, p. 256; trad. it., p. 40.
210  D1818, p. 17; trad. it., p. 225.



128

pur potendo presupporre una certa familiarità con l’oggetto211, la filo-
sofia non può fondarsi su un’esposizione iniziale dei propri principi 
senza compromettere la propria scientificità, che esige la giustifica-
zione radicale di ogni presupposto e consente in ciò una vera liber-
tà fondata su se stessa. D’altra parte, proprio questa consapevolezza 
della filosofia come sapere che si legittima nella propria razionalità, 
richiede un diverso trattamento di ciò che si presenta come ‘dato’ o 
‘fatto’: non la sua cancellazione, bensì un lavoro critico attraverso cui 
passa la determinazione positiva di ciò che la filosofia è.

Un’indicazione in tal senso si trova nella Prefazione alla secon-
da edizione dell’Enciclopedia. Qui Hegel si confronta con la forma di 
raziocinare (Räsonnement) che si occupa di fatti spirituali e religiosi 
ma ne perverte il senso perché non è in grado di comprendere la lo-
ro completezza e concretezza, che resistono alle categorie sterili del 
pensiero finito dell’intelletto. Quando si tratta di rivendicare una dif-
ferenza, preliminare, della filosofia come attività critica che si deve 
sviluppare in un sistema, Hegel fa qualcosa che a prima vista suscita 
un certo imbarazzo. Egli, in maniera sorprendente, non rifiuta da su-
bito il termine factum, che potrebbe apparire come un presupposto 
fisso, storico, resistente al pensiero razionale. Sembra piuttosto pro-
porre – anche se in modo preliminare, coerente con lo stile discor-
sivo di una Prefazione – l’immagine del lavoro filosofico sui facta, 
che distingue la filosofia da altre imprese conoscitive. Mentre il ra-
ziocinare cerca di spacchettare un fatto concreto nelle determinazio-
ni finite del pensiero con cui pensa il mondo (causa, effetto, quanti-
tà, qualità...) elevandolo dalla sua materialità al livello di qualcosa di 
conosciuto, la filosofia non è coinvolta in questo tipo di elevazione 
«perché il fatto della filosofia è la conoscenza già preparata a questo 
scopo, e il comprendere sarebbe quindi soltanto un riflettere (Nach-
denken) nel senso di ripensare (nachfolgendes Denken)»212.

211  Enz, §1.
212  Enz, p. 8; trad. it., p. LXXVII. Sul modo in cui la filosofia sistematica è in 
grado di lavorare criticamente su questa immagine e di ripensarla esibendo i 
presupposti che la sorreggono, si veda il capitolo quinto del presente studio.



129

Il lavoro riflessivo della filosofia è dunque di un genere particola-
re: viene dopo il fatto, ma non gli è estraneo. Non è estraneo perché 
il factum – come il «contenuto positivo» che la filosofia deve «otte-
nere»213, a leggere il Discorso Inaugurale – non rappresenta un’unità 
granitica di significato che, proveniente da altro, andrebbe semplice-
mente accolta dalla filosofia, come premessa sulla cui base imposta-
re il suo proprio discorso, ma è il risultato di mediazioni specifiche 
che possono – e devono – essere ricostruite nella loro verità. La fi-
losofia, si potrebbe dire, ha a che fare con i facta nella misura in cui 
mostra il loro essere un che di divenuto. Ed è proprio questo lavoro 
di appropriazione a liberare quei contenuti dall’essere semplicemen-
te dati. Mostrare il modo in cui funzionano li rende contenuti per la 
prima volta, verrebbe da dire: li fa essere nella loro verità mettendo 
in luce il ponere (positiven Inhalt) e il facere (facta)214. In questo sen-
so, la filosofia è chiamata in causa non come cognizione che, in ma-
niera generica, verrebbe semplicemente dopo un’altra conoscenza e 
sarebbe in ciò condizionata da questa, mettendo a rischio la propria 
razionalità, ma piuttosto come condizione per interpretare, compren-
dere un factum come factum (nel senso del participio passato), cioè 
nella sua verità.

Questa impostazione apre a un trattamento dello storico che 
è sensibilmente più articolato di quello profilato da Kant, Fichte e 
Schelling. Per valutare adeguatamente questa distanza, occorre par-
tire dalla posizione esplicita, tematica, che Hegel elabora circa il rap-
porto tra filosofico e storico, e verificare in che modo questa trovi re-
alizzazione nella pratica didattica. Ciò consentirà infine di valutare, 
muovendo dall’analisi della lettera del testo, se questa sia in grado di 

213  D1818, p. 19; trad. it., p. 226.
214  L’introduzione della filosofia a partire dalla sua relazione consapevole 
alla fatticità è confermata e ulteriormente esplorata all’interno del Concet-
to preliminare. Lì il bersaglio polemico è il sapere immediato, che cerca di 
spacciare fatti nudi come verità assolute solo perché sono «nella coscienza 
di ognuno» (Enz, p. 63; trad. it., p. 33). In quanto assolutizza tali fatti nella 
misura in cui sono ampiamente sostenuti, una tale cognizione non riesce a 
cogliere la loro vera articolazione, perché li lascia indiscussi: essi sono ciò 
che immediatamente sono.



130

rendere conto costitutivamente di ciò che Hegel si trova a fare a le-
zione, e se rappresenti una risposta a un bisogno del tempo – una ri-
sposta coerente e integrata nel modo in cui è inteso lo statuto della 
filosofia.

3.3.2 Filosofia e filosofare: il problema dei contenuti

Per comprendere il modo in cui Hegel tematizza la rilevanza dei 
contenuti, è decisiva la lettera aperta che scrive il 2 agosto 1816 a von 
Raumer, Sull’insegnamento della filosofia nell’università. In essa trat-
teggia una situazione disperante per la filosofia e il suo insegnamen-
to. Da una parte, dopo Kant, la metafisica si è ridotta a un edificio di 
conoscenze privo di efficacia, incapace di incontrare gli interessi e 
i bisogni contemporanei di avere comprensione delle dinamiche di 
una realtà in profonda trasformazione. Dall’altra, la nuova idea di 
filosofia non ha ancora trovato, secondo la diagnosi hegeliana, una 
configurazione scientifica autentica. Si assiste, dunque, a una pe-
renne oscillazione tra due poli opposti, ma ugualmente unilaterali: 
«scientificità e scienze prive di interesse»215, da una parte, e «interesse 
senza scientificità»216, senza rigore, dall’altra. Al bisogno di una filo-
sofia all’altezza di un tempo di crisi rispondono infatti diversi tenta-
tivi, che tuttavia non si confrontano affatto con la trasformazione dei 
materiali concettuali ereditati, ossia di quei contenuti attraverso cui 
la cultura ha storicamente dato forma alla propria autocomprensio-
ne. Al contrario, essi prediligono la libera espressione della ragione, 
la critica dirompente che si congeda dalle forme passate, dando vita 
a un arcipelago di filosofie che sono nient’altro che espressioni sog-
gettive di coloro che le progettano.

La soluzione hegeliana di riforma della scienza filosofica – e, con 
essa, dell’insegnamento, come sua dimensione decisiva – passa in-
vece per il ripensamento del metodo. Tale ripensamento, che condu-
ce la filosofia necessariamente alla forma sistematica come l’unica 
adeguata all’articolazione della razionalità, si accompagna a una ri-

215  Briefe II, p. 97; trad. it. in SB, p. 113.
216  Ibidem.



131

determinazione essenziale: quella dei contenuti come strutturali al-
la scienza. Ciascun contenuto prende forma, si dà in determinazio-
ni distinte, in un sistema di relazioni che è compito della scienza 
sviluppare. La filosofia deve lavorare sui contenuti non lasciandoli 
nell’opacità che li caratterizza quando vengono semplicemente as-
sunti storicamente (in senso historisch), ma analizzandoli nella totali-
tà che il loro svolgimento necessario implica.

Il riferimento alla determinatezza è decisivo per Hegel. La riforma 
della filosofia e del suo insegnamento (e apprendimento) è possibile, 
ed è in grado di intervenire sul reale, non quando la filosofia rinunci 
alla propria scientificità per risvegliare l’interesse attraverso un’ap-
parenza allettante, ma quando diventi propriamente filosofia: vale a 
dire, quando sia massimamente sistematica. Solo ciò che è massima-
mente determinato diviene «chiaro [deutlich], comunicabile [mitteil-
bar] e capace di divenire un bene comune [Gemeingut]»217 – non la 
mera espressione della genialità di una soggettività individuale.

La centralità dei contenuti, al pari del metodo, per il ripensamen-
to della filosofia viene affrontata anche in un testo precedente, in cui 
Hegel discute dell’insegnamento della filosofia al Ginnasio. Negli an-
ni di Norimberga, nella sezione intitolata Metodo del Privatgutachten 
a Immanuel Niethammer del 23 ottobre 1812 (Sull’insegnamento della 
filosofia nel ginnasio), Hegel polemizza contro la separazione tra un 
conoscere meramente storico e un pensare da sé (Selbstdenken) origi-
nato dalla sola ragione.

In generale, si distingue il sistema filosofico, con le sue scienze 
particolari, dal filosofare vero e proprio. Secondo la moda moderna, 
specialmente della pedagogia, non si deve tanto venire istruiti nel 
contenuto della filosofia quanto imparare a filosofare senza contenuto; 
ciò vuol dire, pressappoco: si deve viaggiare, viaggiare sempre, senza 
conoscere le città, i fiumi, i paesi, gli uomini, ecc218.
Per Hegel, l’enfasi – diffusa in particolare tra i pedagogisti bava-

resi – sul filosofare come puro esercizio della razionalità individuale, 
a discapito dei contenuti, non è in grado di rendere conto di che cosa 
sia effettivamente filosofia. Essa rischia, piuttosto, di ridurla a un pu-

217  Briefe II, p. 100; trad. it. in SB, p. 117. Trad. leggermente modificata.
218  SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107.



132

ro esercizio formale di discussione, a una pratica del giudizio, come 
se questa non fosse il lavoro per l’articolazione verace dei contenuti 
della filosofia, ma un’attività autoriferita.

La distinzione tra la filosofia e il filosofare, come arte soggettiva, 
viene messa in crisi da Hegel attraverso tre argomenti principali. In 
primo luogo, rimanendo nella metafora del viaggiare, egli osserva: 
«nel conoscere una città, nel giungere poi ad un fiume, ad un’altra 
città e così via, si impara senz’altro, in tal modo, a viaggiare, e non 
s’impara soltanto, ma si viaggia già effettivamente. Così quando si 
viene a conoscenza del contenuto della filosofia, non si impara sol-
tanto il filosofare, ma si filosofa anche già effettivamente»219. Analo-
gamente, quando si entra in contatto con i contenuti della filosofia, 
non si apprende soltanto il filosofare, ma si filosofa già effettivamen-
te. Il confronto con i contenuti implica quindi, per Hegel, un’attività 
filosofica concreta. Secondo Hegel, nel confronto con i contenuti c’è 
tanto un filosofare attivo – ciò che invece sarebbe precluso, secondo 
i pedagogisti – quanto filosofia in senso stretto, come un che di costi-
tutivo e ricco di contenuto.

Il punto decisivo per considerare cos’è la filosofia non è la doman-
da sulla sua presunta definitività, che porterebbe a ritenerla piuttosto 
mai data del tutto, un’ideale regolativo o un’origine dei diversi ten-
tativi del filosofare, secondo l’opzione proposta da Kant. L’esigenza 
è piuttosto quella di comprendere il lavoro filosofico come lo svolgi-
mento di ciò che è proprio di un certo tempo, del reale nella comples-
sità dei processi che lo costituiscono, nella forma del concetto. Que-
sto è il secondo argomento proposto da Hegel:

la filosofia comprende i più alti pensieri razionali intorno agli oggetti 
essenziali, comprende l’universale e il vero dei medesimi; è di grande 
importanza acquisire familiarità con questo contenuto, e accogliere 
nella propria testa questi pensieri. Il procedimento, triste, meramente 
formale, il perenne cercare e vagare, senza contenuto, l’asistematico 
sofisticare e speculare, hanno come conseguenza la vacuità e la 
mancanza di pensieri in testa, il fatto che non si sappia nulla. […] 
Le scienze wolffiane, logica, ontologia, cosmologia, ecc., diritto 
naturale, morale, ecc., sono più o meno scomparse; cionondimeno 
la filosofia rimane un complesso sistematico di scienze ricche di 

219  Ibidem.



133

contenuto. Inoltre la conoscenza dell’assolutamente assoluto – (poiché 
quelle scienze debbono venire a conoscenza del proprio particolare 
contenuto anche nella sua verità, ossia nella sua assolutezza) – è 
possibile soltanto attraverso la conoscenza della totalità nei suoi 
gradi costitutivi di un sistema; e quelle scienze sono i suoi gradi220.
Il bisogno che muove Hegel in questo passo è quello di liberare 

dalla convinzione, diffusa dopo Kant, per cui la filosofia si identifi-
cherebbe interamente con un sapere del sapere, una ricerca metodo-
logica orientata non agli oggetti ma al modo in cui funziona il sapere. 
Il procedimento formale del cercare è certo essenziale alla filosofia, 
che, come scienza radicale, non può accettare, accogliere per presup-
posti dei contenuti semplicemente trovati su cui basare la propria ri-
cerca. Tuttavia, la scienza filosofica non è l’esercizio scettico che non 
si risolve mai effettivamente nel conoscere, o passa senza sistemati-
cità da un tema a un altro. È invece un intero di conoscenze giusti-
ficate razionalmente, su cui si torna sempre a lavorare criticamente 
– in continuità con i tentativi precedenti, che non sono un che di sog-
gettivo, isolato, bensì il lavoro attraverso cui l’oggettività del reale si 
articola costantemente, come Hegel scriverà nella lettera a von Rau-
mer. La conoscenza della totalità è propriamente il lavoro filosofico, 
in essa la ragione si riconosce221.

Cruciale è il terzo argomento, in cui confluiscono con maggiore 
evidenza i nodi della posizione di Hegel sulla distinzione tra il filoso-
fare e la filosofia – ossia tra ciò che, kantianamente, potrebbe essere 

220  Ibidem.
221  Contro la separazione di filosofare e filosofia Hegel si era espresso già 
nello scritto Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling 
(1801), quando affermava che «il filosofare che non si costruisce come siste-
ma è una fuga continua di fronte alle limitazioni, è più una lotta della ragio-
ne per la libertà che puro conoscere di sé, fattosi sicuro e chiaro in rapporto 
a se stesso. La ragione libera e la sua azione sono una cosa sola e la sua atti-
vità è una pura esposizione di se stessa. In questa autoproduzione della ra-
gione l’assoluto si configura in una totalità oggettiva, la quale è un intero in 
sé sorretto e compiuto, priva di ogni fondamento esteriore, bensì fondata da 
se stessa nel suo inizio, mezzo e fine» (Diff, p. 30; trad. it., p. 35).



134

appreso ed esercitato, e ciò che non sarebbe possibile imparare per-
ché è un’idea mai data in concreto:

il procedere nella conoscenza di una filosofia ricca di contenuto non 
è altro che l’apprendere. La filosofia deve essere insegnata e appresa, 
al pari di ogni altra scienza. L’infelice prurito di educare a pensare da 
sè [Selbstdenken] ed a produrre autonomamente ha messo in ombra 
questa verità; come se, quando io imparo cosa sia la sostanza, la causa 
o qualsiasi altra cosa, non pensassi io stesso, non producessi io stesso 
nel mio pensiero queste determinazioni, ma queste venissero invece 
gettate in esso come pietre; come se, inoltre, quando io esamino la 
loro verità, le prove delle loro relazioni sintetiche o il loro dialettico 
passare l’una nell’altra, non conseguissi io stesso tale conoscenza, 
non mi convincessi io stesso di queste verità; come se, quando ho 
imparato bene il teorema di Pitagora e le sue dimostrazioni, non fossi 
io stesso a conoscere questo teorema ed a mostrarne la verità. Nella 
misura in cui lo studio filosofico è in sé e per sé un’attività autonoma 
[Selbsttun], esso è un apprendere; l’apprendere una scienza già 
esistente, formata. Questa è un patrimonio costituito da un contenuto 
acquisito, elaborato, formato: questo bene ereditario disponibile 
dev’essere acquistato dall’individuo, ossia, venire appreso222.
La distinzione tra il filosofare, inteso come l’atto del pensare da sé, 

e la filosofia, intesa come una scienza ricca di contenuti, costituisce 
per Hegel una differenza insostenibile, che si fonda su diversi frain-
tendimenti.

Anzitutto, fraintende la natura del filosofare, intendendolo come 
attività soggettiva slegata dai contenuti. Quello che, però, appare co-
me un esercizio della razionalità, mancando della dimensione siste-
matica e del lavoro sui contenuti giustificati nella loro necessità, è 

222  SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107. Sul tema dell’apprendimento e il 
pensare con la propria testa si veda il contributo di E. Berti, Pensare con la 
propria testa?, in Insegnare filosofia, pp. 5-18. A proposito di questo terzo 
argomento, Berti legge una preoccupazione hegeliana che va nella direzio-
ne di una difesa della filosofia nella sua dimensione professionale (p. 11). 
Dato il contesto in cui questo argomento è presentato, ossia un documen-
to sull’insegnamento della filosofia al Ginnasio, mi sembra che quanto può 
certo apparire come una difesa professionale della filosofia sia, in realtà, una 
messa in discussione rivolta all’esercizio della filosofia per chiunque la pra-
tichi. A presupporre un lavoro arduo è la filosofia in quanto tale, per chiun-
que vi si dedichi, e non solo, mi sembra, la professione del docente.



135

piuttosto un esercizio inconsapevole di come funziona la propria at-
tività: la intende come una pratica generativa, ma rischia di ridursi, 
in realtà, a mera funzione soggettiva. In secondo luogo, fraintende 
l’attività dell’apprendere quando si tratta della scienza filosofica. Ta-
le fraintendimento sembra muovere dal presupposto che, nell’atto 
dell’apprendere la filosofia, i contenuti vengano semplicemente de-
positati nel pensiero come pietre gettate in un contenitore inerme, 
anziché sottoposti a un’indagine critica in cui le loro articolazioni 
sono esibite secondo la loro necessità. Oppure, nel migliore dei casi, 
si immagina che partecipare alla filosofia sia simile al lavoro attivo 
in una scienza qualsiasi, dove si può procedere da assunti ereditati 
– l’oggetto e il metodo della scienza – senza rimetterli in questione 
mediante un’indagine razionale. In entrambi i casi, secondo questo 
fraintendimento diffuso, l’apprendere si ridurrebbe a un raccogliere 
passivo, anziché configurarsi come un riconoscimento critico di un 
patrimonio che si offre allo spirito e che va giustificato e compreso 
nel modo in cui è divenuto e continua ad insistere – in forme più o 
meno coscienti – nel mondo di cui la filosofia deve offrire compren-
sione.

Ciò che caratterizza l’epoca presente sarebbe dunque, per Hegel, 
una focalizzazione pressoché esclusiva sul pensare da sé che rischia 
di mistificare il senso autentico del filosofare, nella misura in cui dif-
fonde l’idea che il pensiero sia una produzione personale, individua-
le, «indipendente da quei vincoli linguistici determinati, logicamente 
strutturati e storicamente elaborati, che sono i pensieri»223 – e che so-
no, invece, un che di oggettivo, di determinato. Nel migliore dei casi, 
questa concezione rappresenta una radicalizzazione – sempre emer-
gente e difficilmente evitabile – della paura kantiana, e fichtiana224, 

223  P. Giuspoli, Formazione e mediazione del sapere. Teoria e pratica dell’in-
segnamento filosofico in Hegel, in Insegnare filosofia, pp. 160-186, p. 180. Il 
contributo di Giuspoli, insieme gli altri dell’autore sul tema, rappresenta 
una delle indagini più approfondite e puntuali sul tema dell’insegnamen-
to di Hegel.
224  Il rischio di una perdita dei contenuti a fronte di una significativa en-
fatizzazione dell’atto razionale mi sembra non sufficientemente discusso 
nell’indagine pur approfondita di Solé (¿Aprender la filosofía o aprender a 



136

di una sclerotizzazione dell’operazione razionale nei suoi prodotti, e, 
con essa, della fine della filosofia. Nel peggiore dei casi, il «prurito di 
educare a pensare da sé»225 si pone all’origine di una cecità pericolo-
sa: si finisce infatti col credere che qualcosa sia ‘pensato da sé’ sol-
tanto in quanto porti il marchio dell’originalità, ossia nella misura in 
cui si discosti dal pensiero altrui, propagando però così un frainten-
dimento esiziale sull’autonomia e sull’indipendenza del pensiero, che 
si spaccia come assoluto senza disporre degli strumenti critici per ri-
conoscere la propria parzialità, soggettività e situatività226.

Le radici di questa polemica hegeliana contro la moderna peda-
gogia sono visibili già nel Discorso del 29 settembre 1809. Qui, a dife-
sa dello studio dei classici in lingua latina e greca come esperienza 
estraniante e perciò formativa, Hegel scrive:

Non bisogna infatti guardare al progresso della cultura come allo 
sviluppo tranquillo di una catena nei cui primi anelli siano incastrati 
i successivi, con attenzione ai precedenti, ma fatti di una loro 
propria materia, e senza che quest’ulteriore lavoro si rivolta a quello 
compiuto prima. La cultura deve bensì disporre di una materia e 
di un oggetto precedenti sui quali lavora, che essa trasforma e cui 
impone una nuova figura. È necessario che noi ci conquistiamo il 
mondo dell’antichità abbastanza a fondo per possederlo e ancor più 
per disporre di qualcosa da elaborare. Al fine tuttavia di divenire 

filosofar?), prevalentemente concentrata sulla discussione della decisione di 
filosofare.
225  SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107.
226  Nello scritto Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schel-
ling, all’interno della sezione dedicata al rapporto del filosofare con il si-
stema filosofico, Hegel rappresenta il filosofare come un’azione che – per 
l’assenza di connessione interna del suo contenuto, che non è una totalità 
oggettiva – si disperde perennemente in molteplicità. Il passaggio auspicato 
da Hegel è che la molteplicità sia posta in rapporto: «deve sorgere il bisogno 
di produrre una totalità del sapere, un sistema della scienza. Solo in questo 
modo la molteplicità di quei rapporti si libera dalla contingenza, ottenen-
do essi il loro posto nel nesso della totalità oggettiva del sapere ed essendo 
stata realizzata la loro oggettiva compiutezza» (Diff, p. 30; trad. it., p. 35).



137

oggetto, la sostanza della natura e dello spirito dev’essersi posta di 
fronte a noi, deve aver assunto la forma di qualcosa di estraneo227.
Il lavoro filosofico è essenzialmente un lavoro trasformativo, che 

non presuppone nulla – né i contenuti, né il metodo d’indagine, né le 
soggettività che vi partecipano, o le scene in cui si compie, e neppu-
re il bisogno stesso della filosofia. La filosofia è comprensione della 
storia dello spirito, una storia in cui ciò che precede appare come una 
forma morta, incapace di essere normativa per il tempo presente, e 
che va riappropriata nel suo elemento essenziale, affinché le forme 
che avanzano come tentativi di comprensione del mondo presente 
acquisiscano figura. Il vecchio si trasfigura nel nuovo.

Affinché ci sia discorso filosofico, è necessario dunque che si dia-
no, criticamente, dei contenuti. Se il riferimento a tali contenuti non 
è semplicemente il gesto di ereditare passivamente oggetti da una 
supposta tradizione, ma il risultato di un lavoro critico, allora il di-
ventare oggetto della filosofia non è una premessa né un dato garan-
tito, bensì il frutto di un’appropriazione di qualcosa che ha e deve 
darsi l’apparenza dell’estraneo, di qualcosa d’altro dallo spirito. I con-
tenuti sono giustificati solo quando la scienza filosofica ne ha prodot-
to il concetto, che è la ragion d’essere di ciò che è, anche di ciò che ha 
l’apparenza di essere l’altro della razionalità.

Spesso, ciò che appare come il più familiare è per Hegel in real-
tà il meno conosciuto. Questo vale, in primo luogo, per le determi-
nazioni di pensiero. Esse sono ricche di contenuto, ma la loro natu-
ra viene perlopiù fraintesa. Si è talmente abituati a concepirle come 
forme soggettive di categorizzazione della realtà, che esse sembrano 
semplici produzioni della spontaneità individuale, strumenti per or-
dinare la molteplicità dell’esperienza. In questa immagine, le deter-
minazioni di pensiero appaiono come mezzi tra il mondo e il sogget-
to, in possesso di quest’ultimo. Ciò che sfugge è che sono invece le 
determinazioni stesse a costituire il soggetto, il fondamento che lo 
precede e lo forma, la sua sostanzialità. Tale sostanzialità, tuttavia, 
non può essere criticamente appropriata finché si coltiva l’illusione 
che del pensiero si disponga come di un semplice strumento. Sarà la 

227  SB, p. 461; trad. it., p. 47.



138

filosofia a mostrare come siano proprio le determinazioni di pensie-
ro, con la loro «efficacia determinatrice del contenuto [Inhaltsbestim-
mende Wirksamkeit]»228, a costituire non solo l’attività (apparente-
mente soggettiva) del pensiero, ma tutto ciò che è. La libertà effettiva 
si dà solo nel riconoscimento e nel lavoro critico su tale sostanzialità.

3.3.3 La formazione alla libertà e il problema dell’insegnamento

Se quella tracciata finora è la presa di posizione tematica di Hegel 
sul modo in cui la filosofia si determina non tralasciando la domanda 
sullo storico, come prende forma questa posizione nella prassi della 
lezione?

Le configurazioni assunte dall’antinomia della filosofia nella filo-
sofia classica tedesca esaminate fin qui, hanno mostrato come il lato 
esterno sia parte integrante del concetto stesso di filosofia e non un 
semplice effetto collaterale di un’interrogazione internalistica della 
filosofia ripiegata su di sé. In questo periodo, non si dà definizione 
della filosofia che non implichi, nel processo della propria giustifica-
zione, l’interrogazione radicale dei luoghi e dei modi attraverso cui 
essa si costituisce come sapere: un insieme di conoscenze dotate di 
effetti trasformativi su differenti soggettività. Come si è visto nella 
breve panoramica offerta sulla pratica didattica di Fichte e Schelling, 
le forme di insegnamento sono inseparabili dai loro approcci filo-
sofici alla libertà, non si lasciano distinguere dal concetto di libertà 
del pensiero che essi elaborano filosoficamente. Tanto Fichte quanto 
Schelling – per limitarci agli esempi considerati qui –, nel trasmet-
tere la loro filosofia, inaugurano uno spazio critico, modellato essen-
zialmente da un atteggiamento ricettivo (che è non meno attivo) che 
rende possibile la comprensione del pensiero filosofico in quanto tale 
e consente di ripensare i luoghi e le modalità di produzione e ripro-
duzione della filosofia. La loro prassi di scrittura filosofica e di inse-
gnamento genera un contesto partecipativo in cui filosofia e filoso-
fare diventano possibili, e all’interno del quale tutte le soggettività 
partecipanti (sia quelle degli studenti, sia quella del docente) vengo-

228  WdL I, p. 13; trad. it., p. 14.



139

no messe in questione, nel medesimo processo in cui i contenuti filo-
sofici sono esibiti nella loro necessità.

Nel contesto di questa formazione alla libertà, la posizione di He-
gel appare alquanto eccentrica. Il modo in cui Hegel articola il siste-
ma e tiene lezione si colloca al tempo stesso in continuità e in rottura 
con la loro revisione della pratica didattica.

La continuità si coglie soprattutto nelle lezioni condotte su mano-
scritto: si pensi ai corsi sulla storia universale, sulla storia della filo-
sofia, sull’estetica o sulla filosofia della religione. È nota l’eloquenza 
particolarmente stentata e, in apparenza, oscura di Hegel, restituita 
da diversi ritratti del tempo. Anche a Berlino, come già a Jena e Hei-
delberg, il suo incedere espositivo era spesso interrotto da pause, tor-
sioni, e da indugi su momenti specifici del discorso, quasi isolando 
una per una le proposizioni in cui un certo contenuto era sviluppato. 
Gli studenti più attenti riuscivano a riconoscere in questo andamento 
il districarsi di un pensiero in atto, il vero oggetto in questione.

Un’eloquenza che fluisce via tutta liscia presuppone che si sia arrivati 
a una completa padronanza dell’oggetto e l’abilità formale consente di 
scivolare con la massima destrezza fuori dai punti indecisi, eludendo 
la piattezza. La sua invece doveva provocare i pensieri più potenti 
dal più riposto fondo delle cose, e se quelli dovevano operare con 
l’energia del vivente dovevano pure, anche dopo una mediazione e 
rielaborazione di anni, ricrearsi in lui in una loro vivente pienezza229.
Ciò che per Hegel risulta di primaria importanza non è la sogget-

tività del professore, la sua peculiare genialità nel comporre il mate-
riale in modo ‘originale’, bensì la trama razionale esibita nel suo farsi: 
un avanzare necessariamente discorsivo, che non può proporre all’u-
ditorio alcuna verità immediata su cui poggiare stabilmente i piedi, 
ma che richiede, invece, lo sforzo e la costanza di seguire la necessità 
con cui il contenuto si sviluppa fino alle sue estreme conseguenze, ri-
sultando verace solo alla fine del suo movimento di autodetermina-
zione. Una simile prassi filosofica si fonda, per Hegel, in ciò che la fi-
losofia è, e, viceversa, contribuisce a determinarla.

229  H.G. Hotho, Vorstudien für Leben und Kunst, Stuttgart, Klett-Cotta, 1835, 
p. 386; traduzione italiana di questo passo in T.W. Adorno, Tre studi su Hegel, 
a cura di F. Serra, introduzione di R. Bodei, Bologna, Il Mulino, 1971, p. 168.



140

In ciascuna delle scienze filosofiche (filosofia della religione, fi-
losofia dell’arte, filosofia dello spirito soggettivo, filosofia della na-
tura…), il concetto, l’oggetto e il metodo sono radicalmente in que-
stione. Le lezioni iniziano, infatti, ponendo quasi sempre la domanda 
sulla dignità (Würdigkeit) che un certo contenuto avrebbe per rice-
vere una trattazione filosofica. A questa domanda si aggiunge, subi-
to dopo, quella circa la capacità della filosofia di offrirne una tratta-
zione adeguata, senza pervertire la verità dell’oggetto in questione. 
Come può la filosofia, che ha a che fare con l’universale e il vero, es-
sere in grado di trattare contenuti che sembrano prodotti dell’imma-
ginazione, come l’arte; o del sentimento, come la pratica religiosa? È 
difficile sovrastimare la radicalità di queste domande. Hegel mostra 
come esse trovino la sede adeguata in cui venire trattate non in una 
discussione esterna alla scienza, come questioni preliminari da ri-
solvere prima dell’avvio della trattazione, ma all’interno dello stesso 
svolgimento scientifico dei contenuti: come problemi che, nella mi-
sura in cui sono connessi alla cosa, vengono prodotti dal contenuto 
stesso. Non si tratta, dunque, di affrontare queste domande nel modo 
in cui sorgono disordinatamente da una certa tendenza contempora-
nea (ad esempio quella di svalutare la capacità della ragione di cono-
scere oggetti infiniti come Dio, la verità o la libertà) e che la filosofia 
dovrebbe gestire a monte, prima del suo inizio230. Si tratta piuttosto 
di mostrare come tali questioni emergano dal procedere stesso del 
contenuto, quando questo viene esibito secondo la sua necessità in-
trinseca, senza presupporre come normativa l’immagine immediata 
che se ne ha. A compiersi è una rideterminazione concettuale di ciò 
che è implicato da quelle domande: concetti come verità, oggettività, 
soggettività, ragione, assoluto, rappresentazione, finito, infinito, sen-
timento, intuizione sono affrontati e giustificati nel loro sorgere pro-
gressivo, secondo il movimento interno dell’oggetto. In questo pro-
cedere, la scienza filosofica guadagna e dimostra il proprio metodo 
– dimettendo anche la rappresentazione, iniziale, per cui la scienza 

230  Su questa questione si consideri il modo in cui Hegel affronta il proble-
ma dell’inizio della filosofia della religione nell’Introduzione al corso berli-
nese del 1824, sotto a Questioni preliminari.



141

funzionerebbe come una struttura formale separata dai contenuti che 
tratta e indifferente rispetto ad essi.

L’esposizione a lezione di un sapere inteso in questo modo te-
stimonia un lavoro in fieri, aperto: non finalizzato alla semplice tra-
smissione – e dunque alla passiva ricezione – di contenuti già forma-
ti, ma orientato a realizzare in atto il modo in cui la trama razionale 
dell’oggetto, di volta in volta esaminato, si articola sistematicamente. 
Ciò che appare come risultato semplice è mostrato nel processo dina-
mico attraverso cui sviluppa ciò che è implicato dalle contraddizioni 
che definiscono la sua forma specifica. Sistema, metodo e oggetto de-
vono essere dimostrati filosoficamente: non come conquiste acquisite 
una volta per tutte, ma come processi che devono essere di volta in 
volta istituiti e giustificati.

Di tale logica, che è nello stesso tempo insegnamento e lavoro scien-
tifico, sono testimonianza le strutture dei collegi berlinesi. Ciascun 
collegio non è mai pura ripetizione dei precedenti, ma occasione rin-
novata di lavorare alla determinazione sistematica filosoficamente 
consistente di una certa scienza filosofica – che è, per Hegel, come 
vedremo, in primo luogo da istituire. Come è noto – ed è soprattut-
to qui che la continuità con Fichte e Schelling vacilla – Hegel non si 
limita a tenere lezioni su manoscritti in cui presenta, davanti all’udi-
torio, singole discipline filosofiche, che vengono elaborate attraverso 
numerosi cicli di lezioni, guadagnando progressivamente una forma 
sistematica. Accanto a queste lezioni – che, a giudicare dalle trascri-
zioni231, ebbero grande influenza sui contemporanei – Hegel tiene an-
che corsi condotti su compendio. Anche in questo caso, tuttavia, la 
presunta vicinanza (in particolare a Kant) rivela una distanza altret-
tanto significativa. Hegel, infatti, non si limita a utilizzare un com-
pendio altrui, ma scrive i Lineamenti di filosofia del diritto (1820) e so-

231  Cfr. Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 296: «Per la nostra conoscenza attua-
le della filosofia di Hegel, le trascrizioni delle lezioni manoscritte rivestono 
dunque un’importanza maggiore rispetto alle trascrizioni delle lezioni sui 
compendi. Per questo motivo, l’esposizione che segue, relativa alle singole 
discipline, potrà limitarsi — nel caso delle lezioni sui compendi – al rapporto 
tra compendio e trascrizioni; mentre, nel caso delle lezioni manoscritte, do-
vrà anche tener conto dello sviluppo della loro forma sistematica».



142

prattutto l’opera che è ad oggetto del presente studio: l’Enciclopedia 
delle scienze filosofiche in compendio (Heidelberg: 1817; Berlino: 1827, 
1830) – un testo che, come vedremo nel prossimo capitolo, Hegel 
concepisce, da un lato, come un manuale destinato all’insegnamento, 
redatto nella forma del compendio; dall’altro, come «una nuova ela-
borazione della filosofia secondo un metodo che […] verrà pure rico-
nosciuto come l’unico vero, identico al contenuto»232.

Nell’Enciclopedia si distingue tra il corpo dei paragrafi – il testo 
principale, autonomo e giustificato in sé, a partire dal quale Hegel 
tiene lezione – e le annotazioni, che forniscono spiegazioni più gene-
rali di quanto distillato filosoficamente nei paragrafi. Queste annota-
zioni, testimonianza della discussione viva a lezione e spesso frutto 
dell’interazione tra docente e studenti233, diventano progressivamen-
te più ampie, al punto che le edizioni berlinesi dell’Enciclopedia 
(1827, 1830) risultano più che raddoppiate nell’estensione, segnalan-
do un lavoro costante di revisione, aggiornamento, approfondimen-
to e chiarificazione da parte di Hegel. Come nel caso delle lezioni su 
manoscritto, anche quelle condotte su compendio offrono una prova 
del modo in cui Hegel lavora filosoficamente a lezione, impegnando-
si, al pari di Fichte e Schelling, a ripensare filosoficamente la forma 
‘lezione’, ossia il problema stesso dell’insegnamento e dell’appren-
dimento della filosofia come sapere. È evidente, infatti, come Hegel 
non separi mai (a differenza di Kant) l’indagine filosofica dall’inse-

232  Enz, p. 23; trad. it., p. LXXV.
233  Sull’importanza, per Hegel, dell’interazione con gli studenti si consideri 
ciò che scrive a Frommann nel 1816, per una cattedra di filosofia a Jena: «La 
mia prima esperienza d’insegnamento a Jena, lo so perché l’ho sentito di-
re, vi ha lasciato qualche pregiudizio nei miei confronti. Certo, allora ero un 
principiante, non avevo ancora le idee ben chiare, e nelle esposizioni orali 
ero legato alla lettura dei miei appunti. Ma i quasi 8 anni di apprendistato al 
Ginnasio, dove si è in costante interazione con i propri uditori e dove l’esser 
capiti e l’esser chiari diventa necessità primaria, mi hanno conferito rispetto 
a quel tempo una perfetta scioltezza» (Briefe II, p. 73; trad. it. II, p. 291; cita-
to in Giuspoli, Formazione e mediazione del sapere, pp. 164-165 (n. 18), testo 
a cui si rimanda per un approfondimento delle modalità di insegnamento 
adottate da Hegel nei diversi contesti educativi).



143

gnamento, mettendo costantemente alla prova non solo il contenu-
to di una disciplina filosofica, ma anche, più in generale, il funziona-
mento e la tenuta della filosofia in quanto sistema.

Ciò che preme sottolineare ora è la dirompenza del modo in cui 
Hegel incarna questa esigenza epocale. Invece di scansare il rischio 
di sclerotizzare la filosofia nei suoi esiti, perfezionando, ad esempio, 
una modalità socratica della lezione, Hegel compie un gesto che sem-
brerebbe più vicino alla tradizione scolastica che al nuovo spirito ri-
formatore del tempo: scrive un compendio costituito da paragrafi 
densissimi, all’apparenza astratti e di difficile comprensione, ripren-
dendo una forma che molti avevano ormai abbandonato. Assumen-
dosi l’onere di redigere un manuale, Hegel avanza una richiesta con-
trointuitiva e radicale al testo: esigere che nella massima esteriorità 
della forma compendiaria il testo non si storicizzi (nel senso di diven-
tare qualcosa di historisch), ma sia filosofia, mantenendo intatta la vi-
talità del pensare che Fichte e Schelling tendevano invece ad affidare 
alla pratica orale. Nella trattazione filosofica della filosofia Hegel non 
contrappone strettamente scrittura e oralità, come se quest’ultima 
fosse la dimensione autentica della dialettica filosofica, da valorizzare 
in quanto meno esposta al rischio di irrigidirsi in formule e perdere 
la propria vitalità; lavora invece, dall’interno, al fatto che la filosofia 
stessa appare nel suo discorso come un che di storico, ossia ha la forma 
di un sapere che ha il proprio storico, e lo sa come storico

Hegel si mostra consapevole della posta in gioco di questa diffe-
renza rispetto a Kant, Fichte e Schelling234, e della difficoltà che essa 
comporta, già in una lettera che scrive a Niethammer del 20 maggio 

234  Cf. VMS, p. 247; trad. it., p. 33: «Dovrò dunque mostrare innanzitutto la 
connessione di tutte le scienze fra di loro e l’oggettività che questa intima 
unità organica ottiene attraverso l’organizzazione esterna delle università. 
In un certo modo questo abbozzo potrebbe tenere il luogo di enciclopedia 
delle scienze. Visto però che considererò le scienze non da un punto di vi-
sta puro, ma sempre in riferimento allo scopo del mio corso, non ci si deve 
attendere un sistema di conoscenze dedotto in modo rigoroso dai principi 
più alti. Non posso certo pretendere, con queste lezioni, di esaurire il mio 
argomento».



144

1808. A Bamberga, a proposito della preparazione di un manuale, os-
serva che

una vecchia logica che contenesse contemporaneamente i preliminari 
e le indicazioni per un ulteriore progresso e delle opinioni a riguardo 
[die Anfänge und Hinweisungen auf weiteres Fortschreiten], la si può 
come si suol dire, pensare, e al primo sguardo sembrerebbe la cosa 
più idonea a quanto si richiede. Solo Fichte poteva tenere un corso su 
Platner, cioè su ogni § poteva dire una cosa completamente diversa di 
quel che era scritto in detto § e così era capace di demolirlo del tutto; 
ma io vorrei vedere il compendio che egli avrebbe scritto per queste 
lezioni. Terrei volentieri dei corsi simili su qualsiasi compendio 
logico, ma come dovrei amalgamare il vecchio e il passaggio verso 
il nuovo, cioè a dire il negativo del vecchio ed il nuovo positivo, per 
essere generalmente valido come manuale – su questo non saprei 
ancora farmi un’opinione235.
Nel brano riportato, Hegel dà notizia della abilità che Fichte – pri-

ma di sospendere la prassi di lavorare sui compendi – aveva di «dire 
una cosa completamente diversa di quel che era scritto in detto § e 
così era capace di demolirlo del tutto»236, configurando così, kantia-
namente, il lavoro filosofico al modo di un agone contro un testo in 
cui si sclerotizza un sapere che risulta non più adeguato al tempo in 
cui viene presentato a lezione. Proprio a questa altezza, però, Hegel 
pone un problema che né Kant né Schelling sembravano aver artico-
lato. Se è innegabile che qui Hegel sta discutendo in prima battuta 
dei manuali per i ginnasi – che presentano delle specificità proprie e 
sembrano strutturalmente inadatti a presentare adeguatamente una 
nuova scienza237 –, segnalando, al contempo, la sua incapacità, nel 
1808, a fornire una soluzione alla questione, le difficoltà che prospet-

235  Briefe I, p. 229; trad. it. I, p. 352.
236  Ibidem. Hegel si riferisce al testo di E. Platner, Philosophische Aphori-
smen nebst einigen Anleitungen zur Philosophischen Geschichte, Leipzig 1773. 
Il testo – già usato da K.L. Reinhold e K.C.E. Schmid – viene impiegato da 
Fichte a Jena (dal 1794-95 al 1799, poiché gli studenti trovavano troppo dif-
ficili le lezioni sulla Dottrina della scienza), e a Berlino (1801-02, 1812-13).
237  La lettera a Niethammer prosegue con l’affermazione per cui «una nuo-
va scienza non può essere esposta in un manuale per ginnasi. Agli inse-
gnanti non si può dare nelle mani un libro che a loro sarebbe estraneo quan-



145

ta sembrano valere anche all’università, dove «la particolarità è più 
facilmente ammessa»238.

In questione è anzitutto come si possa compiere un passaggio ne-
gativo che va dal vecchio e porta al positivo, nuovo, nei termini di 
un lavoro specificamente dialettico239. Detto altrimenti: in che modo 
è possibile lavorare sui contenuti oltre l’alternativa, presente, tra una 
scienza passata ricca di contenuti ma incapace di agire sul reale, da 
una parte, e quelle forme di filosofare che consistono perlopiù nell’e-
sercizio del proprio giudizio, incapaci, a loro volta, di intervenire ve-
ramente sulle dinamiche del tempo di crisi, dall’altra? La sfida per 
Hegel è chiara: «vedere il compendio che egli [Fichte] avrebbe scrit-
to per queste lezioni»240.

Hegel appare pienamente consapevole delle difficoltà di una si-
mile impresa. Anzitutto, afferma che la presentazione di una nuova 
scienza in un manuale per l’insegnamento sia una mossa problema-
tica, perché risulterebbe necessariamente qualcosa di estraneo tanto 
agli studenti quanto ai docenti che dovrebbero insegnarla – soprat-
tutto al Ginnasio241. In secondo luogo, ritiene che sia necessario aver 
già elaborato in modo completo l’esposizione scientifica della disci-
plina, da cui poter poi realizzare un manuale per presentarne le sin-
gole parti. Una simile convinzione non sarà però seguita, nei fatti, da 

to agli alunni e che non potrebbe contenere, come compendio, i necessari 
sviluppi che portano a compimento la visione d’insieme» (Ibidem).
238  Ibidem.
239  Sul lavoro di integrazione del vecchio nel lavoro critico di appropriazio-
ne dei contenuti spirituali, e dunque nella definizione del discorso filosofi-
co nella sua specificità, si veda quanto Hegel afferma eloquentemente nel 
Discorso del 29 settembre 1809: «Ma la saggezza del governo, al di sopra di 
questo aiuto che può sembrare facile, soddisfa nel modo più autentico il bi-
sogno del tempo [Bedürfnis der Zeit], ponendo l’antico in un nuovo rapporto 
con il tutto, e così ne conserva l’essenziale tanto quanto lo trasforma e lo rin-
nova [das Alte in ein neues Verhältnis zu dem Ganzen setzt und dadurch das 
Wesentliche desselben ebensosehr erhält, als sie es verändert und erneuert]» 
(SB, p. 456; trad. it., p. 41).
240  Briefe I, p. 229; trad. it. I, p. 352.
241  Briefe I, p. 230; trad. it., I, p. 352.



146

Hegel nella sua elaborazione del compendio. Non solo si troverà per 
molti anni a fare lezione senza poter contare sul suo compendio, ma 
soprattutto riuscirà a pubblicare l’Enciclopedia nel 1817 senza aver 
sviluppato prima, in modo completo, la trattazione scientifica del si-
stema.

A ciò si lega necessariamente un diverso significato assegnato 
all’oralità. Nella Prefazione alla seconda edizione dell’Enciclopedia, si 
legge che compito dell’opera è «servire come un testo per le lezioni 
che debba ricevere la sua necessaria esplicazione attraverso l’esposi-
zione orale»242. Il dettaglio è riservato alla presentazione orale, il cui 
chiarimento è definito come qualcosa di necessario. Nella prima edi-
zione, il ruolo del chiarimento orale è riconosciuto per la concezione 
del progetto addirittura rispetto al titolo dell’impresa: «il titolo deve 
indicare da un lato l’ambito di un intero, dall’altro l’intenzione di ri-
servare il particolare alla esposizione orale»243. Rispetto al significa-
to che l’oralità assume nella performance di chi corregge la scrittura 
di altri (come Kant), il suo ruolo emerge però, nel caso hegeliano, da 
un testo che deve mostrarsi esso stesso in grado di giustificare fino in 
fondo il concetto di filosofia che la sua pratica realizza.

La tesi che si intende dimostrare nei prossimi capitoli è che un’os-
servazione di questo genere – che apre a dei problemi che non si po-
nevano né Kant, né Schelling sul processo del Darstellen, e che ha 
degli effetti sul modo in cui la filosofia come discorso è in grado di 
rendere conto del proprio essere un sapere che viene performato – è 
presa in carico in un testo che sa di essere un compendio per le lezioni 
e sa che la sua esposizione è una Darstellung – tanto come ostensione 

242  Enz, p. 5; trad. it., p. LXVIII.
243  Enz, p. 23; trad. it., p. LXXV.



147

quanto come performance pubblica244; un testo, dunque, che pensa la 
propria esecuzione245.

La sfida urgente diventa allora pensare come funziona questa ri-
chiesta fatta a un testo e in che modo questa decisione impone un ri-
pensamento radicale del rapporto tra razionale e storico, laddove lo 
storico è la forma che la filosofia stessa si dà per renderne conto cri-
ticamente della propria forma. Rispondere a queste domande richie-
derà un lavoro di analisi del testo enciclopedico per far emergere co-
me esso incarni in modo inedito l’antinomia della filosofia. Lavorare 
sulla presentazione del progetto teorico dell’Enciclopedia, sulla sua 
peculiare eccentricità (capitolo secondo), consentirà poi di esamina-
re più da vicino il funzionamento del testo, individuando e mettendo 
alla prova la cornice teorica presentata, per valutare fino a che pun-
to sia capace di giustificare la definizione della filosofia che emerge 
nell’esecuzione del discorso filosofico (capitolo terzo).

244  Un discorso analogo sembra valere anche per i Lineamenti di filosofia 
del diritto, testo che però non costituisce l’oggetto della presente ricerca. Su 
questo cfr. Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 335: «Solo a partire dalla prima le-
zione tenuta a Heidelberg (1817/18) la filosofia del diritto di Hegel è stata 
tramandata integralmente. In quell’occasione, Hegel la espose dettando ini-
zialmente dei paragrafi, che poi spiegava con libere esposizioni orali (GW 
26,1; V 1). Questo metodo lo seguì anche nella sua prima lezione berlinese 
del 1818/19, cioè subito dopo il suo arrivo a Berlino (GW 26,1; V 1.267–280). 
Tuttavia, al più tardi all’inizio del 1819, decise di pubblicare, dopo l’Enciclo-
pedia, un ulteriore compendio per le sue lezioni: i Lineamenti della filosofia 
del diritto […]. Nella lezione del 1819/20, per quanto si può desumere dai due 
manoscritti pervenutici (GW 26,1), Hegel aveva già rinunciato ai dettati; 
dopo la pubblicazione dei Lineamenti, non dettò più (manoscritti [anonimo 
1821/22], Hotho [1822/23] e Griesheim [1824/25])».
245  Il termine si avvicina al tedesco Vollzug, che si associa a Vollziehung, 
Ausführung, Durchführung, Erfüllung, Erledigung, Verwirklichung, Exekution, 
Realisierung. Secondo quanto stipulato nelle pagine introduttive, attraverso 
il concetto di ‘esecuzione’ intendo indagare il modo in cui la filosofia, nella 
forma che si dà come testo enciclopedico, si fa carico della sua trasmissione 
come sapere che può essere partecipato, insegnato e imparato (lato esterno 
dell’antinomia), nel medesimo processo attraverso cui si espone e si 
dimostra (lato interno).





149

CAPITOLO SECONDO 
L’ENCICLOPEDIA DELLE SCIENZE FILOSOFICHE – 

IN COMPENDIO

Questo resta per me la spina nella carne del mio insegnamento.
Non posso quasi mai cavarmela senza ricorrere allo speculativo,

pur avvertendone la difficoltà […]. Proprio questo punto del
Gutachten contro lo speculativo si ritorce anzitutto contro me stesso,

perché non so cavarmela né con esso (a causa della natura 
degli scolari) né senza (a causa della mia natura)246

Introduzione
L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio di Hegel co-

stituisce un’operazione teorica tutt’altro che scontata nel contesto 
in cui viene elaborata e pubblicata, sia ad Heidelberg nel 1817, sia a 
Berlino nel 1827 e 1830. Se si considera anzitutto il modo in cui He-
gel presenta preliminarmente il progetto teorico che la informa, la 
sua singolarità si lascia evidenziare sotto tre aspetti principali, che il 
presente capitolo intende mettere a tema. In primo luogo, essa non 
si colloca in continuità lineare con i modi, spesso divergenti, in cui 
la tradizione aveva inteso il genere enciclopedico (1). In secondo luo-
go, risulta tutt’altro che privo di tensioni il modo in cui essa tiene in-

246  Lettera a Niethammer del 20 dicembre 1812, Briefe I, p. 428; trad. it. II, 
pp. 210-211.



150

sieme – o pretende di tenere insieme – due elementi annunciati sin 
dalla Prefazione: da un lato, la funzione di compendio destinato all’in-
segnamento; dall’altro, la pretesa di essere al contempo filosofia in 
senso proprio (2). Questa compresenza, come si vedrà analizzando le 
principali interpretazioni avanzate dalla critica contemporanea (2.1), 
è raramente tematizzata come problema filosofico, ovvero come no-
do che investe la struttura stessa della filosofia e riguarda la sua anti-
nomia costitutiva. Infine, il modo in cui Hegel concepisce e rielabora 
l’Enciclopedia subisce delle variazioni dalle lezioni di Norimberga a 
quelle di Heidelberg e Berlino, introducendo elementi di discontinui-
tà e trasformazione teorica che appaiono significative (2.2).

La discussione di alcune obiezioni preliminari alla possibilità di 
considerare l’Enciclopedia come progetto filosoficamente rilevante – 
e non come semplice manuale sistematizzante – permette di guada-
gnare alcuni elementi fondamentali per comprendere la radicalità e 
l’eccentricità di quest’opera rispetto al panorama coevo (3). Consi-
derare come, già nella semplice presentazione del progetto teorico 
dell’Enciclopedia, si complichi significativamente il rapporto tra ra-
zionale e storico (historisch) della filosofia, consentirà poi, nel prossi-
mo capitolo, di esaminare il modo in cui il testo assuma su di sé tale 
rapporto e lo sviluppi criticamente, in forma immanente, nel suo or-
ganizzarsi come sapere.

1. Questioni preliminari

1.1 Enciclopedia ed enciclopedie
Il riferimento all’‘enciclopedia’, come concetto dal cui esame af-

frontare la domanda sul discorso filosofico berlinese, presenta alcune 
difficoltà strutturali, che derivano dalla molteplicità dei suoi referenti 
storici e teorici. In età illuministica, l’enciclopedia si configura come 
un progetto di riforma dell’organizzazione dei saperi e dei loro ogget-
ti: non solo raccolta sistematica delle conoscenze, ma anche spazio di 
ripensamento critico e di riflessione sulle relazioni che attraversano 
e definiscono tali saperi. Essa si situa in una tensione costante tra im-
pulsi divergenti di sistematizzazione e particolarizzazione: funziona 



151

come «una raccolta di saperi che devono risultare connessi tra loro 
nella conoscenza di un singolo individuo, in contrasto con i sistemi 
che funzionano attraverso indici (come i dizionari), strumenti di ri-
ferimento secondari destinati a conservare informazioni esterne alla 
mente per un recupero selettivo da parte di persone diverse»247.

Sotto il medesimo termine si raccolgono, da una parte, proget-
ti di tipo ‘positivistico’ come l’Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné 
des Sciences, des Arts et des Métiers (1751-1772) di Diderot e d’Alem-
bert – una presentazione aggiornata delle conoscenze rivolta a uno 
spazio pubblico sensibile a questioni tecnologiche, scientifiche e po-
litiche – e l’Encyclopedia Britannica: or, A Dictionary of Arts, Sciences, 
and Miscellaneous Literature (1768-1860)248 scozzese, che presentava 
sistemi di diverse scienze individuali – ai quali erano associate brevi 
voci esplicative sui termini, oppure rinvii incrociati – coerentemente 
all’enfasi posta dall’Illuminismo Scozzese sull’esigenza di diffusione, 
trasmissione delle conoscenze ad un pubblico più ampio (all’interno 
di un’ideale Repubblica delle Lettere)249.

In contrasto con queste enciclopedie, orientate, pure nelle loro 
differenze250, principalmente ai contenuti e all’affermazione di una 

247  T. Rajan, In the Wake of Cultural Studies: Globalization, Theory, and the 
University, «Diacritics», 31 (3), Fall 2001, pp. 67-88, p. 68. Sulla storia dell’en-
ciclopedia (o, meglio, delle enciclopedie) cfr. R. Collison, Encyclopaedias: 
Their History Throughout the Ages, New York, Hafner, 1966.
248  Encyclopedia Britannica: or, A Dictionary of Arts, Sciences, and Miscel-
laneous Literature; Enlarged and Improved, fifth edition, Vol. 1, Edinburgh, 
Constable and Company, 1817.
249  Su questo cfr. R. Yeo, Encyclopaedic Visions: Scientific Dictionaries and 
Enlightenment Culture, Cambridge, Cambridge University Press, 2001, pp. 
173-174.
250  L’Encyclopédie francese funzionava secondo lemmi raccolti in ordine al-
fabetico. A proposito della sua fruizione, nel tempo si verificò il fatto che «la 
suddivisione del sapere in voci alfabetiche redatte da mani diverse pose le 
basi per una strumentalizzazione e un’esternalizzazione del sapere» (Rajan, 
The Encyclopedia and the University of Theory, p. 339). L’ordine alfabetico è 
tutt’altro che inedito nella storia del pensiero, basti pensare al Lexicon uni-
versale di Johann Jacob Hoffmann (1677-1683). La Encyclopedia Britannica 



152

nuova concezione scientifico-positiva del sapere, il termine ‘enciclo-
pedia’ viene anche a designare, soprattutto in ambito romantico tede-
sco e inglese, un progetto metodologico: la messa in questione critica 
dell’ordine del sapere alla luce della sua «interconnessione dissemi-
nativa e incompletezza»251. È in questo senso che Novalis, nell’Allge-
meines Brouillon. Materiali per l’enciclopedistica (1798–1799), mostra 
come l’enciclopedizzazione di una scienza avvenga impiegando tut-
te le altre scienze per svilupparne una specifica, e riflettendo sulla 
sua rilevanza per la determinazione e comprensione di tutte le altre 
scienze252.

Entrambe le tendenze, quella sistematico-positivistica e quella 
critico-metodologica, danno forma a concezioni del sapere che si ri-
flettono in differenti politiche universitarie e filosofiche, da Fichte 
a Friedrich Schlegel, da Novalis a Schelling, a Hegel stesso, come si 
mostrerà nella parte seconda dello studio, in cui si esaminerà come 
il concetto di filosofia che emerge nel periodo berlinese di Hegel or-
ganizza un nuovo spazio per la formazione delle soggettività. In que-
sta sede, tuttavia, interessa prima di tutto mettere in evidenza alcune 
difficoltà preliminari, che consentono di far emergere l’eccezionalità 
del progetto hegeliano rispetto alla tradizione. Tali difficoltà deriva-
no anzitutto dalla polisemia del termine ‘enciclopedia’, attestata già 
nell’uso rinascimentale; basti pensare al significato attribuitogli da 

reintroduce invece l’ordine sistematico, ma la sistematicità non è la ricon-
duzione a una uni-totalità bensì rimanda alla compresenza di diversi siste-
mi, diverse discipline.
251  Rajan, The Encyclopedia and the University of Theory, p. 336.
252  Come mostra T. Rajan, il principio all’opera in Novalis non è «ciò che 
Bataille chiama l’economia ristretta dei campi, intesi come “operazioni par-
ticolari con fini limitati”, ma un’economia generale, in cui un fenomeno o 
una disciplina non può essere studiato come “un sistema operativo isola-
bile”» (ivi, p. 336; G. Bataille, The Accursed Share: Volume One, trad. Robert 
Hurley, New York, Zone Books, 1988, pp. 19-22). Su questo si vedano D. S. 
Ferris, The Question of a Science: Encyclopedistic Romanticism, «The Word-
sworth Circle», 35 (1), 2004, pp. 2-6, e soprattutto il contributo di T. Rajan, 
che suggerisce una possibile vicinanza tra il progetto romantico di un’enci-
clopedia e quello hegeliano.



153

Poliziano (orbis doctrinae, orbis disciplinarum), che rinvia a una siste-
mazione dei saperi quasi del tutto priva dell’eco greca dell’ἐγκύκλιος 
παιδεία, ossia dell’insegnamento corale253.

Accanto a questa opacità etimologica, si segnalano almeno due 
ordini di problemi.

Il primo riguarda la relazione tutt’altro che immediata tra l’enci-
clopedia e la paideia contenuta nel termine: questo ‘intero’ circolare 
delle conoscenze presuppone un minimo di omogeneità interna tra 
le parti e offre «una sintesi a partire da quella che sa essere un’ete-
rogeneità, una pluralità dei processi della conoscenza»254. La storia 
dell’enciclopedia è, infatti, una storia di revisioni e perfezionamen-
ti che riflette gli interessi teorici e scientifici di chi vi lavora (Alsted, 
Leibniz…)255. Tra i primi a concepirla come strumento didattico-pe-
dagogico sono J. Chr. Lange, nella sua Protheoria eruditionis huma-
nae universae: Oder Fragen von der Gelehrsamkeit der Menschen ins 
gemein (1706), e Sulzer nel Kurzer Begriff aller Wissenschaften und 
andern Theilen der Gelehrsamkeit (1745). Ma è Alexander Gottlieb 
Baumgarten, nella Sciagraphia Encyclopaediae Philosophicae (1769), a 
codificarla esplicitamente come supporto all’insegnamento universi-
tario: un’opera destinata ai principianti, affinché abbiano una visione 
d’insieme utile a orientare uno studio specialistico.

Il secondo problema, che verrà affrontato più nel dettaglio nel se-
guito del capitolo, concerne l’impiego polisemico e non sempre co-

253  Sul tema, un lavoro degno di nota è U. Dierse, Enzyklopädie. Zur Ge-
schichte eines philosophischen und wissenschaftstheoretischen Begriffs, «Ar-
chiv für Begriffsgeschichte», Supplementheft 2, Bonn, Bouvier Verlag Her-
bert Grundmann, 1977. Il volume rappresenta uno degli strumenti più 
dettagliati per approfondire la storia dell’enciclopedia come organizzazione 
dei saperi e come organizzazione filosofica del sapere.
254  Si veda la voce Enciclopedia curata da A. Salsano in Enciclopedia. Volume 
primo, Torino, Einaudi, 1977, p. 3.
255  Cogitata quaedam de Ratione perficiendi et emendandi Encyclopaediam 
Alstedii, Akad. – Ausg. Reihe 6, vol. 2, pp. 394-397. Sul valore di Alsted per 
il dibattito attuale sull’organizzazione delle discipline, si veda I. Valbusa, 
La forma dell’enciclopedia. Una valutazione della prospettiva di J.H. Alsted, 
Trento, Verifiche, 2008.



154

erente del termine tra la fine del Settecento e l’inizio dell’Ottocento, 
nella tradizione precedente a Hegel, e da Hegel stesso. Un caso em-
blematico in tal senso è l’uso che Kant fa del termine: da una parte, 
nel significato prevalente, l’enciclopedia è assimilata da Kant al si-
stema, un tutto organizzato secondo un’idea unitaria e articolato in-
ternamente: un’articulatio, non coacervatio delle parti che crescono 
internamente (per intussusceptionem) e non esternamente (per appo-
sitionem)256. In tale equiparazione, pure non inedita, stupisce anzi-
tutto il fatto che Kant ritenga l’esistenza di una tale organizzazione 
del sapere qualcosa di evidente, quando, per esempio, nel §79 della 
Critica del Giudizio, discutendo del ruolo della teleologia all’interno 
del sistema della scienza, afferma che ogni scienza deve avere il suo 
posto determinato nell’enciclopedia di tutte le scienze. D’altra parte, 
però, Kant utilizza il termine anche in senso critico-negativo, per ri-
ferirsi a una mera aggregazione esterna di saperi: una rapsodia di co-
noscenze, priva di necessità sistematica, e non l’unità architettonica 
del sapere.

Sintomatica di questa ambivalenza è, ad esempio, la vicenda stes-
sa del titolo dell’opera di Johann Georg Heinrich Feder, Grundriß der 
Philosophischen Wissenschaften nebst der nöthigen Geschichte zum Ge-
brauch seiner Zuhörer (Coburg 1767, 1769), che Kant utilizza come ba-
se per le sue Lezioni sull’Enciclopedia filosofica, preferendolo ad altri 
compendi. La storia editoriale del titolo è rivelatrice dell’epoca e del-
la flessibilità semantica di termini tedeschi come Enzyklopädie, En-
twurf, Grundriß. L’editore dell’opera di Feder propone inizialmente il 
termine Enzyklopädie al posto del più neutro Entwurf, motivando la 
scelta con ragioni di mercato: le enciclopedie vanno di più. L’accordo 
finale ricade su Grundriß, confermando l’oscillazione e la sovrappo-
sizione tra termini che, nella seconda metà del XVIII secolo, designa-
no in modo fluido opere di sintesi e compendio. In un’epoca in cui, 
come osserva Ulrich Dierse, «‘Grundriß’, ‘Entwurf’, ‘Enzyklopädie’ 
sembrano termini intercambiabili e utilizzabili allo stesso modo per 
tutti i testi compendiosi»257, appare significativo che Kant scelga pro-

256  KrV, A833/B861; trad. it., 1169.
257  Dierse, Enzyklopädie, p. X.



155

prio un Grundriß per strutturare il suo corso sull’enciclopedia filoso-
fica, segno di un uso del termine Enzyklopädie tutt’altro che univoco, 
bensì stratificato ed ambivalente – com’era già nell’opera di Diderot 
e d’Alembert.

L’uso kantiano sembra infatti riflettere e sfruttare la doppia pro-
spettiva che informa l’organizzazione stessa dell’Encyclopédie, e che 
trova la sua formulazione teorica nel Discours préliminaire di d’A-
lembert: da un lato, l’ambizione di ordinare il sapere umano (scienze, 
arti, mestieri) secondo relazioni interne, fondate sulle facoltà dell’a-
nimo umano; dall’altro, l’organizzazione materiale e funzionale dei 
contenuti in forma di dizionario, secondo un ordine esterno e mecca-
nico, come quello alfabetico258.

1.2 Enciclopedia filosofica
La difficoltà non si appiana, né trova una chiarificazione univo-

ca, quando si tratta di Hegel259. È sufficiente, a questo proposito, uno 

258  Già la Encyclopedia Britannica procede secondo un ordine non più alfa-
betico. Come ricorda T. Rajan, il suo scopo è triplice: «la consolidazione di 
nuovi ambiti destinati a configurarsi come scienze piuttosto che arti (quindi 
la chimica al posto dell’alchimia), la professionalizzazione di tali ambiti, e la 
specializzazione e disaggregazione delle discipline, che porta infine a quella 
che Bourdieu definisce un’autonomizzazione dei campi, in contrasto con il 
concetto stesso di circolo del sapere [circle of learning]» (The Encyclopedia 
and the University of Theory, p. 336). Con l’Encyclopédie francese, l’Encyclo-
pedia Britannica condivideva l’esigenza di un’organizzazione dei saperi (e 
dei loro oggetti) su nuove basi.
259  Un peso rilevante può essere stato giocato dalla recensione anonima, 
attribuita poi a Friedrich Schleiermacher, delle Lezioni sul metodo dello stu-
dio accademico di Schelling, pubblicata nella «Jenaische Allgemeine Lite-
ratur-Zeitung», n. 96, 21 aprile 1804, col. 138: «Così anche le nostre finora 
cosiddette enciclopedie, non guidate da un’idea del genere [cioè dall’idea 
di esporre, almeno in forma di schema, un sistema di tutte le conoscenze e 
delle loro connessioni], si sono sempre limitate a una trattazione empirica 
di elementi particolari. Tuttavia, uno studioso che affronti scientificamente 
questo tema non può evitare il confronto; e sebbene probabilmente ognu-
no sarà d’accordo con il sig. Schelling sul fatto che anche le organizzazioni 



156

sguardo ai corsi da lui tenuti dopo il periodo jenese, a Norimberga, in 
conformità con le direttive di riforma contenute nell’Allgemeine Nor-
mativ der Einrichtung der öffentlichen Unterrichts-Anstalten in dem 
Königreiche, redatto da Immanuel Niethammer, sovrintendente alla 
riorganizzazione del sistema scolastico in Baviera e amico di Hegel 
fin dai tempi dello Stift. Nel quadro di questa riforma, l’attività hege-
liana legata alla definizione delle discipline d’insegnamento conver-
ge nell’elaborazione di un’architettonica del sapere che prende il no-
me di «Enciclopedia filosofica» (Philosophische Enzyklopädie), come 
presentazione didattica, in forma condensata, di contenuti filosofici 
propri di diverse discipline mostrate secondo le loro relazioni e i loro 
concetti, e principi, fondamentali.

Il primo aspetto da notare è il titolo stesso che Hegel adotta per la 
prima volta proprio sulla base del Normativ. Come mostrano Heinz 
Kimmerle260 e Walter Jaeschke, infatti, «l’annuncio in lingua tede-
sca per il semestre estivo del 1803 recita già “Encyklopädie der Phi-
losophie Hr. Adj[unct] Kirsten und nach s. Handb. Hr. D. Hegel” – 
tuttavia, come si evince dalle sue correzioni di successivi annunci, 
queste traduzioni non sono di Hegel; egli annuncia “Philosophiae 
universae delineationem”»261. Nei semestri successivi, Hegel critica 
apertamente la resa tedesca del titolo e, a Jena, continua ad annun-
ciare il proprio insegnamento in termini diversi: philosophiae spe-
culativae systema (1803/04), philosophiae systema universum (1804), 
totam philosophiae scientiam (1804/05 e 1805) 262. Manca dunque il 

esterne delle scienze reali dovrebbero essere un fedele riflesso del loro nes-
so interno e naturale, nonostante finora la confusa mescolanza di elementi 
eterogenei abbia impedito il libero sviluppo della loro vera configurazione 
esterna, nondimeno tutti accoglieranno con favore il principio che ha indot-
to l’autore a tornare, in queste lezioni, al sistema stesso delle conoscenze».
260  Su questo si veda H. Kimmerle, Dokumente zu Hegels Jenaer Dozenten-
tätigkeit (1801–1807), «Hegel-Studien», 4, 1967, pp. 21-99.
261  Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 201.
262  La pubblicazione del sistema filosofico sotto forma di compendio per il 
corso sull’Enciclopedia della filosofia viene annunciata per il semestre esti-
vo del 1803, ma rimandata. Nell’autunno 1804 Hegel scrive a Goethe di star 
lavorando a una «trattazione puramente scientifica della filosofia», che in-



157

termine ‘enciclopedia’, che comparirà solo a Norimberga (1808-1816), 
al Ginnasio.

La variazione terminologica – che porta Hegel ad accogliere a 
Norimberga proprio quel termine che a Jena aveva sistematicamente 
evitato – sembra suggerire una possibile spiegazione del termine ‘en-
ciclopedia’: Hegel concepisce il proprio insegnamento universitario 
come esposizione di un sistema scientifico, mentre al Ginnasio pri-
vilegia una finalità prettamente didattica. In questo senso, ‘enciclo-
pedia’ sembrerebbe designare un progetto educativo e propedeutico 
alla filosofia, più che la filosofia stessa.

Vi sono, in effetti, buone ragioni per seguire questa linea interpre-
tativa, soprattutto se si considera la concezione che Hegel, da diret-
tore e docente ginnasiale di filosofia, aveva dell’insegnamento gin-
nasiale. Per Hegel, la funzione formativa e introduttiva assume un 
ruolo centrale nell’attività didattica. Dal punto di vista metodologico 
e didattico, condivideva l’obiettivo generale dell’insegnamento filo-
sofico formulato nella recente normativa scolastica (il Normativ), os-
sia fornire agli studenti una «introduzione allo studio speculativo del-
le idee»263: vale a dire, «condurli, attraverso l’esercizio graduale, fino 
al punto in cui siano maturi per lo studio sistematico della filosofia, 
con cui inizia l’insegnamento universitario»264.

Ciò si osserva in maniera evidente nelle sue esposizioni di logica. 
Per Hegel, la logica ha, secondo la forma, tre lati: 1. quello astratto o 
intellettuale; 2. quello dialettico o negativamente razionale; 3. quello 
speculativo o positivamente razionale. I primi due corrispondono al 
compito dell’insegnamento ginnasiale, in cui si tratta, da un lato, di 
imparare a concentrare l’attenzione su un oggetto secondo le sue de-
terminazioni, isolando ciascuna di esse; dall’altro, di comprenderne 

tende terminare per l’inverno, in vista delle lezioni (Briefe I, p. 95; trad. it. I, 
p. 193). Lo stesso si ripeterà anche nel semestre estivo del 1805.
263  F.I. Niethammer, Allgemeines Normativ der Einrichtung der öffentlichen 
Unterrichtsanstalten in dem Königreiche, in Id., Philantropismus – 
Humanismus. Texte zur Schulreform, a cura di W. Hillebrecht, Weinheim/
Berlin/Basel, 1968, pp. 46-67, p. 50.
264  Ivi, p. 65.



158

la natura, poiché essa non si esaurisce nell’anatomizzazione delle sue 
determinazioni, ma implica il riconoscimento della loro natura dia-
lettica, del loro passare e dissolversi, in cui ogni finito si dissolve: la 
comprensione dei «concetti nel loro passare [Übergehen] e nel loro 
dissolvimento»265. Il terzo lato, quello speculativo, rappresenta l’uni-
tà dei primi due e la loro ricomprensione. Mostrando l’identità del 
diverso e la non-coincidenza a sé dell’identico, esso consente di pen-
sare la totalità del processo di determinazione nella sua dinamica in-
terna, ovvero nelle contraddizioni in cui l’oggetto appare come il suo 
altro rispetto alla sua identità, e che è invece ciò in cui e tramite cui 
esso si determina per ciò che è.

Ci sono però due limiti in una simile proposta interpretativa, che 
dall’uso ginnasiale dell’Enciclopedia – come testo apparentemente fi-
nalizzato a preparare il pensiero speculativo che si impara all’univer-
sità – intende trarre conclusioni per la comprensione tout court della 
funzione che l’Enciclopedia avrebbe all’Università. Il primo concer-
ne un fraintendimento su ciò che propriamente accade al Ginnasio, 
che diviene problematico se si considera una tensione interna alla ri-
flessione hegeliana sull’insegnamento della filosofia in quel contesto. 
Un documento particolarmente rilevante, a tal proposito, è la sezione 
Metodo del Privatgutachten a Immanuel Niethammer del 23 ottobre 
1812 (Sull’insegnamento della filosofia nel ginnasio). In questo docu-
mento Hegel difende, al contrario, la dimensione necessariamente 
sistematica della filosofia, il suo carattere scientifico, e sostiene che 
essa deve poter essere appresa e insegnata, senza essere ridotta a un 
mero esercizio formale privo di contenuto o ad un insieme inerme 
di nozioni. La portata di queste osservazioni supera però l’occasio-
ne immediata per cui sono formulate, fino a costituire una riflessione 

265  Enc. Ns. 1812-1813 A., §8 A, citato in Giuspoli, Verso la «Scienza della lo-
gica», p. 72. Come ricorda Giuspoli, è l’oggetto stesso a reagire a un tale at-
teggiamento conoscitivo e a superarne la limitatezza mostrando di consi-
stere, in quanto concreto, in una innumerevole quantità di determinatezze. 
Per un approfondimento dell’insegnamento hegeliano a Norimberga, della 
configurazione del percorso di formazione filosofica ginnasiale, e del lavoro 
hegeliano di costituzione del sistema, si rimanda inoltre a Giuspoli, Forma-
zione e mediazione del sapere, in particolare p. 172s.



159

sulla filosofia in quanto tale. Si tratta infatti di affermazioni dal valo-
re ancipite, se non paradossale: esse sono autenticamente filosofiche, 
ma sembrano non poter valere all’interno del Ginnasio266, che per 
sua natura dovrebbe limitarsi a una funzione propedeutica rispetto 
all’insegnamento universitario del pensiero speculativo.

Questa tensione si riflette, e si fonda, nella prassi didattica hege-
liana. Nonostante Hegel sottolinei la necessità di attenersi, a livel-
lo ginnasiale, all’elemento intellettuale e in un secondo momento a 
quello dialettico, tralasciando quello speculativo per agevolare l’ap-
prendimento, tale indicazione viene inevitabilmente disattesa. Come 
ha mostrato Paolo Giuspoli nei suoi contributi dedicati al tema, l’a-
nalisi dei corsi ginnasiali di Hegel rivela che la presentazione delle 
distinzioni intellettuali è quasi sempre accompagnata dalla «descri-
zione della particolarità del movimento dialettico che costituisce la 

266  Cfr. a questo proposito SB, pp. 829-830; trad. it., p. 107: «Le scienze filo-
sofiche contengono dei propri oggetti pensieri universali veri; esse sono il 
prodotto risultante dal lavoro dei geni pensanti di tutti i tempi; questi pen-
sieri veri superano ciò che un giovane non istruito produce col proprio pen-
siero di quanto quella massa di lavoro geniale supera la fatica di questo gio-
vane. Il rappresentare originario e proprio che la gioventù attua intorno agli 
oggetti essenziali è in parte ancora misero e vuoto, ma in parte, nella sua 
parte infinitamente maggiore, è opinione, illusione, imperfezione, incertezza, 
indeterminatezza. Per mezzo dell’apprender, al posto di quelle illusioni su-
bentra la verità. Una volta che la mente è piena di pensieri, allora soltan-
to ha la possibilità di fare avanzare essa stessa la scienza e di conquistarvi 
un’autentica originalità; non si ha tuttavia niente a che fare con ciò negli 
istituti pubblici di istruzione e specialmente nei ginnasi, e bisogna bensì 
orientare lo studio filosofico verso un altro obiettivo, che cioè, per mezzo di 
esso, si impari qualcosa, l’ignoranza venga cacciata, la testa vuota venga ri-
empita di pensieri e di contenuto, e che venga eliminata quella caratteristica 
naturale del pensiero che è l’accidentalità, l’arbitrio, la particolarità dell’opi-
nione». Dal passo riportato sembra si possa ragionevolmente ritenere che 
le osservazioni sulla filosofia e la sua insegnabilità proposte da Hegel nel 
Privatgutachten sopravanzino il contesto del Ginnasio e riguardino questio-
ni più generali sullo statuto della filosofia, per ritornare solo in un secon-
do momento sullo scopo più circoscritto dell’insegnamento della filosofia 
al Ginnasio.



160

natura di ogni singola determinazione del pensare»267. Ancora più 
significativa è l’inclusione, obliqua, dell’elemento speculativo, che si 
manifesta sotto forma di un costante rinvio all’intero del sapere che 
anima e struttura il processo della sua articolazione. Due sono, in 
particolare, i principi fondamentali che lo rendono operativo: «1) un 
nucleo razionale, che rimane immutato nel mutare delle determina-
zioni specifiche che ne manifestano il contenuto determinato; 2) dei 
principi metacategoriali che, come linfa vitale, fluidificano ogni prin-
cipio di calcificazione intellettuale o di cristallizzazione di una parte 
di contro all’attività dell’intero»268.

In tal senso, si registrano, già nel contesto del Ginnasio, alcune 
tensioni fondamentali che implicano delle conseguenze rilevanti per 
la comprensione della complessità ed eccentricità del progetto he-
geliano. Da una parte, l’Enciclopedia per il Ginnasio «non può com-
prendere altro che l’universale contenuto della filosofia, ossia i concetti 
fondamentali e i principi delle sue scienze speciali»269 ed è in certo 
modo superflua «per il fatto che le scienze da considerarsi brevemen-
te nell’enciclopedia, di fatto sono state già trattate, in gran parte, in 
modo sufficientemente dettagliato»270; dall’altra essa, in quanto offre 
una «visione complessiva degli elementi»271, è necessaria e opportu-
na per la terza classe al fine di avere una visione di insieme del tutto 
filosofico.

La separazione tra il lato intellettuale e quello razionale (sia nega-
tivo che positivo) si rivela così, nella pratica, strutturalmente instabi-
le e sfuggente: un che di astratto, che per sua natura non può essere 
del tutto sorvegliato in filosofia. Se è vero che lo sviluppo pienamen-
te filosofico dell’aspetto speculativo esige una fatica ulteriore, è al-
trettanto vero che la sua azione non può essere semplicemente messa 
tra parentesi: rimane, per così dire, «la spina nella carne»272 dell’inse-

267  Giuspoli, Verso la «Scienza della logica», p. 277.
268  Ibidem.
269  SB, p. 826; trad. it., p. 103.
270  Ibidem.
271  Ibidem.
272  Briefe I, p. 428; trad. it. II, p. 210.



161

gnamento. In tal senso, se qualcosa può essere visto in continuità tra 
Norimberga, Heidelberg e Berlino, non è tanto la presunta estendibi-
lità della considerazione dell’Enciclopedia come manuale non filoso-
fico, bensì la tensione tra intellettuale-astratto e razionale.

Accanto a questa dimensione di irresistibilità del razionale – che 
impone di comprendere con più attenzione la funzione dell’Enciclo-
pedia nel Ginnasio e ne mette in crisi una lettura semplicemente pe-
dagogica –, c’è un secondo elemento che invita alla cautela rispetto 
all’ipotesi di considerare l’adozione del termine ‘enciclopedia’ a No-
rimberga come legata a scopi meramente didattici a fronte del rifiu-
to jenese di impiegare tale termine all’università: Hegel mantiene il 
termine ‘enciclopedia’ anche a Heidelberg273 e a Berlino, cioè in quel 
luogo – l’Università – che per lui costituisce il vero spazio del fa-
re filosofia speculativa. Prima di affrontare il significato del ritorno, 
all’Università, di un titolo che inizialmente sembrava circoscritto alla 
didattica propedeutica allo speculativo, ma che viene di fatto impie-
gato sia al Ginnasio sia all’Università per una presentazione sistema-
tica del tutto filosofico, occorre chiarire in che modo l’Enciclopedia 
delle scienze filosofiche in compendio si discosti dalle precedenti enci-
clopedie274, sulla base di una specificità di non facile interpretazione.

273  Hegel ha annunciato quattro volte l’intenzione di tenere l’insegnamento 
sull’Enciclopedia nella sua interezza, in occasioni speciali. Tra queste si ri-
corda il semestre invernale 1817/1818 quando tenne una lezione privata per 
il principe svedese Gustav, e l’ultimo semestre a Heidelberg, con il seguen-
te annuncio: «Philosophie in ihrem gesamten systematischen fange: Prof. 
Hegel, nach seinem Lehrbuche und erläuternden Diktaten». Sul tema si ve-
dano F. Nicolin, Hegel als Professor in Heidelberg. Aus den Akten der philo-
sophischen Fakultät 1816–18, «Hegel-Studien», 2, 1963, pp. 71-98, p. 97s; O. 
Pöggeler, Nachschriften von Hegels Vorlesungen, p. 155s. Id., Hegel und Hei-
delberg, «Hegel-Studien», 6, 1971, pp. 65-133.
274  Come ricordano W. Bonsiepen e K. Grotsch nella nota editoriale dell’e-
dizione dell’Enciclopedia del 1817 (Enz, p. 722), Hegel prende le distanze 
dalle enciclopedie a lui contemporanee, come ad esempio C.A. Schaller, En-
cyclopädie und Methodologie der Wissenschaften, Magdeburgo 1812 – che 
inizia con il trattamento delle scienze filosofiche (§§ 27–52) e, tra le scien-
ze storiche (§§ 53–90), include anche la araldica (§ 85) – o, ancora, L.H. Ja-
kob, Tabellarischer Abriß einer Encyklopädie aller Wissenschaften und Küns-



162

2. L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio

2.1 Compendio per le lezioni e/o sistema?
Che cosa si possa intendere, filosoficamente, con ‘enciclopedia’ è 

una questione pregnante che si fa avanti già all’inizio della Prefazio-
ne alla seconda edizione dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in 
compendio (1827), quando Hegel discute del titolo dell’opera e affer-
ma che

il titolo di una Enciclopedia doveva certo, inizialmente, lasciare 
spazio ad una minore cogenza del metodo scientifico e ad una 
disposizione esteriore della materia; ma la natura della cosa implica 
che la connessione logica debba rimanere a fondamento275.
Ciò che, in linea teorica, avrebbe dovuto comportare una mino-

re cogenza nei rapporti concettuali – fino a configurarsi come un’e-
sposizione esteriore e ordinativa dei contenuti, secondo l’accezione 
tradizionale di ‘enciclopedia’ – lascia invece spazio, in Hegel, a una 
profonda rideterminazione. L’oggetto in questione, la filosofia, esi-
ge infatti, per la propria esposizione, una connessione logica inter-
na fondamentale, una dimostrazione della dinamica attraverso cui si 
giustifica come filosofia e dimostra la propria specificità rispetto ad 
altre scienze e pratiche. A questo primo dualismo – tra l’apparenza 
di un ordinamento esterno e l’effettiva esigenza di un’esposizione lo-
gicamente necessaria – se ne aggiunge un secondo, più problemati-
co perché più originario: l’Enciclopedia hegeliana è presentata come 
un manuale destinato all’insegnamento, redatto nella forma del com-
pendio; contemporaneamente, secondo Hegel, essa «stabilisce una 
nuova elaborazione della filosofia secondo un metodo che […] verrà 
pure riconosciuto come l’unico vero, identico al contenuto»276.

Si tratta di una mera organizzazione formale di conoscenze, de-
stinata esclusivamente agli studenti? Oppure è filosofia in senso pro-

te, Halle 1800, e W.T. Krug, Versuch einer Systematischen Enzyklopädie der 
Wissenschaften, 3 parti, Wittenberg/Leipzig 1796, Jena 1797, Züllichau, 1809.
275  Enz, p. 5; trad. it., p. LXXVIII.
276  Enz, p. 23; trad. it., p. LXXV.



163

prio, filosofia in atto? Rappresenta essa il sistema della scienza? La 
letteratura critica non ha mancato di confrontarsi con simili doman-
de. Le risposte variano considerevolmente e, più che altrove, si ri-
scontra qui una certa tendenza a eludere il problema, o perlomeno 
a porlo solo indirettamente – al massimo ex negativo, per contrasto 
con ciò che l’Enciclopedia non sembra essere esplicitamente, ossia 
un’esposizione scientifica, necessaria, come lo è, per esempio, la Fe-
nomenologia dello spirito. Il confronto più significativo rimane però 
quello con la Scienza della logica277, la quale trova nella Enciclopedia 
un equivalente – la Logica enciclopedica – che ne conserva la posi-
zione, come prima scienza del sistema278, e la funzione, nella forma 
del compendio.

Un esempio della tendenza a sorvolare sulle motivazioni filoso-
fiche del progetto enciclopedico berlinese si trova in un’affermazio-
ne di John W. Burbidge, che su questo punto si esprime nei seguenti 
termini:

Dal 1812 al 1816, mentre ricopriva l’incarico di preside del ginnasio 
classico di Norimberga, pubblicò la Scienza della logica, un’analisi 
dettagliata in tre volumi di questi passaggi razionali fondamentali 
[del pensiero che pensa se stesso]. […] Poi, quando nel 1817 ottenne 
un incarico stabile all’università di Heidelberg, ebbe bisogno 
di un manuale più accessibile per i suoi studenti; preparò così 
quella che chiamò Enciclopedia delle scienze filosofiche, una serie 
di paragrafi brevi e concisi che servissero da tesi su cui avrebbe 
potuto soffermarsi e approfondire durante le lezioni. Il primo terzo 
dell’opera ripercorreva la precedente Scienza della logica, ma la 
forma schematica di questi paragrafi non era in grado di riprodurre 

277  Come sottolinea Jaeschke, occorre lavorare criticamente sull’immagine 
tramandata per cui l’esposizione scientifica – nel senso di non-compendiosa 
– sarebbe quella predominante nella produzione hegeliana.
278  Questo non è il caso della Fenomenologia, che a livello nominale trova 
un posto nello spirito soggettivo nell’Enciclopedia, ma non mantiene la me-
desima funzione che aveva l’opera del 1807. Non è il caso, poi, nemmeno 
dei Lineamenti di filosofia del diritto, i quali rappresentano una versione più 
estesa e articolata della sezione dedicata allo spirito oggettivo nell’Enciclope-
dia, pur dandosi essi stessi in forma di lineamenti.



164

lo sviluppo accurato del pensiero nel suo passaggio da concetto a 
concetto, come avveniva nell’opera precedente279.
Nella sua ricostruzione della biografia intellettuale hegeliana, l’e-

laborazione di una logica si articola in due direzioni: da una parte, 
nella redazione di un testo scientifico che analizza con rigore l’atto 
del pensiero nel suo auto-svolgimento, esibendo in maniera cogente 
il suo sviluppo immanente; dall’altra, nella composizione di un vo-
lume più sintetico, in paragrafi, pensato come guida per gli studenti, 
ma che finisce, secondo Burbidge, per snaturare la grande logica che 
avrebbe dovuto rappresentare. Il testo enciclopedico, infatti, non ri-
uscirebbe a riprodurre il dispiegamento controllato del pensiero che 
procede di concetto in concetto secondo la necessità del suo svilup-
po. Ricorre ad abbreviazioni, omette passaggi concettuali cruciali, eli-
mina intere sezioni della scienza, compromettendo così la possibilità 
di una corrispondenza 1:1 con l’originale. È una distinzione di scala 
quella che Burbidge vede all’opera: la versione estesa garantisce il ri-
gore sistematico; il compendio svolge una funzione introduttiva, ma 
non filosoficamente decisiva.

Non sorprende, dunque, che nella sua analisi Burbidge privilegi 
la Scienza della logica come la versione ‘autentica’ della filosofia he-
geliana, mentre considera l’Enciclopedia una variazione secondaria, 
dettata da esigenze didattiche. In tale lettura, l’uso del compendio 
non sarebbe altro che l’adattamento a una prassi accademica già in 
atto, per cui i docenti si avvalgono di manuali redatti da altri: si pensi 
alla Logica di Meier, al trattato di matematica di Wolff o al Grundriß 
di Feder usato da Kant. Hegel, però, sembra voler superare questo 
modello, redigendo un compendio proprio, coerente con il suo pro-
getto di fondazione di un nuovo sistema della scienza. La ragione fi-
losofica che motiva questa scelta – apparentemente contingente per-
ché dipendente da una consuetudine accademica, anche se tutt’altro 
che obbligatoria o diffusa, come si è visto – non viene tematizzata, in 

279  J. W. Burbidge, Hegel’s Logic, in Handbook of the History of Logic. Vol. 3: 
The Rise of Modern Logic from Leibniz to Frege, a cura di D.M. Gabbay, J. Wo-
ods, Boston, Elsevier, 2004, pp. 131-175, p. 131.



165

questa lettura, né si ritiene rilevante domandarsi che cosa essa possa 
indicare circa il concetto di filosofia in Hegel.

Se si assume, fin dall’inizio, che l’Enciclopedia non rappresenti fi-
losofia in senso proprio, cioè non sia un modo che la filosofia assume 
per essere in atto – un modo che va indagato nella sua specificità e 
nelle peculiarità, anche controintuitive, che le sono proprie –, è coe-
rente concludere che essa non possa dirci nulla di essenziale su che 
cosa sia filosofia. Da qui la tendenza a escludere che l’organizzazione 
del sapere filosofico in una forma che può essere studiata e appresa 
possa corrispondere a un esercizio effettivo del filosofare, invece che 
a una questione puramente storica (historisch).

Non meno problematica è la posizione di chi, al contrario, ricono-
sce la duplice natura dell’Enciclopedia ma non ne indaga la portata 
radicale nel contesto filosofico dell’epoca – segnato, come visto nel 
capitolo precedente, da tentativi di riformare la filosofia anche attra-
verso l’abbandono dei manuali e una trasformazione della prassi di-
dattica in senso socratico. Un esempio in questa direzione è il recente 
volume curato da Sebastian Stein e Joshua Wretzel, Hegel’s Encyclo-
pedic System280. Nella loro introduzione, i curatori presentano l’Enci-
clopedia nei seguenti termini: «nel maggio del 1817, Hegel pubblicò 
una versione del proprio sistema filosofico in forma di compendio, 
come guida affinché gli studenti potessero seguire le sue lezioni. In-
titolata Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Hegel ri-
teneva che quest’opera articolasse nel modo più completo il sistema 
metodico del suo pensiero»281. L’intero progetto interpretativo si fon-
da tuttavia sull’assunzione che Enciclopedia e sistema coincidano, al 
punto che la necessità e l’urgenza di dedicare un’indagine a questa 
opera vengono motivate osservando come «forse non sorprende che 
l’ottimismo di Hegel riguardo al suo sistema non sia stato condiviso 
da coloro che lo hanno seguito»282.

280  S. Stein, J. Wretzel (a cura di), Hegel’s Encyclopedic System, New York, 
Routledge, 2022.
281  Ivi, p. 1.
282  Ibidem.



166

La marginalizzazione di questo testo – giustamente messa in luce 
criticamente da Stein e Wretzel – viene così imputata al rigetto del 
sistema stesso, e alla preferenza accordata, da parte dei lettori suc-
cessivi, ad altre opere hegeliane – in primis la Fenomenologia dello 
spirito, la Scienza della logica e i Lineamenti di filosofia del diritto – 
ossia, di fatto, a singole parti del sistema. Se questa è la diagnosi, il 
rimedio proposto dai curatori si articola in due direzioni: «mostrare 
come il sistema-Enciclopedia di Hegel, considerato nella sua interez-
za, mantenga una rilevanza per le questioni filosofiche contempora-
nee, oppure illuminare la perdurante attualità di specifiche parti del 
progetto enciclopedico»283. Anche nella prima opzione, che apre alla 
possibilità di «contribuire al progetto, tuttora incompiuto, di chiarire 
il sistema-Enciclopedia affinché possa essere compreso secondo nei 
suoi propri termini»284, Enciclopedia e sistema vengono trattati come 
un’unica entità inscindibile, in cui si identificano immediatamente.

Ciò che non viene tematizzato è proprio il significato filosofico di 
quel trattino che li unisce – o, in altri termini, la questione se e come 
l’essere sistema dell’Enciclopedia (o, viceversa, il darsi del sistema nel-
la forma enciclopedica così come concepita da Hegel, ossia come un 
testo pensato esplicitamente affinché la filosofia potesse essere inse-
gnata e imparata) costituisca un problema filosofico in sé. La doman-
da sulla filosofia in quanto tale, nel lavoro sull’Enciclopedia e sul pe-
riodo berlinese di Hegel, sembra perlopiù elusa anche in questo caso.

Le posizioni assunte dalla letteratura critica sono molteplici e arti-
colate; tuttavia, esse sembrano lasciarsi ricondurre – pur con qualche 
riduzione della loro complessità utile a evidenziarne i tratti caratte-
ristici – alle due macro-tendenze appena menzionate, delle quali in-
tendo ora offrire una panoramica sintetica.
A.	 La prima tendenza risponde all’esigenza di distinguere tra 

l’Enciclopedia come manuale destinato a supportare la didat-
tica e lo sviluppo scientifico delle singole parti del sistema 
filosofico, cui Hegel avrebbe dedicato un’elaborazione vera e 
propria, nella forma di libro, solo nel caso della Scienza della 

283  Ivi, p. 3.
284  Ibidem.



167

logica. Secondo questa interpretazione, l’Enciclopedia andreb-
be quindi intesa come un semplice compendio, uno strumento 
accademico ausiliario. Questa lettura può dar luogo a due po-
sizioni: una più radicale, l’altra più cauta.

1.	 La prima, più estrema, è avanzata in The Dash – The Other Side 
of Absolute Knowing da Rebecca Comay e Frank Ruda285. Gli 
autori escludono esplicitamente il compendio dal novero della 
filosofia speculativa in senso proprio, che troverebbe la sua 
espressione adeguata esclusivamente nell’esibizione del pen-
siero puro offerta dalla Scienza della logica. Secondo la loro 
lettura, l’inizio della Scienza della Logica ci immerge così radi-
calmente nel pensiero puro – nella forma dell’Essere – da farci 
sperimentare un disorientamento totale: non vi sono determi-
nazioni a cui aggrapparsi, né segnavia da seguire. Nell’Enciclo-
pedia, al contrario, questo smarrimento costitutivo del pensie-
ro risulta pressoché del tutto annullato: l’esposizione procede 
in paragrafi numerati secondo un ordine lineare e prevedibile; 
non vi sono movimenti concettuali inattesi; si sa dove si sta 
andando perché il cammino è in certo modo già stato tracciato: 
«lo studente riceve in anticipo un itinerario con tutte le des-
tinazioni da visitare, mentre le transizioni concettuali [...] che 
sono state elaborate in campo scientifico sono quasi del tutto 
astratte. Qualcuno sa sempre dove siamo, come ci siamo arri-
vati e dove stiamo andando»286. In questa prospettiva, «la min-
iaturizzazione», contrariamente a quanto suggerito – almeno 
indirettamente – da Burbidge, «non è il caso di una riduzione 
di scala, ma coinvolge invece una distorsione fondamentale e 
una dislocazione»287.
Il discorso enciclopedico sarebbe quindi, per Comay e Ruda, 
una versione predigerita della filosofia: qui «non stiamo più 
‘facendo’ logica, ma veniamo informati sulla logica come un 

285  R. Comay, F. Ruda, The Dash – The Other Side of Absolute Knowing, Cam-
bridge, The MIT Press, 2018.
286  Ivi, p. 32.
287  Ibidem.



168

oggetto di conoscenza trasmissibile. Non stiamo più “impara-
ndo a filosofare” ma stiamo “imparando la filosofia” (volendo 
riprendere la famosa distinzione kantiana)»288. Se il filosofare, 
in senso kantiano, è l’esercizio attivo del pensiero razionale, 
qui la filosofia appare invece ridotta – in senso non più kantia-
no – a un insieme di nozioni storico-dottrinali, da apprendere 
come oggetti di conoscenza già costituiti. Ma proprio per ques-
to, sostengono gli autori, essa non è, e non può essere, filosofia 
in senso proprio.

2.	 La seconda posizione, più cauta, all’interno di questa prima 
tendenza interpretativa, si riconosce anzitutto nei lavori di 
Walter Jaeschke, uno degli studiosi che più seriamente ha sol-
levato la questione della forma dell’Enciclopedia in rapporto 
alla filosofia sistematica hegeliana289. Secondo Jaeschke, l’En-
ciclopedia è un compendio e non costituisce la presentazione 
scientifica compiuta del sistema. La sua lettura mira a mettere 
in luce l’importanza pressoché dominante assunta dalle lezioni 
come forma privilegiata del lavoro filosofico di Hegel a Berli-
no – al punto che, come nota lo stesso Jaeschke: «si può rim-
piangere questo fatto, ma guardando alla forma d’opera della 
filosofia hegeliana, la Scienza della logica risulta quasi atipica – 
il che, sia chiaro, non ne riduce affatto l’importanza fondamen-
tale e straordinaria per il sistema»290. In altri termini, la forma 
del lavoro filosofico hegeliano non sarebbe propriamente il 
sistema della scienza, dal momento che, tra tutte le opere della 
maturità, solo la Scienza della logica rappresenta lo sviluppo 
speculativo compiuto di una parte del sistema. Accanto ad essa 
troviamo decine di corsi universitari, lezioni basate su com-

288  Ibidem.
289  Sulla logica come terreno di confronto tra la versione scientifica e quel-
la compendiosa, Jaeschke nota a ragione che «argomentazioni di questo ti-
po non sono però ancora state avanzate – e ciò già solo per il fatto che la 
differenza qui delineata non è stata riconosciuta come un problema aperto 
nell’interpretazione della Logica» (Hegel-Handbuch, p. 304).
290  Ivi, p. 293.



169

pendi o manoscritti, recensioni, articoli e interventi pubblici 
sulla filosofia. Non stupisce, allora, che l’influenza e la storia 
degli effetti della filosofia hegeliana siano state determinate 
dalla specifica forma del suo discorso berlinese: «l’efficacia del 
“sistema” hegeliano è quella di un sistema che Hegel non ha 
effettivamente elaborato – almeno non nella forma che aveva 
in mente, quella di un sistema della scienza – ma che ha solo 
abbozzato nelle sue lezioni. Il “sistema” di Hegel è in larga par-
te un sistema in forma di lezioni» 291. Questo spostamento di 
accento dalla pubblicazione all’insegnamento è radicato, per 
Jaeschke, in una precisa contingenza storica. È infatti il risul-
tato della fine della cosiddetta filosofia scolastica del XVIII sec-
olo, che prevedeva un canone rigido di discipline filosofiche e 
una didattica basata su compendi – propri o altrui. Con la crisi 
di questo paradigma alla fine dell’Illuminismo, si apre una fase 
nuova e straordinariamente feconda nella formazione della fi-
losofia all’interno dell’università moderna.
L’Enciclopedia, in questo quadro, non è affatto una non-filoso-
fia – come invece sostengono Comay e Ruda – bensì uno degli 
strumenti attraverso cui Hegel ha tentato per la prima volta 
di dare forma alle scienze filosofiche. Essa nasce dall’esigenza 
accademica292 di elaborare la loro struttura interna a partire da 
un materiale disponibile, senza irrigidirlo in una costruzione 
definitiva e cristallizzata. Tuttavia, proprio perché è il risultato 
di un lavoro costante condotto a lezione, soggetto a continue 
revisioni, l’Enciclopedia non coincide con il sistema della scien-
za in senso pieno. È e resta un compendio pensato per accom-
pagnare la didattica, dipendente dalle integrazioni orali che 
lo completano. Distinguere tra il programma di uno sviluppo 
sistematico e scientifico di ciascuna parte e la redazione dei 
compendi è, per Jaeschke, una condizione necessaria per com-
prendere correttamente la prassi filosofica di Hegel. In oppo-
sizione all’equivoco generato dal titolo dell’edizione curata da 

291  Ibidem.
292  Ivi, p. 295.



170

Glockner (sistema della scienza), si tratta di guardare al modo 
effettivo in cui Hegel articola il suo pensiero nel contesto del-
le lezioni. Anche se, sottolinea Jaeschke, «la sua intenzione è 
sempre stata, senza dubbio, rivolta al sistema della scienza»293, 
ciò che di fatto egli ha realizzato è un’elaborazione progressiva 
e aperta delle scienze filosofiche, concepite come un intero in 
divenire.
Una distinzione diversa, ma per certi aspetti complementare 
a quella finora discussa – e dunque riconducibile alla medesi-
ma tendenza – è quella proposta da Hermann Drüe, Annema-
rie Gethmann-Siefert, Christa Hackenesch, Walter Jaeschke, 
Wolfgang Neuser e Herbert Schnädelbach nella prefazione 
al loro commentario dedicato all’Enciclopedia294. Secondo i 
curatori, l’Enciclopedia è un compendio di sistema (System-
grundriß). Una delle implicazioni di questa osservazione non 
riguarda tanto il minore livello di dettaglio nell’analisi fi-
losofica dei contenuti, quanto piuttosto la natura del libro 
in questione e, di conseguenza, la sua modalità di fruizione. 
L’Enciclopedia, scrivono, «non era pensata principalmente per 
essere letta, bensì per l’“uso durante le lezioni”; gli ascoltato-
ri di Hegel dovevano averla davanti a sé mentre egli leggeva 
il contenuto paragrafo per paragrafo, per poi commentarlo in 
un discorso relativamente libero basato su appunti»295. Ciò che 
era comprensibile di quel testo «lo era allora soprattutto grazie 
alle spiegazioni supplementari di Hegel»296.
Rivedendo la storia editoriale dell’Enciclopedia – a partire 
dall’edizione di Glockner – il merito dell’edizione critica ri-
costruita da Friedhelm Nicolin e Otto Pöggeler è riconosciuto, 

293  Ibidem.
294  H. Drüe, A. Gethmann-Siefert, C. Hackenesch, W. Jaeschke, W. Neuser e 
H. Schnädelbach (a cura di), Hegels »Enzyklopädie der philosophischen Wis-
senschaften« (1830). Ein Kommentar zum Systemgrundriß, Frankfurt a.M., 
Suhrkamp, 2016.
295  Ivi, p. 11.
296  Ibidem.



171

tra l’altro, nell’aver mostrato «quanto “poco” ci fosse in realtà 
da leggere nel testo autentico di Hegel»297. Se è vero che l’En-
ciclopedia costituisce «la presentazione hegeliana del proprio 
sistema complessivo»298, ciò che non bisogna mai perdere di 
vista, secondo questa linea interpretativa, è la funzione speci-
fica di questo testo: non un libro destinato alla lettura autono-
ma, ma un supporto pensato per le lezioni.

B.	 La seconda macro-tendenza riguarda invece l’urgenza di con-
siderare la forma enciclopedica come intrinsecamente legata 
al filosofare e, di conseguenza, profondamente dipendente dal 
programma filosofico di coloro che la elaborano.

3.	 Secondo questa lettura, l’Enciclopedia rappresenterebbe una 
modalità specifica di pensare dialetticamente e di fare filosofia, 
che solo in questa forma può essere scientifica. Tale posizione 
– espressa in modi più o meno espliciti – è articolata in un 
breve contributo di Francesca Menegoni299 e in un recente con-
tributo di Luca Illetterati300. Entrambi questi lavori valorizzano 
l’esposizione sistematica articolata in logica, filosofia della na-
tura e filosofia dello spirito, secondo l’avanzare di un sapere 
per cui il vero è l’intero nell’esibizione del suo sviluppo.
Su questa linea si collocano anche alcune delle letture più re-
centi espressamente dedicate all’Enciclopedia, come quelle rac-
colte in Hegel’s Encyclopedia of the Philosophical Sciences. A 
Critical Guide a cura di Sebastian Stein e Joshua Wretzel301, 
motivate dal fatto che – come si legge già nella quarta di co-

297  Ivi, p. 12.
298  Ibidem.
299  F. Menegoni, Über den Begriff von “Enzyklopädie” bei Kant und Hegel, in 
Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel über Denken, Erkennen und Handeln, 
a cura di C. Fricke, P. König, T. Petersen, Stuttgart-Bad Cannstatt, from-
mann-holzboog, 1995, pp. 61-80.
300  L. Illetterati, Philosophy as the Science of Freedom, in Hegel’s Encyclopedic 
System, a cura di S. Stein, J. Wretzel, New York, Routledge, 2021, pp. 33-49.
301  S. Stein, J. Wretzel (a cura di), Hegel’s Encyclopedia of the Philosophical 
Sciences. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press, 2021.



172

pertina del volume – «Hegel considerava la sua Enciclopedia 
delle Scienze Filosofiche come l’opera che presentava nel modo 
più compiuto l’estensione del proprio sistema filosofico e del 
suo metodo. È dunque sorprendente che alcuni studiosi con-
tinuino ad attribuirle uno statuto solo secondario»302. In questo 
volume, il termine ‘enciclopedia’ è impiegato in modo sostan-
zialmente sinonimico – benché perlopiù non problematizzato 
– rispetto all’espressione ‘sistema filosofico’ di Hegel.
Thom Brooks, il cui contributo è intitolato Taking the System 
Seriously. On the Importance of ‘Objective Spirit’ for Hegel’s Phi-
losophy of Right, è uno dei pochi autori a ricordare esplicita-
mente che sia i Lineamenti di filosofia del diritto sia l’Enciclo-
pedia sono in realtà «compendi di lezione che Hegel avrebbe 
sviluppato dal vivo durante le lezioni»303. Tuttavia, questa os-
servazione non implica ancora un’effettiva problematizzazione 
del concetto di filosofia né del suo metodo, e serve piuttosto a 
sostenere la necessità di non isolare la filosofia dello spirito 
oggettivo dall’intero sistematico. ‘Prendere sul serio il siste-
ma’, come ciò a cui invita il titolo del contributo, significa qui 
non tanto comprenderne la natura e la forma enciclopedica 
come filosofia sistematica, quanto evitare di considerarne iso-
latamente una parte.
In maniera analoga, anche Ioannis Trisokkas nel suo contrib-
uto The Stubbornness of Nature in Art. A Reading of §§556, 558 
and 560 of Hegel’s Encyclopedia, incluso nella medesima racco-
lta, richiama la natura dell’Enciclopedia come testo destinato 
alle lezioni. Anche in questo caso, però, il riferimento non cos-
tituisce la base per un’indagine sul modo in cui l’Enciclopedia 
sia filosofia in una certa forma, necessariamente ibrida, bensì è 
funzionale a difendere una distinzione tra ciò che fanno i para-
grafi enciclopedici sull’arte (ovvero chiarire il ruolo dell’arte 
nel sistema, con un intento che eccede le esigenze didattiche 
proprie delle lezioni) e ciò è oggetto dei vari cicli di lezioni ber-

302  Ivi, quarta di copertina.
303  Ivi, p. 206



173

linesi. Affermare questa differenza dipende, in via preliminare, 
dall’esigenza di mostrare come «l’obiettivo dell’Enciclopedia 
fosse offrire una presentazione concisa del sistema di Hegel, 
e non della sua filosofia dell’arte»304, in contrasto con quanto 
sostenuto, ad esempio, da Annemarie Gethmann-Siefert305.
L’attenzione degli studi che si muovono in questa direzione si 
concentra, dunque, sul modo in cui l’Enciclopedia delle scien-
ze filosofiche, «l’unica presentazione completa del sistema di 
Hegel»306, affronta la questione dell’organizzazione del sapere 
filosofico.
Quando questa domanda viene esplicitamente posta – il che, 
come si è visto, è tutt’altro che scontato o frequente –, essa si 
articola come interrogativo sulla relazione tra il pensiero siste-
matico e la forma enciclopedica; più precisamente, la domanda 
chiede quali effetti produca la forma enciclopedica sul pen-
siero dialettico. È questo, in particolare, il caso del contributo 
di Angelica Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, 
uno degli interventi più approfonditi sul tema. La tesi centrale 
dell’autrice è che la forma enciclopedica non costituisca una 
modalità esterna, tra le tante possibili, di organizzare un conte-
nuto ricevuto dalla tradizione o da altri saperi, ma rappresenti 
piuttosto una modalità di pensare, «una maniera necessaria di 
pensare filosoficamente»307. Il pensiero dialettico esposto nel 
testo enciclopedico è quello che attraversa il pensiero logico 
puro, compie la transizione dell’Idea nella forma dell’alterità, 
ossia nella natura, e si ritrova poi nelle strutture dello spirito. 
Al termine del percorso, attraverso i tre elementi delle scienze 
filosofiche, il pensiero dialettico è in grado di produrre retro-

304  Ivi, p. 234.
305  A. Gethmann-Siefert, Die Kunst (§§556–563): Hegels systematische Be-
gründung der Geschichtlichkeit der Kunst, in Hegels »Enzyklopädie der philo-
sophischen Wissenschaften« (1830), pp. 317-74, in particolare pp. 317, 322-9.
306  A. Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, «Hegel-Jahrbuch», 
1, 2019, pp. 19-31, p. 19.
307  Ibidem.



174

spettivamente la narrazione del proprio sviluppo308. L’Enciclo-
pedia presenta, perciò, una struttura in cui si assiste alla gen-
erazione immanente del contenuto, attraverso la costituzione 
di elementi non omogenei – pensiero puro nella logica, alterità 
nella natura, riflessività e ritorno a sé nello spirito – che si 
rivelano come forme specifiche dell’Idea. In questo processo, 
conclude Nuzzo, il testo «stabilisce allo stesso tempo che cosa 
sia propriamente il pensare filosofico e che cosa esso faccia»309.

4.	 A questa macro-tendenza si collega anche una proposta di tipo 
meta-filosofico che, proponendosi di interrogare il concetto di 
filosofia, valorizza il modo in cui per Hegel la giustificazione 
del concetto non si distingue dal processo di articolazione del 
sistema. In altre parole, l’autogiustificazione del sistema co-
incide con la giustificazione della filosofia in senso meta-filo-
sofico. Questa posizione – nota anche come tesi della coesten-
sività – trova una formulazione particolarmente efficace nel  
contributo di Giovanna Miolli, Hegel e la metafilosofia: mappa 
di un problema310 e, nel più recente Hegel in Dialogue with Con-
temporary Metaphilosophy311.

308  Secondo Nuzzo, andrebbero intesi in questo senso i tre sillogismi fina-
li con cui Hegel conclude la sezione dedicata alla filosofia nell’Enciclopedia 
delle scienze filosofiche (1817 e 1830, assenti invece nel 1827), e così anche 
il riferimento aristotelico alla νόησις νοήσεως a conclusione della Enciclo-
pedia (1827-1830), a segnalare la consapevolezza raggiunta ora dal pensiero 
che ha attraversato e completato il suo proprio processo di sviluppo ed è di-
ventato cosciente di sé come risultato e motore dell’articolazione. Su questo 
si veda ivi, p. 23-25.
309  Ivi, p. 20.
310  Miolli, Hegel e la metafilosofia.
311  G. Miolli, Hegel in Dialogue with Contemporary Metaphilosophy, in The 
Relevance of Hegel’s Concept of Philosophy. From Classical German Philo-
sophy to Contemporary Metaphilosophy, a cura di L. Illetterati, G. Miolli, 
London, Bloomsbury, 2022, pp. 477-496. Questo testo – al pari di altri saggi 
contenuti nel volume, in particolare quelli di L. Illetterati, M. Bordignon e D. 
Emundts – si sofferma sui paragrafi introduttivi dell’Enciclopedia, metten-
do in discussione la possibilità di attribuire loro un carattere propriamente 



175

L’autrice si propone di mettere in luce ciò che 
contraddistinguerebbe la filosofia hegeliana, ossia il fatto che 
il suo sviluppo sistematico giustifica se stesso in ciascuno dei 
suoi momenti, e avanza attraverso un’acquisizione progressiva 
di autoconsapevolezza discorsiva. Miolli individua alcuni tratti 
distintivi dell’impresa meta-filosofica hegeliana a partire dal 
movimento per cui essa procede mostrando i presupposti insiti 
nelle determinazioni logico-reali, superandone la parzialità 
e avanzando in modo necessario verso la determinazione 
successiva. L’espressione che incarna esemplarmente tale 
metodo è, secondo l’interprete, l’affermazione hegeliana 
secondo cui «in filosofia l’andare avanti è piuttosto un andare 
indietro e un fondare»312. Questa formula viene approfondita 
da Miolli in tre punti: (i) il cominciamento si mostra come non 
puramente arbitrario, ma ciò che si rivela, alla fine, «per un 
lato il vero, e per l’altro il primo vero»313; (ii) nell’articolazione 
cogente del sistema la determinazione successiva si rivela 

meta-filosofico. Il loro statuto introduttivo impedirebbe infatti di conside-
rarli come un momento giustificato del discorso filosofico, in grado cioè di 
tematizzare in termini filosofici ciò che Hegel fa mentre fa filosofia. Come 
già nel contributo del 2017, anche qui Miolli discute del sistema senza un 
esame della forma discorsiva (o delle forme) che esso assume, pur notando 
che «filosofia e metafilosofia sono dunque coestensive nel senso che l’in-
tera autogiustificazione fornita dal sistema filosofico hegeliano costituisce 
anche una giustificazione della metafilosofia di Hegel» (p. 489). Ciò segna-
la l’assenza di una riflessione esplicita sulla specifica discorsività del testo e 
sulla rilevanza che tale differenza riveste – potremmo dire: metafilosofica-
mente – per il concetto di filosofia e per la sua giustificazione. In mancanza 
di questa prima problematizzazione, in cui il polo ‘interno’ dell’antinomia 
non interroga la forma attraverso cui la filosofia si espone come tale, man-
ca anche la possibilità di considerare quello ‘esterno’ di un testo che incarna 
la possibilità (per Hegel necessaria) di insegnare e imparare la filosofia, e di 
tematizzare il modo in cui ciascuno dei lati dell’antinomia è filosoficamente 
decisivo per l’altro.
312  WdL I, p. 57; trad. it., p. 56.
313  Ibidem.



176

fondante per la precedente; (iii) la scienza filosofica assume 
la forma di un circolo ritornante su di sé, che è tanto nel 
suo cominciamento (più povero), quanto alla fine (nella sua 
compiutezza). L’intersezione di queste condizioni consente, 
secondo Miolli, una prima risposta alla questione circa lo 
statuto della riflessione meta-filosofica in Hegel: se è il sistema 
stesso a superare i propri presupposti e la loro unilateralità, non 
è necessario appellarsi a un punto di vista esterno per garantire 
la sua giustificazione. A proposito di questa ‘interiorità’ della 
meta-filosofia rispetto al sistema – e dunque alla filosofia nel 
suo insieme –, l’interprete fornisce due importanti indicazioni: 
filosofia e meta-filosofia sono coestensive; si specificano in una 
relazione di self-containment, in cui il tutto include sé anche 
come propria parte.
La filosofia come intero avanza fino a giungere al proprio sa-
pere di sé: un avanzare che comprende necessariamente la 
riflessione della filosofia su di sé come momento interno e 
costitutivo del suo stesso sviluppo, e non come istanza ester-
na o accessoria. Ne consegue che gli elementi meta-filosofici 
devono essere individuati a partire da ciò che li qualifica come 
«propriamente filosofici»314: è nel modo in cui la filosofia arti-
cola il proprio contenuto che essa si sviluppa e si comprende. 
Precisamente questo processo necessario di sviluppo costitu-
isce «la modalità attraverso cui la filosofia si autocomprende 
nella sua ‘natura’, nella relazione con le altre scienze, con la 
religione e con l’arte, e attraverso cui essa giustifica il proprio 
oggetto e il proprio metodo»315. Se, dunque, esistono luoghi 
del sistema berlinese più adatti a ospitare riflessioni di taglio 
meta-filosofico – come, ad esempio, l’Introduzione all’Enciclo-
pedia – «la metafilosofia hegeliana non può essere circoscrit-
ta»316 a una sezione specifica.

314  Miolli, Hegel e la metafilosofia, p. 122.
315  Ibidem.
316  Ivi, p. 123.



177

L’analisi delle principali posizioni assunte nella letteratura criti-
ca ha messo in luce un disaccordo significativo circa la compatibilità 
tra l’istanza compendiosa–didattica e quella sistematico-speculativa. 
Più ancora, ha reso evidente come la domanda sul significato filoso-
fico della forma assunta dalla filosofia come ‘enciclopedia’ concerne 
innanzitutto la sua particolare forma espositiva, ovvero la modalità 
del suo discorso.

2.2 L’antinomia da Heidelberg a Berlino
La problematica della natura ibrida dell’Enciclopedia delle scienze 

filosofiche in compendio costituisce un punto di partenza cruciale per 
accostarsi al testo hegeliano. Per cominciare a chiarire come coesi-
stano le due istanze, quella compendiosa e quella sistematica, occorre 
rivolgersi al modo in cui Hegel stesso pone la questione. Solo a par-
tire da questo livello d’indagine diventa possibile mettere in discus-
sione alcuni limiti teorici delle posizioni interpretative precedente-
mente esaminate.

In tal senso, è rilevante e sintomatico l’intervento hegeliano sul 
titolo stesso dell’opera, che sembra offrire appigli argomentativi tan-
to alla lettura che privilegia l’aspetto sistematico, quanto a quella che 
insiste sul carattere compendioso del testo. Nessuna delle due, tutta-
via, è in grado di esaurire il problema nella sua complessità teoretica 
e nella sua evoluzione storica, quando si tematizzi la trasformazione 
del modo in cui il problema viene posto nel passaggio dalla prima 
edizione di Heidelberg (1817) alle due edizioni berlinesi (1827, 1830).

In entrambe le versioni, si assiste a una certa oscillazione termi-
nologica tra compendio (Grundriß) ed enciclopedia (Enzyklopädie) co-
me referenti del carattere sintetico e didattico assunto dal discorso 
filosofico e dalla sua organizzazione come sapere. In altri termini, la 
responsabilità della forma sintetica dell’esposizione in paragrafi sem-
bra ricadere ora sull’uno, ora sull’altro. Le differenze tra le due fasi, 
tuttavia, sono a mio avviso nient’affatto trascurabili.

Nella versione di Heidelberg, pur confermando la limitazione 
secondo cui l’‘enciclopedia’ riguarda soltanto gli inizi e i concetti 



178

fondamentali delle scienze317, Hegel, nella Prefazione, dedica ampio 
spazio al concetto di compendio (Grundriß) come forma dell’orga-
nizzazione del sapere, mentre tende ad avvicinare molto enciclopedia 
e sistema, fino quasi a farle coincidere318. Al contrario, nella secon-
da (1827) e terza edizione (1830), è il termine stesso di ‘enciclopedia’ 
a diventare il referente principale del problema dell’organizzazione 
del sapere filosofico, tanto sul piano concettuale – ovvero per ciò che 
riguarda la distinzione tra rappresentazione e concetto – quanto su 
quello pedagogico-compendioso. In queste edizioni, è l’enciclopedia 
– e non più il compendio – ad assumere i tratti precedentemente at-
tribuiti a quest’ultimo, ossia il tema dell’organizzazione del sapere319.

Altrettanto significativo, e problematico, appare il fatto che Hegel 
ribadisce esplicitamente l’intenzione di offrire una nuova esposizione 
dell’enciclopedia filosofica320 proprio in un testo in cui, quando si trat-

317  Cfr. Enz1817, §9; trad. it., p. 17: «Come enciclopedia però la scienza deve 
essere esposta non nel dettagliato sviluppo della sua particolarizzazione, ma 
si deve limitare ai principi e ai concetti fondamentali delle scienze partico-
lari». Ciò che segue nell’Annotazione è ripreso nella terza edizione, e viene 
fatto confluire nel §16.
318  Cfr. Enz1817, §10; trad. it., p. 17: «Ciò che in una scienza è vero, lo è me-
diante e in forza della filosofia, la cui enciclopedia abbraccia perciò tutte le 
vere scienze». Anche qui, quanto scritto nell’Annotazione viene spostato 
nel §16 della terza edizione.
319  Per essere precisi, nella Prefazione alla seconda edizione dell’Enciclope-
dia, Hegel discute sia del titolo di ‘enciclopedia’ – che «doveva certo, ini-
zialmente, lasciare spazio ad una minore cogenza del metodo scientifico e 
ad una disposizione esteriore della materia» (Enz, p. 5; trad. it., p. LXXVIII) 
–, sia del ‘compendio’ (Grundriß) come il responsabile della brevità forzata 
del testo. In ogni caso, si conferma la tendenza ad avvicinare enciclopedia e 
compendio sul piano della organizzazione formale delle conoscenze.
320  Che il titolo sia anche il bersaglio polemico dell’impresa hegeliana si 
può legittimamente intendere anche dalla versione di Heidelberg, in cui He-
gel scrive tanto di una Enciclopedia delle scienze filosofiche quanto di una En-
ciclopedia filosofica, a rimarcare nel secondo caso la necessità del nesso tra le 
parti dato dal concetto, riferimento da intendersi polemicamente contro le 
organizzazioni dei saperi che non assumono un modello organico e cogente 
di sviluppo immanente.



179

ta di tematizzare il sistema come tale, la connessione con il termine 
‘enciclopedia’ risulta meno marcata rispetto alla versione di Heidel-
berg: l’‘enciclopedia’ è qui la forma di organizzazione come sapere. 
Nella prima edizione, infatti, si legge che essa «stabilisce una nuo-
va elaborazione della filosofia secondo un metodo che, come spero, 
verrà pure riconosciuto come l’unico vero, identico al contenuto»321 
– un’affermazione che da sola richiederebbe un impegno ermeneuti-
co ben più intenso, tanto sul testo quanto sull’idea di filosofia in esso 
implicata, rispetto a quanto non suggeriscano le letture di Comay e 
Ruda. Hegel prosegue: «La filosofia è enciclopedia delle scienze filoso-
fiche, in quanto il suo intero ambito viene esposto con l’indicazione 
determinata delle parti, ed enciclopedia filosofica lo è, in quanto la 
distinzione e la connessione delle sue parti viene esposta secondo la 
necessità del concetto»322. Ancora più radicalmente, si legge che «la 
filosofia è anche essenzialmente [wesentlich] enciclopedia, in quanto 
il vero solo come totalità e solo mediante distinzione e determinazio-
ne dei suoi distinti può essere la necessità dei medesimi e la libertà 
dell’intero; essa è dunque necessariamente sistema»323.

Quel che preme sottolineare qui è che le due annotazioni ai para-
grafi sopra menzionati vengono mantenute anche nelle versioni ber-
linesi324. Tuttavia, scompare del tutto il riferimento esplicito all’‘enci-

321  Enz, p. 23; trad. it., p. LXXV.
322  Enz1817, §6; trad. it., p. 15.
323  Enz1817, §7; trad. it., p. 16.
324  Cfr. Enz1817, §6 A; trad. it., p. 15: «Essendo la filosofia del tutto sapere 
razionale [vernünftiges Wissen], ciascuna delle sue parti è un intero filosofi-
co, un circolo della totalità che si chiude in se stesso, però l’idea filosofica vi 
è in una particolare determinatezza o elemento. Il singolo circolo, poiché es-
so è in sé totalità, spezza anche la limitazione del suo elemento e fonda una 
sfera più ampia; l’intero si espone quindi come un circolo di circoli, ognu-
no dei quali è un momento necessario, così che il sistema dei loro peculiari 
elementi costituisce l’intera idea, che altrettanto appare in ogni singolo».
Enz1817, §7 A; trad. it., p. 16: «Un filosofare senza sistema non può essere 
nulla di scientifico; a prescindere dal fatto che esso esprime per sé piutto-
sto un modo di sentire soggettivo, è accidentale secondo il suo contenuto, 
in quanto questo ha la sua giustificazione solo come momento dell’intero, 



180

clopedia’ in connessione diretta con il sistema, come si osserva anche 
al §10: si parla ancora di ‘enciclopedia filosofica’ e di scienza in rela-
zione all’‘enciclopedia’, ma le formulazioni rispetto all’edizione del 
1817 appaiono significativamente attenuate, soprattutto per quanto 
riguarda il richiamo all’«essenzialmente» che lasciava intravedere una 
quasi-identificazione essenziale tra sistema ed enciclopedia, intesa co-
me organizzazione ciclica nella forma di un «circolo di circoli»325. A 
mio avviso, un’osservazione simile solleva una questione significati-
va: da un lato, mostra una distinzione meno netta tra compendio ed 
enciclopedia di quanto ci si sarebbe potuti aspettare; dall’altro, mette 
in luce una complicazione importante rispetto alla immediata «iden-
tità di filosofia, sistema e Enciclopedia»326 ricostruita da Menegoni 
e approfondita da Nuzzo327, perché riguarda una questione – l’orga-
nizzazione della filosofia come sapere – che, per essere compresa, ri-
chiede un’analisi più approfondita della forma discorsiva che si dà il 
progetto enciclopedico, nella sua natura strutturalmente ibrida.

al di fuori del quale però ha una presupposizione infondata ovvero una cer-
tezza soggettiva».
325  Cfr. Enz1817, §6 A; Enz, §15. Su questo si rinvia al contributo di E. Beh-
ler, Friedrich Schlegels Enzyklopädie der literarischen Wissenschaften im Un-
terschied zu Hegels Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, «He-
gel-Studien», 17, 1982, pp. 169-202, che insiste sull’aspetto circolare come 
una delle caratteristiche che differenziano l’Enciclopedia hegeliana dalle al-
tre enciclopedie.
326  F. Menegoni, Über den Begriff von „Enzyklopädie“ bei Kant und Hegel, p. 
74. Seppure la scelta non venga fatta oggetto di una riflessione, non sem-
bra un caso che i passi citati a supporto di questa identificazione siano tratti 
pressoché esclusivamente dalla prima edizione dell’Enciclopedia.
327  Allo stesso modo, colpisce l’equiparazione tra due attributi ‘essenziali’ 
della filosofia proposta da Nuzzo: da una parte, il sistema e dall’altra l’enci-
clopedia: «Così come la filosofia è ‘necessariamente sistema’ o ‘essenzial-
mente sistema’, essa è ‘anche essenzialmente enciclopedia’ (Enz. §14; Hei-
delberg Enz. §7)» (Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, p. 20). 
L’interprete segnala che si tratta di elementi rivendicati nel 1830 (sistema) e 
nel 1817 (enciclopedia), ma li giustappone senza approfondire la variazione 
che nel frattempo è avvenuta nei testi.



181

A rendere ancora più articolato il quadro introduttivo fin qui trac-
ciato, intervengono infine alcuni riferimenti nelle lettere in cui Hegel 
discute esplicitamente delle revisioni dell’opera. Da esse traspare l’e-
sigenza hegeliana di richiedere all’Enciclopedia una forma espositiva 
sinottica, una sorta di sorvolo sull’istanza sistematica che essa è chia-
mata a incarnare. In tal senso, le lettere del 1822 a Duboc e del 1826 
a Daub328 sembrano rafforzare l’interpretazione più cauta di Jaeschke 
circa l’intento, da parte di Hegel, di affidare al testo enciclopedico il 
compito di offrire una panoramica (Übersicht) dell’intero organizzato 
sistematicamente. È significativo che tale intenzione venga accompa-
gnata, fin dalla prima edizione, da una certa insoddisfazione nei con-
fronti di un testo che necessitava già allora di revisioni urgenti, pro-
prio perché, secondo Hegel, non rispondeva già più pienamente alla 

328  Lettera a Duboc (30 luglio 1822): «Da parte mia, mi sono proposto di col-
laborare a elevare la filosofia a scienza; e i lavori finora svolti, anche se certo 
in parte imperfetti e in parte incompleti, hanno soltanto questo scopo. Ho 
tentato di dare alla mia Enciclopedia un prospetto generale, che tuttavia ha 
molto bisogno di una rielaborazione. Voglia quindi considerare i miei pre-
cedenti e futuri lavori in relazione a tale scopo; la mia Logica e la Filosofia 
del diritto (che ha recato grave scandalo tra la folla dei demagoghi) devono 
essere elaborazioni scientifiche di tal genere, l’una dell’universale e l’altra 
di una parte dell’idea che si rivela nella realtà, che è in ogni cosa una. Lei 
potrà da questi lavori scorgere più da vicino il mio metodo, il quale non de-
ve far altro che svolgere il necessario progresso del concetto, senza curarsi 
di cercare buoni argomenti e buone opinioni» (Briefe II, pp. 329-330; trad. 
it. Lettere, p. 221).
Lettera a Daub (15 agosto 1826): «Ho cercato di precisare meglio il resto, 
e per quanto è possibile, di renderlo più chiaro. Ma resta sempre il difetto 
principale, che cioè il contenuto non corrisponde più al titolo Enciclopedia, 
che i particolari non sono più limitati e il tutto non risulterebbe ormai sinte-
tico. Nondimeno, per le mie lezioni sulle singole parti, resta opportuna l’am-
piezza dei particolari» (Briefe III, p. 126; trad. it. Lettere, p. 324).
Lettera a Daub (19 dicembre 1826): «A me nondimeno costa abbastanza fati-
ca. Il desiderio, direi quasi la bramosia, di conservare quanto più mi è possi-
bile, viene pagato con l’obbligo della maggior fatica di scegliere le locuzioni 
per mezzo delle quali le modifiche rechino il minor danno possibile alle pa-
role del testo» (Briefe III, p. 149; Lettere, trad. it., p. 326).



182

designazione di ‘enciclopedia’: il dettaglio – pur concettuale – sem-
brava prevalere costantemente sulla struttura d’insieme, rendendo 
meno immediata la visibilità di quest’ultima.

La revisione non contraddice l’ipotesi interpretativa di Jaeschke, 
secondo cui Hegel proseguirebbe nell’intento di articolare il sistema 
della filosofia in forma scientifica, non compendiosa. In altri termini: 
le due istanze, quella sistematica e quella compendiosa, pur intrec-
ciandosi strutturalmente nelle versioni berlinesi dell’opera, possono 
rimanere distinte, o quantomeno distinguibili. A mio avviso, però, 
negli ultimi anni della riflessione hegeliana emergono elementi che, 
almeno in parte, complicano una lettura rigidamente dualistica di 
queste due istanze e problematizzano l’esaustività di una tale inter-
pretazione del periodo berlinese, rendendo necessario un esame ul-
teriore. Significativa a questo riguardo è una nota che Hegel, nella 
seconda edizione della Scienza della logica, aggiunge alla Prefazione 
alla prima edizione. In essa, in maniera apparentemente marginale, 
Hegel si sofferma di nuovo sul titolo della sua impresa. Portando l’at-
tenzione sul rapporto complesso che la logica intrattiene con la Fe-
nomenologia dello spirito, al termine della Prefazione alla prima edi-
zione si legge:

Con ciò è assegnata la relazione che ha rispetto alla logica quella 
scienza che io chiamo Fenomenologia dello spirito. Quanto al rapporto 
esterno, alla prima parte del Sistema della scienza*, che contiene la 
Fenomenologia, doveva tener dietro una seconda parte, da contener 
la Logica e le due scienze reali della filosofia, la Filosofia della natura 
e la Filosofia dello spirito, colla qual parte sarebbe stato terminato 
il Sistema della scienza. Ma quell’ampiezza, che la Logica dovette 
necessariamente raggiungere di per se stessa, mi fornì l’occasione di 
darla in luce separatamente. Secondo un piano più largo, la Logica 
forma dunque il primo seguito alla Fenomenologia dello spirito, cui 
poi farò tener dietro lo svolgimento delle due accennate scienze reali 
della filosofia329.
Proprio all’altezza del titolo «sistema della scienza»330, però, He-

gel faceva corrispondere la seguente avvertenza nella seconda edi-
zione:

329  WdL I, p. 9; trad. it., pp. 7-8.
330  Ibidem.



183

Questo titolo [Sistema della scienza] non sarà più aggiunto alla 
seconda edizione, che uscirà a Pasqua prossima. – In luogo [An 
die Stelle] del disegno, qui dopo accennato, di una seconda parte 
che avrebbe dovuto contenere l’intera cerchia delle altre scienze 
filosofiche, ho pubblicato dipoi l’Enciclopedia delle scienze filosofiche, 
di cui si ebbe l’anno scorso la terza edizione331.
Nel passo si aprono molteplici difficoltà, a cominciare dall’inter-

pretazione dell’«in luogo di [an die Stelle]» – espressione tutt’altro 
che neutra, se si considera l’altra occorrenza della locuzione nell’af-
fermazione programmatica secondo cui «la logica oggettiva prende il 
posto [an die Stelle] della precedente metafisica»332. Tale espressione 
potrebbe alludere tanto a una sostituzione definitiva – motivata, per 
ragioni più o meno contingenti, come l’attività didattica e poi il retto-
rato, che impegnarono Hegel come principali occupazioni – quanto 
all’idea di un surrogato provvisorio, un segnaposto per un progetto 
ben più ampio, che fino a quel momento ha trovato quella forma, ma 
che finisce forse per complicare l’immagine di uno Hegel «indiscuti-
bilmente sempre orientato verso il “sistema della scienza”»333.

2.3 Filosofia e manuale
Le ragioni filosofiche che presiedono, e motivano, la scrittura di 

una Enciclopedia in quella forma duplice – di esposizione filosofica e 
di compendio per l’insegnamento – rimangono però ancora da inda-
gare. Ciò che interessa a questo punto è proporre alcune conclusio-

331  Ibidem.
332  WdL I, p. 48; trad. it., p. 47.
333  Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 295. Accanto alla questione del titolo, una 
seconda difficoltà riguarda il significato della «seconda parte» cui si fa ri-
ferimento: ossia, se Hegel intenda includervi anche la piccola logica come 
ripetizione in miniatura della Scienza della logica, oppure se stia rimandan-
do a quelle sezioni compendiose che non aveva potuto sviluppare in forma 
non manualistica. A mia conoscenza, ad aver posto il problema di una ri-
petizione ossificata (quasi naturalizzata) della logica speculativa sono stati 
Comay e Ruda, anche se non con riferimento a questo passo hegeliano, e 
P. Eiden-Offe, Hegels Logik Lesen. Ein Selbstversuch, Berlin, Matthes & Sei-
tz, 2021, p. 168.



184

ni provvisorie circa gli elementi che sono emersi in questo capitolo, 
mostrando come la questione filosofica, posta dalla presentazione he-
geliana della natura ibrida dell’Enciclopedia, non possa dirsi esaurita 
nelle posizioni della letteratura critica richiamate sopra.

Sulla base di quanto emerso sin qui, si può affermare che il ter-
mine ‘enciclopedia’ nella fase berlinese di Hegel (i) risulta legato al 
carattere compendioso in maniera verosimilmente più stringente ri-
spetto al periodo heidelberghese, quando era il ‘compendio’ (Grun-
driß) a candidarsi come referente per l’esposizione delle scienze nei 
loro inizi e a offrire una visione d’insieme della scienza nella sua or-
ganizzazione. In secondo luogo, però, (ii) si registrano a Berlino delle 
tensioni significative nella scrittura dell’Enciclopedia, testimoniate in 
alcune lettere, che dicono del modo in cui l’esposizione cogente del 
nesso logico non sia separabile di fatto all’arricchimento contenuti-
stico che caratterizza la seconda e terza edizione dell’opera, avvenu-
to in concomitanza all’attività didattica. Da ultimo, (iii) se si guarda a 
ciò che Hegel scrive nell’ultimo testo da lui pubblicato, la Prefazione 
alla seconda edizione della Scienza della logica, il termine ‘enciclope-
dia’ non sembra consentire una distinzione netta tra un tratto pura-
mente compendioso-didattico e uno propriamente sistematico.

Rispetto al secondo punto (ii), mi sembra importante notare un 
aspetto significativo ulteriore. Se è vero – come ricordano opportu-
namente Drüe, Gethmann-Siefert, Hackenesch, Jaeschke, Neuser e 
Schnädelbach – che l’Enciclopedia non nasce come testo da leggere, 
e che è merito delle edizioni critiche più recenti averla liberata dal-
le ‘sovrastrutture’ imposte dalle aggiunte (Zusätze) tratte da diversi 
cicli di lezione, è altrettanto osservabile come, nelle revisioni appor-
tate da Hegel alla seconda e alla terza edizione berlinese (fortemente 
ampliate rispetto alla prima), emerga una consapevolezza crescen-
te dell’esistenza di un pubblico334 interessato a questo testo, il quale 
comincia così ad assumere sempre più i connotati di un libro vero e 

334  Hegel impiega il termine «pubblico» nel presentare la specificità del suo 
Grundriß, tanto quello enciclopedico quanto quello costituito dai Lineamen-
ti. Sul tema del pubblico e dell’opinione pubblica (Lineamenti §318-319) in 
relazione al concetto di filosofia che emerge nell’Enciclopedia si tornerà più 
diffusamente nel capitolo quinto del lavoro.



185

proprio rivolto potenzialmente anche a destinatari ulteriori rispetto 
alla cerchia di coloro che potevano prendere parte alla performance 
delle lezioni hegeliane. In questo senso, pur sottoscrivendo l’intento 
filologico delle ultime edizioni critiche di restituire il ‘vero testo’ li-
berato dalle aggiunte postume, redatte senza distinguere tra diversi 
corsi di lezione e appunti di diversi uditori, si potrebbe problematiz-
zare la distinzione tra testo ‘autentico’ e testo ‘spurio’ con riguardo 
all’Enciclopedia, nella sua evoluzione da Heidelberg a Berlino. Se si 
considera, infatti, l’intento – pur inadeguato da un punto di vista fi-
lologico – della prima edizione, ossia quella di rendere il testo pubbli-
cato più aderente a ciò che la sua ricezione stava effettivamente produ-
cendo, si ha la possibilità di cogliere un processo: il divenire ‘libro’ di 
un’opera che ha una duplice natura di sistema e compendio, e che si 
sta già progressivamente ampliando (ben prima dell’intervento degli 
‘amici del defunto’). Sotto questo riguardo meriterebbe di essere ap-
profondito ciò che Hegel sembra avvertire quasi come un fallimento 
– il proliferare di contenuti che impedirebbe all’Enciclopedia di esse-
re del tutto coerente con l’esigenza di panoramica sistematica che si 
nasconderebbe dietro al titolo di ‘enciclopedia’ – e che invece offre, 
forse, alcuni indizi per la comprensione del significato di filosofia che 
sta emergendo, in atto, nell’esecuzione di quel testo. La questione po-
sta all’inizio del presente studio si riconferma allora nella sua urgen-
za: è possibile porre la domanda sullo statuto della filosofia per come 
emerge in un’opera dalla natura essenzialmente duplice di sistema e 
di compendio per le lezioni? Si può rispondere a questo interrogati-
vo senza uscire dalla lettera del testo – senza cioè andare a ciò che la 
ricezione ne avrebbe fatto –, focalizzandosi invece sulla sua specifi-
cità discorsiva?

Prima di approfondire questa questione immanente al testo, che 
sarà messa a tema nel prossimo capitolo, merita di essere notata una 
ulteriore conclusione provvisoria di questa prima panoramica del di-
battito: (iv) l’Enciclopedia costituisce una forma essenziale in cui si fa 
filosofia a Berlino, e non una semplice trattazione propedeutica, co-
me poteva essere, sotto certi aspetti, il caso norimberghese dell’Enci-
clopedia pensata per il Ginnasio, o come suggeriscono interpreti co-
me Comay e Ruda.



186

Se quanto ricostruito fin qui può essere ritenuto plausibile (nel-
le conclusioni i-iv), allora si mostra come la dimensione discorsiva 
compendiosa non costituisca una contingenza tra molteplici moda-
lità espositive, ma rappresenti piuttosto l’esposizione propria di un 
pensiero che è insegnato a lezione come filosofia. Affinché quella in-
segnata sia filosofia, essa deve essere sistematica; affinché essa sia fi-
losofia, deve farsi carico del proprio statuto di sapere che può essere 
insegnato e appreso. Questo aspetto solleva interrogativi filosofici 
specifici, concernenti la giustificazione della filosofia e le modalità 
della sua articolazione, che non vengono semplicemente esauriti nel-
le interpretazioni focalizzate sulla triade logica–filosofia della natu-
ra–filosofia dello spirito, né in quelle che indagano una meta-filosofia 
hegeliana senza interrogare la forma discorsiva del discorso filoso-
fico, anche quando sostengono la tesi della coestensività tra filoso-
fia e sua giustificazione. Una simile omissione segnala una mancan-
za strutturale nelle contemporanee letture meta-filosofiche di Hegel. 
Anche quelle che hanno il merito di pensare hegelianamente il pro-
blema della meta-filosofia – cioè della definizione e della giustifica-
zione della filosofia – come immanente al processo attraverso cui 
essa sviluppa i propri contenuti e si fa sistema, tendono a trascura-
re il livello discorsivo: ovvero, come quel sistema si presenta, preci-
samente, nell’Enciclopedia e in quanto enciclopedia. In assenza di una 
tematizzazione approfondita della dimensione ‘interna’ dell’antino-
mia, non si danno le condizioni per pensare propriamente, in termini 
filosofici, il suo lato ‘esterno’: ossia, la domanda circa il modo in cui 
la filosofia – per essere Enciclopedia – pensa se stessa come sapere 
trasmissibile e partecipabile, nel processo in cui giustifica filosofica-
mente se stessa.

Le considerazioni qui proposte, per quanto ancora provvisorie, 
intendono mostrare l’urgenza di porre la questione filosofica del te-
sto enciclopedico. Più precisamente, si mostrerà come l’Enciclopedia 
berlinese rappresenti un luogo decisivo di indagine non per verifi-
care la coerenza e la tenuta di un concetto di filosofia formulato al-
trove (nelle opere cosiddette scientifiche), ma per dare forma mani-
festa al coimplicarsi strutturale del lato ‘interno’ e di quello ‘esterno’ 



187

dell’antinomia della filosofia che pervade, in diversi modi, l’intero pe-
riodo berlinese.

In questo senso, si concorda con la lettura che intende l’Enciclo-
pedia non come il compimento di un concetto di filosofia elaborato 
altrove – come per Nuzzo, l’Enciclopedia «stabilisce allo stesso tem-
po che cosa sia propriamente il pensare filosofico e che cosa esso 
faccia»335. La differenza con tali letture, tuttavia, è che nel presen-
te studio il concetto di filosofia viene fatto dipendere strutturalmente 
dalla forma discorsiva in cui si articola; viceversa, questa si mostra 
non poter essere astratta né separata dall’interrogazione sulla realtà 
di quel discorso in quanto enciclopedico, ossia in quanto sapere che 
può essere insegnato e appreso. È dall’intreccio inscindibile di queste 
istanze – speculativa, discorsiva, istituzionale – che dipende, a mio 
avviso, la sfida hegeliana di ripensare l’antinomia dello statuto del-
la filosofia riformulando la distinzione tra storico e razionale oltre le 
proposte teoriche, e di riforma didattica, avanzate nel panorama filo-
sofico del suo tempo.

3. L’antinomia nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in 
compendio

3.1 Storico e razionale nell’Annotazione al §79 del Concetto pre-
liminare

Se ci si sofferma ancora per un momento sulla presentazione he-
geliana del problema filosofico posto dall’Enciclopedia, si trova un 
luogo decisivo per osservare come l’Enciclopedia (i) ponga esplici-
tamente e tematicamente il problema della filosofia come pensiero 
speculativo in rapporto al sapere storico, e (ii) operi in maniera criti-
camente consapevole circa la propria presentazione filosofica, in mi-
sura ulteriore rispetto a quanto avveniva nei testi di Fichte e Schel-
ling: il §79 del Concetto preliminare, che introduce le tre forme del 
pensiero: astratto, dialettico e speculativo. In esso si legge che

335  Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, p. 20.



188

La logicità ha, considerata secondo la sua forma, tre aspetti: α) 
l’astratto o intellettuale; β) il dialettico, o negativo-razionale; γ) lo 
speculativo, o positivo-razionale336.
A interessare in particolare è l’Annotazione, perché mostra un’at-

tenzione meta-riflessiva alla specificità discorsiva di questa stessa 
esposizione.

Questi tre aspetti non fanno già tre parti della logica, ma sono 
momenti di ogni atto logico reale, cioè di ogni concetto o di ogni 
verità in genere. Essi possono esser posti tutti insieme sotto il primo 
momento, l’intellettuale, e per questo mezzo tenuti separati tra loro; 
ma così non vengono considerati nella loro verità. – L’esposizione, 
che qui si fa delle determinazioni della logicità, come anche della sua 
divisione, è parimenti data solo in forma anticipata e storica337.
Ciò che contraddistingue l’«esposizione che qui si fa»338 

è la consapevolezza del suo carattere anticipatorio e storico  
(historisch-räsonierend)339. I tre lati, che inquadrano tematicamente 
che cos’è il lato intellettuale, ossia una presentazione di momenti 
tenuti separati e dunque non considerati nella loro verità, vengono 
esposti secondo una modalità discorsiva a sua volta ragionata e sto-
rica (historisch). In altri termini, l’elemento storico (nel senso di una 
datità) sta tanto dalla parte del contenuto (uno dei lati), quanto della 
sua stessa forma di esposizione. Questa anticipazione però è di tipo 
particolare: è consapevole del proprio statuto di anticipazione.

Una delle cifre di tale consapevolezza è proprio la presentazione 
dei tre lati uno accanto all’altro – come è proprio del lato intellettuale 
che viene tematizzato. Ciò accadeva già nei testi destinati al Ginna-
sio340, ma qui – a differenza di questi ultimi, che avevano un carattere 

336  Enz, §79; trad. it., p. 95.
337  Enz, §79 A; trad. it., pp. 95-96.
338  Ibidem.
339  Enz, §25 A.
340  Sulle forme del logico come forme del metodo, si vedano le osservazio-
ni di Hegel nel Privatgutachten inviato a Niethammer il 23 ottobre 1812: «Il 
contenuto filosofico ha, nel suo metodo e nella sua anima, tre forme: 1. esso 
è astratto, 2. dialettico, 3. speculativo. Astratto in quanto è nell’elemento del 
pensiero in generale; ma meramente astratto, in contrapposizione al dialet-



189

essenzialmente propedeutico341 – tale disposizione orizzontale di un 
elemento accanto all’altro ha una ragione discorsiva legata al luogo 
testuale in cui essa si trova: il Concetto preliminare della logica enci-
clopedica.

Il Concetto preliminare è un testo «storico e raziocinativo [historisch 
und räsonierend]»342, non ancora scientifico in senso proprio, ma che 

tico e allo speculativo, in quanto costituisce l’elemento cosiddetto intellet-
tuale che fissa ed apprende le determinazioni nelle loro salde distinzioni. Il 
dialettico è il movimento e la confusione di quelle salde distinzioni: la ragio-
ne negativa. Lo speculativo è il razionale positivo, lo spirituale, l’unico ele-
mento propriamente filosofico. Per ciò che concerne l’insegnamento della 
filosofia nei ginnasi, l’essenziale è, in primo luogo e subito, la forma astrat-
ta. La gioventù deve per prima cosa tralasciare il vedere e udire, dev’essere 
allontanata dal rappresentare concreto e ricondotta nell’intima notte dell’a-
nima, deve imparare ad orientarsi in questo campo, a tenere ferme ed a di-
stinguere le determinazioni» (SB, p. 830; trad. it., p. 108).
341  Cf. SB, p. 832; trad. it., pp. 110-111: «Il compreso [das Begriffene], e que-
sto significa lo speculativo che nasce dalla dialettica, è soltanto il filosofico 
nella forma del concetto. Questo può solo raramente presentarsi nell’inse-
gnamento ginnasiale; esso viene in genere inteso da pochi; ed in parte non 
si può nemmeno sapere bene se venga inteso da essi. Imparare a pensare 
speculativamente, ciò che il Normativo prescrive come la principale desti-
nazione dell’insegnamento filosofico propedeutico, è da considerarsi cer-
tamente come il fine necessario; questa preparazione è il pensiero astratto, 
quindi quello dialettico ed infine l’acquisizione di rappresentazioni di con-
tenuto speculativo. Poiché l’insegnamento ginnasiale è essenzialmente pro-
pedeutico, dovrà consistere soprattutto in un lavoro approfondito su questi 
aspetti del filosofare».
342  Enz, §25 A; trad. it., p. 40. A mia conoscenza, il luogo in cui Hegel si sof-
ferma più esplicitamente sulla questione del rapporto tra questi due termi-
ni si trova nell’Introduzione della Scienza della logica: «quando si volesse 
fondare per mezzo di ragionamenti [Eine räsonnirende Begründung], oppur 
chiarire il concetto della scienza, il resultato potrebbe tutto al più esser quel-
lo di portare cotesto concetto dinanzi alla rappresentazione, e di procurarne 
una conoscenza storica [eine historische Kenntniß]. Ma una definizione della 
scienza, o più precisamente della logica, ha la sua prova solo in quella ne-
cessità del suo sorgere. Una definizione, con cui una certa scienza cominci 
in maniera assoluta, non può contener altro che la determinata espressio-



190

ha il compito specifico di «concorrere principalmente a far intende-
re che le questioni, che si hanno innanzi nello spirito rappresentati-
vo [in der Vorstellung] intorno alla natura del conoscere, intorno alla 
fede e via dicendo, e che si tengono per affatto concrete, nel fatto si 
riducono a semplici elementi di pensiero, che solo nella Logica otten-
gono la loro vera trattazione»343. Per questa ragione esso precede il 
testo scientifico pur non essendone del tutto esterno, come lo sono 
invece le Prefazioni: è posto nella logica enciclopedica, ma in qualità 
di suo pre- (-vor). In esso l’Enciclopedia espone qualcosa che non può 
ancora essere pienamente giustificato dal punto di vista filosofico, 
dal momento che un contenuto può dirsi dimostrato nel suo concetto 
solo alla fine dello sviluppo della scienza. L’essere necessariamente 
storico di queste considerazioni è un’esigenza però non contingente: 
essa deriva direttamente dal modo in cui si concepisce il concetto di 
filosofia, che, come vedremo, implica un’esposizione consapevole del 
proprio apparire storico: come un testo in cui la filosofia si organizza 
come un sapere che può essere imparato e insegnato.

ne, regolare e metodica, di quello che ognuno si rappresenta come convenu-
to e notorio ogniqualvolta si parla dell’oggetto e dello scopo di essa scien-
za. Che per un tale oggetto e scopo ci si rappresenti precisamente questo, 
è un’asserzione storica [historische Versicherung], riguardo alla quale si può 
soltanto richiamarsi a questa o a quella circostanza riconosciuta, oppur pro-
priamente proporre, come un semplice postulato, che questa o quella circo-
stanza si tenga per riconosciuta. Con ciò non è mai tolto che uno da una par-
te, l’altro dall’altra adducano un caso ed istanza, secondo cui sotto questa o 
quella espressione sia ancora da intendere qualcosa di più e di diverso, per 
modo che nella definizione sua bisogni ancora accoglier una determinazio-
ne più particolare o più generale, e disporre anche la scienza in conformità 
a essa. – Dal ragionamento dipende allora anche [Es kommt dabey ferner auf 
Räsonnement an] che cosa (e fino a che limite ed estensione) s’abbia a pren-
dere in considerazione, oppure escludere. Ma al ragionamento [dem Räsonn-
ement] stesso resta aperto il più molteplice e svariato opinare, sopra di che 
alla fine soltanto l’arbitrio può fermare una stabile determinazione. In que-
sto procedimento, consistente nel cominciar la scienza colla sua definizio-
ne, non si parla del bisogno di mostrar la necessità dell’oggetto della scienza, 
e quindi la necessità della scienza stessa» (WdL I, pp. 32-33; trad. it., p. 30).
343  Ibidem.



191

Proprio a causa di questa funzione complessa – di testo interno al-
la scienza, ma che sta prima di essa344 –, il Concetto preliminare non 
è sufficiente, da solo, a rendere conto del modo in cui l’Enciclope-
dia assume consapevolmente la rilevanza dello storico per la propria 
Darstellung come filosofia. Se non basta fare riferimento all’Annota-
zione al §79 per concludere che Hegel assegni allo storico un ruolo 
fondamentale – sebbene già qui il rapporto tra sapere storico e scien-
za sia trattato in modo estremamente articolato (più di quanto, an-
che performativamente, potevano suggerire Kant, Fichte e Schelling) 
in virtù della configurazione sistematica di un testo prima e dentro 
la scienza –, quanto accade nei paragrafi dedicati ai momenti del lo-
gico-reale dà già il segno di un’esecuzione della filosofia che lavora 
sul suo iniziare come scienza. Di tale esecuzione ci occuperemo nel 
capitolo successivo, ricostruendo come essa si dia all’interno della 
scienza.

3.2 Intellettuale-astratto e speculativo nell’Annotazione al §82 
del Concetto preliminare

Nel §79 del Concetto preliminare, prima dell’avvio della scienza 
propriamente detta, i tre lati del pensiero (astratto, dialettico e spe-
culativo) vengono presentati anzitutto uno accanto all’altro. Tutta-
via, già nell’Annotazione – essa stessa di natura storica – si assiste a 
una prima correzione della loro esposizione: «Questi tre aspetti non 
fanno già tre parti della logica, ma sono momenti di ogni atto logico 
reale»345. Considerarli separatamente, come avviene in questa prima 
esposizione, impedisce di coglierli nella loro verità. Consapevole del 

344  Sul dibattito più recente sul tema si veda il volume G.W.F. Hegel, Der 
“Vorbegriff” zur Wissenschaft der Logik in der Enzyklopädie von 1830, a cura 
di A. Denker, A. Sell, H. Zaborowsky, Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 
2010, in particolare i contributi di Annette Sell (Der “Vorbegriff” zu Hegels 
enzyklopädischer Logik in den Vorlesungsnachschriften, pp. 65-83) e di Ange-
lica Nuzzo (Das Problem eines “Vorbegriffs” in Hegels spekulativer Logik, pp. 
84-113).
345  Enz, §79 A.



192

registro discorsivo storico in cui si presenta e si scrive346, la lettera del 
testo accenna, quasi nella forma di un’istruzione, a una prima auto-
correzione, una correzione che sarà compito della scienza giustifica-
re e rideterminare nel suo significato, non come semplice conferma 
di quanto qui presentato preliminarmente, ma come verifica e messa 
alla prova critica di ciò che vuol dire per la filosofia giustificare il suo 
organizzarsi come sapere.

A questa prima istruzione segue una seconda, posta in chiusu-
ra del Concetto preliminare, quando Hegel torna esplicitamente sulla 
questione dell’esposizione del testo. Nel §82, coerentemente alla cri-
tica a una lettura additiva – che tratterebbe il secondo e il terzo mo-
mento come parti da sommare al primo, quello intellettuale astratto 
–, viene presentato lo speculativo come la verità dei momenti prece-
denti. Per il problema in discussione nel presente studio interessa di 
nuovo l’Annotazione. In essa si legge non solo che la dialettica ha un 
risultato positivo, e che il suo risultato è un astratto che è anche un 
concreto, ma anche l’affermazione secondo cui

nella logica speculativa è contenuta la mera logica dell’intelletto, 
che può essere agevolmente ricavata da quella [kann aus jener 
sogleich gemacht werden]: non si deve far altro che lasciar cadere 
l’elemento dialettico e il razionale [es bedarf dazu nichts, als daraus 
das Dialektische und Vernünftige wegzulassen], e così essa diventa ciò 
che è la logica ordinaria, una istoria [Historie] ossia una descrizione 
di varie determinazioni di pensiero, messe insieme, e che, nella loro 
finitezza, si danno per alcunché d’infinito347.
Il punto rilevante riguarda il modo in cui, nella logica speculativa 

che Hegel intende proporre, sia già contenuta la logica dell’intelletto, 
ossia quella logica ordinaria tramandata nei compendi: un sapere or-
mai cristallizzato, che si offre come datità astratta e sclerotizzata, non 
più capace di articolare una comprensione attuale delle dinamiche 

346  Anche nelle lezioni sulla logica condotte sull’Enciclopedia viene confer-
mato questo aspetto: «§79: Qui viene indicata in modo storico [historischer 
Weise] la natura della logica, il suo procedere. Ogni concetto logico passa da 
una sfera all’altra, e ogni sfera costituisce una totalità. In ogni elemento lo-
gico si presentano tre momenti» (VWdL II, p. 478: Libelt).
347  Enz, §82 A; trad. it., p. 97.



193

reali di un mondo in crisi. Questo punto, apparentemente marginale, 
lascia dapprima sorpresi. Colpisce infatti che, proprio nel momento 
in cui viene introdotto tematicamente lo speculativo – ciò che do-
vrebbe costituire il proprium della logica hegeliana e distinguerla da 
ogni altra logica –, l’interesse converga sulla possibilità che questa 
logica speculativa divenga istoria (Historie), logica ordinaria dell’in-
telletto. In realtà, questo passaggio mette in luce, a mio avviso, fino 
a che punto in Hegel il rapporto con lo storico (historisch) raggiun-
ga un livello di complessità inedito – evidente già a partire da questa 
sezione preliminare, ancor prima dei modi più articolati che saranno 
sviluppati all’interno della scienza.

Il pensiero speculativo, quando viene presentato preliminarmen-
te in forma storica, non soppianta la linearità storica della sua prima 
esposizione (astratto–dialettico–speculativo), proponendo un nuovo 
ordine o una presentazione alternativa – magari invertita – dei mo-
menti riletti alla luce della loro verità (speculativo-dialettico-astrat-
to). Tuttavia, il rinvio allo speculativo (i) suggerisce fin da subito che 
il rapporto fra i tre momenti va oltre ciò che la lettera presenta in 
questa prima presentazione; (ii) implica un lavoro sull’esposizione 
del pensiero, un lavoro che solo se eseguito fino in fondo consente 
l’accesso alla comprensione di ciò che è pensiero speculativo e di co-
me esso lavori criticamente alla propriamente esibizione.

Il problema diventa allora: come figurarsi questo lavoro? La que-
stione decisiva riguarda il tema del contenimento della logica intel-
lettuale all’interno della logica speculativa. Secondo una presenta-
zione efficace di una lettura abbastanza diffusa di questo tema, si può 
affermare che

la logica dell’intelletto [Verstandeslogik] è la condizione necessaria – 
sebbene non sufficiente – della logica della ragione [Vernunftlogik], 
nella misura in cui quest’ultima non può sussistere senza la prima. 
La logica intellettuale rappresenta la condizione primaria: essa è 
l’attività descrittiva che coglie l’attività naturale delle forme e, allo 
stesso tempo, esercita una funzione normativa nei confronti della 
logica naturale. La logica razionale (dialettica), al contrario, è la 
riflessione critica e normativa sulla stessa logica intellettuale. Per 
questo, la logica razionale giustifica in ultima istanza l’applicazione 



194

delle forme colte dall’intelletto all’attività effettiva e naturale del 
pensare348.
È corretto sottolineare che il rapporto tra la logica dell’intelletto 

(Verstandeslogik) e la logica della ragione (Vernunftlogik)349 non è una 
semplice alternativa. Tuttavia, ciò che qui importa comprendere è il 
modo in cui viene esposto questo rapporto, e dunque il funzionamen-
to della sua Darstellung. Per quanto possa apparire, in un primo mo-
mento, come una precisazione di carattere generale, il contenimento 
qui anticipato non si limita a indicare che una logica (quella specu-
lativa) sarebbe più estesa dell’altra (quella intellettuale), la quale co-
stituirebbe un semplice sottoinsieme della prima. Ci sono invece ele-
menti per determinare diversamente, già in via preliminare, il modo 
di questo contenimento. Essi sono almeno tre.

Il primo elemento è il fatto che la logica dell’intelletto è presenta-
ta come ciò che si ottiene a seguito di un’operazione specifica: il trala-
sciare l’elemento dialettico e razionale. Solo in questo modo si giun-
ge alla logica usuale – quella in uso nei compendi –, ossia, secondo 
Hegel, a una Historie, presentazione storico-descrittiva di determina-
zioni di pensiero che sono giustapposte e pretendono di valere come 
infinite proprio perché la loro finitezza non viene riconosciuta come 
tale. Come precisa Hegel, la logica speculativa «diventa»350 ciò che è 
la logica usuale se si compie questa esclusione. Il punto cruciale è che 
Hegel non afferma che il proprio manuale avrebbe dapprima l’aspet-
to, l’apparenza di una collezione di determinazioni di pensiero tenu-

348  E. Ficara, The Form of Truth. Hegel’s Philosophical Logic, Berlin/Boston, 
De Gruyter, 2021, p. 16.
349  Cfr. ivi, p. 32: «In realtà, secondo Hegel non vi è una vera e propria du-
plicazione del regime della logica. La logica è una disciplina unitaria, che 
include la logica dell’intelletto come sua parte, fase o momento all’interno 
dell’impresa speculativa che egli chiama “logica”. Al contrario, l’uso kan-
tiano e fichtiano sembra suggerire una visione della logica idealistica tra-
scendentale come alternativa rispetto alla logica comune. In altre parole, la 
Vernunftlogik hegeliana non è concepita in modo oppositivo o polemico ri-
spetto alla concezione aristotelica (formale). Essa implica una critica di tale 
concezione (soprattutto nella sua elaborazione moderna)».
350  Enz, §82 A; trad. it., p. 97.



195

te separate l’una dall’altra – secondo il modello astratto/intellettuale 
– a cui poi si aggiungerebbero, in un secondo momento, il momento 
dialettico e infine quello speculativo, a partire da una base (la logi-
ca dell’intelletto) da esaminare criticamente. Non propone, cioè, una 
sequenza lineare che muove dalla logica dell’intelletto, come fonda-
mento, per giungere progressivamente allo speculativo come pun-
to di arrivo. Hegel scrive piuttosto che, per ottenere la logica usuale, 
la Historie, si deve tralasciare qualcosa che è già presente nel testo: o 
meglio, qualcosa che il testo sta già lavorando a produrre sin dal suo 
inizio. Volendo estremizzare il punto alla luce delle considerazioni 
precedenti sul significato del contenuto positivo che la filosofia deve 
avere e ottenere, si può affermare che è precisamente il gesto specu-
lativo – l’atto dell’esposizione del pensiero – ciò che rende per la pri-
ma volta la Historie una collezione di facta che possono venire visti 
nella loro verità di facta351.

Il secondo elemento da considerare riguarda l’evoluzione inter-
na all’esposizione sviluppata nel Concetto preliminare, in particola-
re il passaggio dalla prima presentazione storica dei momenti del lo-
gico-reale (§79) alla determinazione del momento speculativo (§82). 
A mio avviso, ciò che emerge è una trasformazione significativa del 
problema dell’esposizione: le prime istruzioni per l’esecuzione del te-
sto – secondo cui vi sarebbe una presentazione iniziale delle determi-
nazioni, successivamente elaborata in chiave dialettica – corrispon-
dono infatti alla modalità storica con cui i momenti del logico-reale 
erano stati introdotti nel §79. Tali momenti, tuttavia, risultano già 
qui mobilizzati, non semplicemente descritti. Quando Hegel, nel §82, 
arriva a tematizzarne la verità, si verifica – come già preannunciato 
nell’Annotazione – un cambiamento decisivo: non solo viene ribadita 
la necessità di non trattare astratto-dialettico-speculativo come parti 
giustapposte, ma questa stessa prescrizione discorsiva comporta un 
secondo livello di mobilizzazione. L’indicazione iniziale – secondo 
cui non si tratta di parti ma di momenti – non viene semplicemen-
te confermata, bensì è ripensata nel suo significato, e radicalizzata 

351  Ad una discussione approfondita di questo punto è dedicato, in partico-
lare, il capitolo quinto del presente studio.



196

nell’esecuzione di qualcosa a venire, la scienza, in cui questo pro-
cesso risulterà giustificato. In questo senso, l’affermazione program-
matica si configura già come anticipazione performativa di cosa è 
implicato dalla speculazione – il lavoro sul suo storico –, il cui fun-
zionamento verrà dimostrato e rideterminato criticamente nel corso 
dell’esposizione scientifica.

Un terzo elemento, che costituirà il filo conduttore dell’analisi del 
prossimo capitolo, merita particolare attenzione: nel §82, Hegel de-
scrive l’estrazione della logica dell’intelletto dalla logica speculativa 
come una possibilità. Scrive infatti: «nella logica speculativa è conte-
nuta la mera logica dell’intelletto, che può essere agevolmente ricava-
ta da quella [kann aus jener sogleich gemacht werden]»352. L’enfasi su 
questa possibilità potrebbe sembrare, a una prima lettura, eccessiva 
o persino ridondante, poiché il termine stesso di ‘possibilità’ sembra 
indicare qualcosa di accessorio, che può tanto verificarsi quanto non 
avvenire, e che dunque non sarebbe essenziale, necessario al pensie-
ro. Tuttavia, come si mostrerà nel capitolo successivo, non è affatto 
questo il caso. C’è una licenza nel testo, che non può emergere fin-
ché non si pone esplicitamente la domanda sul modo in cui funziona 
il contenimento. La sua comprensione richiede un esame più appro-
fondito della forma discorsiva che la filosofia si dà come Enciclopedia 
delle scienze filosofiche in compendio.

La questione decisiva diventa allora la seguente: come funziona, 
discorsivamente, all’interno della scienza che si organizza come En-
ciclopedia, questa consapevolezza – tematicamente dichiarata nel suo 
Concetto preliminare nella forma di un’anticipazione?

352  Enz, §82 A; trad. it., p. 97.



197

CAPITOLO TERZO 
L’ORGANIZZAZIONE DISCORSIVA DEL SAPERE

La logica generale di Wolff è la migliore che si abbia353

L’Idea, dunque, non la si deve concepire come un’unità quieta in sé,
bensì come un processo del venire a sé stessa – la logica dell’intelletto

procede dalla logica speculativa [Die Verstandes Logik
geht aus der speculativen Logik hervor]354

Introduzione
In che modo la filosofia è in grado di assumere su di sé lo storico 

(historisch) del proprio discorso, mostrandosi criticamente consape-
vole del suo configurarsi come sapere che può essere imparato e in-
segnato? Come si forma questo storico, quali regole ne governano lo 
sviluppo? In che misura l’analisi di tali regole può darsi criticamente, 
senza cioè duplicare, nel suo sviluppo, la forma che è oggetto della 
critica? Le domande appena formulate toccano direttamente il nodo 
dell’antinomia della filosofia: la sua impossibilità di presentarsi come 
scienza senza rimettere in discussione i presupposti stessi della pro-
pria scientificità – i suoi oggetti, e con essi il metodo – e, nello stesso 
tempo, quelli della sua produzione e riproduzione come sapere; il bi-

353  AA 9, p. 21.
354  VWdL II, p. 481.



198

sogno, parimenti, di affermare la propria specificità senza porsi sem-
plicemente come alternativa ai modi in cui le altre scienze e le filoso-
fie precedenti si sono formate, ma lavorando criticamente su ciò che 
presiede al suo apparire come un sapere tra gli altri.

In questo capitolo, l’analisi si concentra su una specifica ‘esterio-
rità’ che abita l’antinomia: le regole di formazione attraverso cui la fi-
losofia si organizza come sapere. Ciò che si tratterà di mostrare è co-
me un simile ‘fuori’ insista, in realtà, sul lato ‘interno’ dell’antinomia, 
agisca cioè nel suo modo intrinseco di prodursi come filosofia. Una 
volta chiarito questo, saranno poste le basi per mostrare, nella secon-
da parte dello studio, in che misura, per Hegel, la filosofia sia chiama-
ta a rendere conto di un’‘esteriorità’ ulteriore per essere se stessa: l’e-
steriorità delle soggettività in gioco nel suo formarsi come discorso, 
insieme alle scene istituzionali, oggettive, sociali e politiche, in cui è 
implicata nel riprodursi come sapere.

Nello specifico, il presente capitolo esamina la capacità che ha la 
filosofia, nella forma che si dà come Enciclopedia delle scienze filo-
sofiche in compendio, di assumere criticamente su di sé il problema 
dello storico del proprio discorso. L’analisi intende mostrare come 
nell’Enciclopedia si renda manifesto qualcosa di cruciale per l’intero 
periodo berlinese della riflessione hegeliana: il modo in cui la filoso-
fia sviluppa la propria esposizione scientifica in un confronto serrato 
e necessario con lo storico della propria esposizione – come ciò che è 
consustanziale al suo giustificarsi come scienza e organizzarsi come 
sapere che viene trasmesso, e che può essere imparato e insegnato. 
Come processo discorsivo attraverso cui la filosofia si costituisce co-
me scienza, articolando i propri contenuti secondo la loro logica co-
gente, la Darstellung diventa filosofica in senso proprio non contrap-
ponendosi ad altri modelli di produzione del sapere, ma (i) criticando 
dall’interno – fino a farla collassare, portandola alla sua fine – una 
forma tradizionale pervasiva di organizzazione del sapere, vale a dire 
di formazione di discorsi che potessero essere riconosciuti come filo-
sofici355: quella metafisico-scolastica. La filosofia si fa scienza, in sen-

355  Riprendo il concetto di modi di formazione, di produzione del discorso 
filosofico da M. Foucault, per come viene usato in Risposta a Derrida: «quel 



199

so radicale, non rifiutando semplicemente la tradizione scolastica di 
partizione del sapere, ma sottoponendola a un processo di decostru-
zione immanente attraverso cui – questo il secondo elemento – (ii) 
elabora il metodo del proprio esporsi come sapere. In questo senso, 
come si vedrà, la filosofia diventa propriamente scienza quando, nel 
rendere visibili le regole di formazione del discorso filosofico, non ri-
produce surrettiziamente la forma discorsiva che si propone di criti-
care, ma elabora, attraverso quella critica immanente, le proprie mo-
dalità di formazione come sapere.

Per comprendere adeguatamente questo processo, si procederà a 
una ricostruzione dei principali snodi concettuali dell’esposizione di-
scorsiva dell’Enciclopedia, con particolare attenzione alla logica enci-
clopedica come luogo in cui emergono con maggiore chiarezza alcu-
ni caratteri fondamentali della Darstellung. L’ipotesi da cui muovo è 
che, per Hegel, la forma di esecuzione della filosofia non si dia senza 
una relazione costitutiva con lo storico, e che anzi una delle ragioni 
della specificità irriducibile della filosofia rispetto agli altri saperi stia 
proprio nella relazione specifica con lo storico – quando lo si com-
prenda secondo i modi specifici del suo costituirsi.

Lo storico in questione non è da intendersi, però, nella sua acce-
zione meramente fattuale, come un contenuto semplicemente pre-
sente, non giustificato – quello che, nel presente studio, verrà no-
minato historisch1. Esso riguarda piuttosto lo storico della scienza, 
quello che emerge nel suo presentarsi come sapere: il rendersi visi-
bile di qualcosa che, come parte del processo di giustificazione del-
la scienza, non è, né può essere, sin dall’inizio pienamente giustificato. 
Nel corso dello studio questo secondo senso di storico sarà chiama-
to historisch2, perché riguarda l’apparire iniziale di un sapere che sta 
procedendo alla propria giustificazione e che, proprio perché in fieri, 
non è ancora pienamente legittimato come sapere razionale. Si inten-
de mostrare come l’assunzione critica di questo historisch2 da parte 

che ho cercato di mostrare […] [è il fatto] che ci sono delle condizioni e delle 
regole di formazione del sapere alle quali il discorso filosofico si trova sot-
tomesso in ogni epoca, come qualunque altra forma di discorso a pretesa ra-
zionale» (Foucault, Risposta a Derrida, p. 104, citato in Cesaroni, L’ordine del 
discorso filosofico, p. 134).



200

della scienza, e la sua piena giustificazione, passi per la produzione, 
complessa, di un ulteriore storico – ossia di un contenuto che appare 
non immediatamente trasparente e deve essere anzitutto assunto in 
quanto tale – all’interno dell’esposizione della scienza: un historisch3 
prodotto della scienza e nella scienza.

A questo scopo, il capitolo si apre con la distinzione più preci-
sa delle forme che lo storico assume come momento del presentarsi 
della scienza nella forma di un sapere tra gli altri (historisch2) e co-
me prodotto da essa (historisch3) nel processo critico attraverso cui 
giustifica la propria esposizione per renderla razionale (1). In secon-
do luogo, viene discussa la misura in cui la loro giustificazione nella 
scienza superi una maniera metafisico-scolastica di organizzare il sa-
pere proprio mentre, in certo senso, ne riprende la forma per deco-
struirla dall’interno (2, 3). In questo processo, attraverso cui la filoso-
fia si legittima come scienza lavorando sulla propria esposizione, si 
delineerà una nuova configurazione dell’antinomia: il lavoro sul lato 
‘interno’ della filosofia mostrerà l’insistere in esso di un’esteriorità – 
ossia, la sua organizzazione e presentazione come sapere –, qualco-
sa che dovrebbe stare sul lato ‘esterno’ e che invece agisce come ele-
mento fondamentale nel processo che consente alla filosofia di essere 
filosofia (4). In ciò, la filosofia mostra di confrontarsi con un rischio 
intrinseco al suo statuto – quello di diventare un che di soltanto sto-
rico –, che non può semplicemente evitare o estromettere una volta 
per tutte dal suo diventare speculativa, ma che, riversandosi al suo 
‘interno’, deve giustificare per essere se stessa.

1. Lo storico nella scienza

1.1 Concetto preliminare e divisione della scienza
La prima parte dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compen-

dio, la logica enciclopedica, si apre con il Concetto preliminare, sezione 
nella quale il concetto di questa scienza viene esposto in forma anti-
cipatoria. Al §25, in cui Hegel introduce programmaticamente l’esi-
genza di discutere i limiti della comprensione della verità che sarebbe 
guadagnata tramite determinazioni finite di pensiero, segue una se-



201

zione suddivisa in Prima posizione del pensiero rispetto all’oggettività 
(§§26-36), Seconda posizione del pensiero rispetto all’oggettività (empi-
rismo, §§37-39; filosofia critica, §§40-60), Terza posizione del pensie-
ro356 rispetto all’oggettività (sapere immediato, §§61-78), e Concetto più 
particolare e divisione della logica (§§79-83). Nelle prime sezioni, He-
gel discute alcune posizioni storico-filosofiche con uno scopo molto 
specifico: non al fine di offrire una disamina filologicamente accurata 
delle loro argomentazioni, ma per mettere in evidenza i problemi te-
orici che si associano a determinate assunzioni riguardanti, ad esem-
pio, il rapporto tra linguaggio e pensiero, la comprensione dell’incon-
dizionato, la validità del pensiero mediato e l’esposizione della verità. 
Una simile discussione preliminare prosegue nel Concetto più parti-
colare e divisione della logica, che offre al pubblico una presentazione 
provvisoria, perché ancora non giustificata, di ciò che dovrebbe costi-
tuire la conclusione della scienza: il suo concetto, e con esso il metodo 
della sua Darstellung scientifica. Nel Concetto preliminare, quest’ulti-
mo si dà nella forma introduttiva di un «meta-metodo»357 prelimina-
re – astratto, negativo-razionale e positivo-razionale –, a cui segue la 
presentazione della divisione del materiale disciplinare (§83).

La consapevolezza della forma specifica che assume il Concetto 
preliminare – un pre- della scienza ma che insiste dentro essa, e pro-
cede in maniera storico-raziocinata (historisch-räsonnierend) – emer-
ge non solo nei §§79-82, come visto nel capitolo precedente, ma an-
che nel §83, dedicato alla divisione del materiale logico, ossia alla loro 
presentazione organizzata. Nelle lezioni tenute sull’Enciclopedia, pre-
sentate come sua «spiegazione»358, si legge:

356  La distinzione tra Gedanken (prima e seconda posizione) e Denken (terza 
posizione), presente già nell’edizione del 1827 dell’Enciclopedia, non è ripro-
dotta nella traduzione italiana.
357  L’espressione è di E. Plevrakis, Das Absolute und der Begriff. Zur Fra-
ge philosophischer Theologie in Hegels »Wissenschaft der Logik«, Tübingen, 
Mohr Siebeck, 2017, p. 121.
358  VWdL II, p. 439. Cfr. Nachschrift Libelt 1828: «sulla base delle lezioni del 
professor Hegel nell’estate del 1828, come chiarimento alla sua Enciclopedia 
delle scienze filosofiche, e precisamente dai paragrafi 19 fino al 244» (ibidem).



202

§ 83 è la divisione [Eintheilung] secondo questo ritmo eterno, 
secondo l’eterna armonia della lira di Apollo, come dice Eraclito. 
– La divisione presuppone la familiarità con il concetto. Iniziamo 
con l’Essere, poiché esso si è compiuto, chiuso in sé; così passa in 
un’altra determinazione, in quella dell’Essenza, e poi nel Concetto. 
La giustificazione emergerà, si mostrerà [Die Rechtfertigung wird sich 
zeigen]359.
In questo chiarimento anticipatorio sulla divisione della scienza, 

riportato dalla Nachschrift Libelt del 1828, ci sono alcuni aspetti che 
meritano di essere notati. Anzitutto, si afferma che la giustificazione 
della divisione verrà mostrata, si renderà manifesta: non può stare 
all’inizio della scienza, e tanto meno prima di essa. Per questo moti-
vo, ciò che viene presentato all’inizio deve essere preso così com’è, in 
attesa che venga sviluppato il concetto della scienza. Questo caratte-
re preliminare e provvisorio rende la divisione presentata qui un che 
di storico – historisch2 nella tassonomia impiegata in questo studio, 
in quanto è il modo di presentarsi, di apparire, di un sapere che si sta 
giustificando come scienza.

In secondo luogo, si dice che la divisione della scienza, per esse-
re compresa in quanto tale, presuppone che sia già nota la natura del 
concetto. Da una parte, questa «familiarità»360 è di un genere molto 
particolare: non è possedere il concetto, conoscere cosa esso sia pri-
ma del suo sviluppo, bensì implica una consapevolezza minimale cir-
ca la sua natura, che è quella di essere propriamente se stesso solo al-
la fine del suo sviluppo. D’altra parte, proprio questa consapevolezza, 
negativa più che positiva, lega indissolubilmente la divisione qui pre-
sentata allo sviluppo a venire, di cui costituisce il pre-. Il suo essere 
storico, dunque, non dipende qui dall’assunzione di presupposti ere-
ditati acriticamente dalla tradizione, o assunti dalla rappresentazione 
(ciò che chiamo historisch1), ma riguarda l’esposizione stessa del pen-
siero perché segna il suo, problematico, primo apparire (historisch2). 

359  VWdL II, p. 481. La Nachschrift Libelt aggiunge anche il confronto con la 
divisione della Scienza della logica: «L’Essere e l’Essenza costituiscono l’og-
gettivo, il Concetto e l’Idea il soggettivo: così è articolata la suddivisione 
nella Logica maggiore di Hegel» (ibidem.).
360  Ibidem.



203

A differenza di quanto valeva per Kant e Schelling, come si era visto 
nel capitolo precedente, il discorso filosofico hegeliano è chiamato a 
rendere conto dello storico del proprio presentarsi come sapere, e, nel 
farsi scienza, non può non considerare il modo in cui si forma, si scri-
ve e si esegue – fin dal suo primo apparire, che si dà il carattere anti-
cipatorio e provvisorio. Comprendere come questo debba essere giu-
stificato è, per Hegel, una questione costitutiva della domanda sullo 
statuto della filosofia.

Da un punto di vista procedurale, l’anticipazione storica sembra 
in certo modo necessaria, e risponde allo scopo attribuito al Concet-
to preliminare nella sua totalità, che è quello di «concorrere princi-
palmente a far intendere che le questioni, che si hanno innanzi nel-
lo spirito rappresentativo intorno alla natura del conoscere, intorno 
alla fede e via dicendo, e che si tengono per affatto concrete, nel fat-
to si riducono a semplici elementi di pensiero, che solo nella Logica 
ottengono la loro vera trattazione»361. Nella questione della divisio-
ne converge in maniera sintomatica qualcosa che sembra valere per 
l’intera sezione in cui è collocata: la divisione porta con sé un «in-
conveniente [Unbequeme]»362 – termine la cui altra occorrenza nella 
logica enciclopedica del 1830363 appare in riferimento all’espressione 
controintuitiva del pensiero oggettivo. L’inconveniente di essere un 
che di soltanto storico-raziocinato non significa, a mio avviso, che la 

361  Enz, §25 A; trad. it., p. 40.
362  Ibidem.
363  Hegel impiega il termine nella Introduzione all’edizione del 1817 dell’En-
ciclopedia, quando al §2 scrive: «L’inizio della filosofia ha per contro la sco-
modità [das Unbequeme] che già il suo oggetto è necessariamente subito sot-
toposto al dubbio e alla contestazione, 1) secondo il suo contenuto, poiché 
esso, se deve essere indicato non semplicemente alla rappresentazione ma 
come oggetto della filosofia, non viene incontrato nella rappresentazione, 
anzi secondo la maniera di conoscere le è opposto, e il rappresentare deve 
piuttosto essere trasportato dalla filosofia oltre di sé [über sich hinaus ge-
bracht werden soll]» (Enz1817, p. 16; trad. it., p. 12). Com’è noto, nelle edi-
zioni berlinesi (§1) Hegel riformula nei termini di un vantaggio non goduto 
la scomodità della filosofia di dover fondare ciò che le altre scienze possono 
assumere come già dato.



204

divisione (e il Concetto preliminare nel suo complesso) sia un momen-
to accessorio di cui si potrebbe fare a meno, un presupposto che ver-
rebbe concesso a cuor leggero, dietro la semplice assicurazione che lo 
sviluppo del concetto, più oltre, lo confermerà. Scomodo è piuttosto 
qualcosa che è necessario, ma la cui funzione, per essere compresa fi-
no in fondo, richiede una sospensione: una disponibilità a confron-
tarsi con una presentazione iniziale minimale della scienza, consape-
voli che il modo in cui questa è formulata nel suo primo apparire – un 
che di storico, che deve essere assunto per il momento così com’è – è 
già parte di un processo di giustificazione di un sapere che, criticamen-
te, erode dall’interno alcune rappresentazioni (pensiero, soggettività, 
concetto…) e alcune immagini della scienza. La disponibilità richiesta 
è assumersi la fatica di stare a vedere che cos’è il concetto della scien-
za, e come si sviluppa – fino al punto per cui le regole stesse attra-
verso cui qui vengono formulate provvisoriamente le questioni (sulla 
verità, sulla giustificazione, sul concetto, sul sistema…) potranno su-
bire una potente rideterminazione alla fine della scienza. In questo, la 
funzione propria della divisione anticipata della scienza, così come di 
tutto il Concetto preliminare, è assolta non nonostante essa proceda in 
modo storico e raziocinata, ma proprio a motivo di questa dimensio-
ne discorsiva, che la fa apparire qualcosa, per il momento, di fattuale, 
ossia da assumere in quanto tale perché all’interno di un processo di 
giustificazione appena iniziato (historisch2). La storicità in gioco qui è 
qualcosa di necessario.

Una simile dimensione è quantomai chiara a lezione, come si vede 
da ciò che Rolin riporta nella Nachschrift del corso del 1829:

La divisione non è nient’altro che il dispiegamento di ciò che è 
contenuto nel concetto semplice [Die eintheilung ist nichts anderes 
als die Auseinandersetzung dessen was im einfachen Begriff enthalten 
ist]. La determinazione della divisione non deve essere assunta 
dall’esterno, come si è soliti fare in altre scienze. In una vera divisione 
[wahrhaften eintheilung], invece, deve accadere proprio questo: che il 
concetto contenga già in sé ciò che da esso viene esplicitato [was aus 
ihm explicirt ist]. Solo che noi, per ora, non sappiamo ancora che cosa 
sia il concetto della logica, e ancor meno che cosa esso contenga. La 



205

divisione che qui si presenta è dunque, in un certo senso, solo storica 
[historisch]364.
La divisione anticipata non è ancora la suddivisione giustifica-

ta del materiale della scienza, che si avrà soltanto una volta che il 
concetto si sia sviluppato365. Non avendo all’inizio, infatti, una simile 
conoscenza, è in realtà preclusa la capacità di distinguere adeguata-

364  VWdL II, p. 583.
365  Nella Scienza della logica, sotto al Concetto generale della logica, si legge: 
«A proposito di nessuna scienza si sente così forte il bisogno di cominciar 
subito dalla cosa stessa, senza riflessioni preliminari, come a proposito del-
la scienza logica. In ogni altra scienza l’oggetto, ch’essa tratta, e il metodo 
scientifico sono distinti uno dall’altro; e così pure il contenuto non costitu-
isce un cominciamento assoluto, ma dipende da altri concetti, e si connette, 
tutto attorno, con altra materia. A queste scienze è perciò concesso di par-
lare in guisa semplicemente lemmatica della loro base e del loro insieme, 
come anche del metodo, di presupporre come già conosciute ed ammesse 
le forme delle definizioni etc., così da poterle senz’altro applicare, e di gio-
varsi dell’ordinario ragionamento per stabilire i loro concetti generali e le 
loro fondamentali determinazioni. La logica all’incontro non può presup-
porre alcuna di queste forme della riflessione, o di queste regole e leggi del 
pensare, perché esse fanno parte del suo stesso contenuto e non debbono 
esser fondate che dentro la logica stessa. Ma non solo la dichiarazione del 
metodo scientifico; anche il concetto stesso della scienza in generale appar-
tiene al contenuto della logica, costituendo propriamente l’ultimo risultato 
di essa. Quello ch’essa è essa non lo può perciò dir prima; ma l’intiera sua 
trattazione produce questa sua conoscenza di se stessa come suo ultimo fa-
stigio e come suo compimento. In pari maniera il suo oggetto, il pensiero, 
o più determinatamente il pensiero concettivo, viene essenzialmente tratta-
to dentro l’ambito di essa; il concetto di questo pensiero si genera nel cor-
so della logica, e non può perciò essere assegnato in via preliminare. Quello 
che, quindi, preliminarmente si accenna in questa introduzione, non ha già 
lo scopo, in certa maniera, di fondare il concetto della logica o di giustifica-
re scientificamente, in precedenza, il suo contenuto e il suo metodo, ma si 
propone semplicemente di portar più vicino alla rappresentazione, per mez-
zo di alcuni chiarimenti e riflessioni, nel senso dell’ordinario ragionamen-
to e di una esposizione storica [in räsonnirendem und historischem Sinne], 
il punto di vista da cui questa scienza dev’esser considerata» (WdL I, p. 27; 
trad. it., pp. 23-24).



206

mente, sin da subito, tra la vera divisione della scienza logica come 
«dispiegamento di ciò che è contenuto nel concetto semplice»366 e la 
presentazione introduttiva di una qualsiasi delle «altre scienze»367, 
che si limiterebbero ad assumere la suddivisione disciplinare come 
data – dall’esterno, per esempio ereditando dalla tradizione, limitan-
dosi a riprodurre i modi di formazione a cui è stato sottoposto un 
certo sapere – , ossia non bisognosa di ulteriore giustificazione. All’i-
nizio, inoltre, si è ancor meno nelle condizioni di dire perché una 
scienza logica suddivisa in Dottrina dell’essere, Dottrina dell’essen-
za e Dottrina del concetto rappresenterebbe una risposta adeguata al 
bisogno del tempo, più di quanto non lo siano le proposte filosofiche 
alternative a quella che si tratta di giustificare nel sistema368.

Il confronto esplicito con il procedere di altre imprese conosciti-
ve riveste un’importanza particolarmente significativa. La specifici-
tà della filosofia, per contrasto con ciò che fanno «altre scienze»369, è 
anticipata in relazione al modo in cui si comporta con la sua propria 
esposizione discorsiva, un modo che la separa tanto dalle altre scien-
ze, quanto dalle logiche e dalle filosofie precedenti. Ciò che distingue 
la filosofia è una forma di consapevolezza del suo discorso, relativa-
mente alle modalità della sua formazione, ossia alle regole che pre-
siedono alla produzione di un discorso che si lasci riconoscere come 
filosofico.

La domanda è: in che cosa consiste una simile consapevolezza, che 
è parte della differenza specifica della filosofia? Essa riguarda, a mio 
avviso, l’impegno che la filosofia si assume nel definire, e giustifica-
re filosoficamente, la sua antinomia. A questa altezza, ciò si traduce 
nell’impegno della filosofia a comprendere criticamente e problema-

366  VWdL II, p. 583.
367  Ibidem.
368  Cfr. WdL I, p. 28; trad. it., p. 24: «se non che, in secondo luogo, quelle 
rappresentazioni, in generale, su cui riposò fin qui il concetto della logica, in 
parte son già tramontate, e in parte è tempo che spariscano completamente, 
che il punto di vista di questa scienza si prenda più in alto, e ch’essa acquisti 
una forma affatto diversa» (corsivo mio).
369  VWdL II, p. 583.



207

tizzare i modi che la filosofia ha seguito e sta seguendo, più o meno 
consapevolmente, nell’istituirsi come discorso specificamente filoso-
fico. Ciò non comporta però, per la filosofia, un ripiegamento su di 
sé – ossia, al riparo dal rischio di presentarsi come un sapere tra gli 
altri, trasmissibile come una serie di contenuti –, quanto invece, al 
contrario, richiede l’attraversamento critico, riflessivo di quello che 
sembra dapprima costituirsi sul suo margine esterno: il suo organiz-
zarsi come sapere.

Le regole che presiedono alla formazione del discorso filosofico 
sono pervasive, al punto che la loro stessa critica è esposta – anche 
quando apparentemente va a buon fine, perché dà vita a un modo di-
verso di fare filosofia – ad un rischio sostanziale: quello di riprodurre, 
nel criticarli, i meccanismi di formazione del discorso da cui intende 
emanciparsi. La sfida, che si dà nella forma di un compito essenzia-
le alla filosofia per potersi dire finalmente tale, è quella di elaborare 
un discorso che sia capace tanto di essere consapevole criticamente 
di quei modi, e dunque non essere una semplice alternativa elabora-
ta chissà dove, in un luogo che si presume al riparo dal rischio, nel 
riprodursi, di perdersi; quanto – nella consapevolezza di presentarsi 
esso stesso come una certa organizzazione del sapere che può esse-
re trasmesso, insegnato e imparato – di non subire surrettiziamente 
i meccanismi di formazione che critica, riproducendoli per così dire 
alle proprie spalle.

La consapevolezza di questa posta in gioco è, per Hegel, a tal pun-
to coestensiva alla giustificazione della filosofia come scienza, da in-
vestire anche la forma ‘materiale’ della filosofia come testo – qualcosa 
che, sulle prime, appare massimamente esteriore rispetto al presunto 
‘interno’ dell’articolazione, metodologicamente consistente, di conte-
nuti filosofici. A questo riguardo, è particolarmente istruttivo ciò che 
viene esplicitato nell’Introduzione della Scienza della logica, quando, a 
proposito delle «partizioni e intestazioni dei libri, delle sezioni e dei 
capitoli»370, si dice che assolvono la funzione di offrire una panora-
mica preliminare di ciò che troverà il proprio sviluppo nella scienza. 
Data la loro natura, esse sono da considerarsi storiche («non hanno 

370  WdL I, p. 38; trad. it., p. 37.



208

propriamente se non un valore storico»371) nella misura in cui vanno 
prese in quanto tali, come espressione di una riflessione che li pre-
senta preliminarmente proprio in quella forma (e non un’altra). In un 
certo senso, non può che essere così, data la natura essenzialmente 
discorsiva e non intuitiva della verità per Hegel, che dunque non può 
mai essere compiuta all’inizio; eppure, la filosofia sembra l’unica a es-
sere consapevole di questo suo historisch2: dell’esigenza che esso sia 
tale e, allo stesso tempo, che debba essere parte intrinseca del proces-
so attraverso cui la filosofia diviene filosofia.

La differenza tra la filosofia e le altre scienze dipende dal fatto che 
in queste ultime

tali determinazioni e partizioni preliminari non son parimenti di 
per sé altro che dichiarazioni estrinseche; ma nemmeno dentro la 
scienza non vengon poi sollevate sopra questo carattere. Persino 
nella logica, per esempio, si dice: La logica ha due parti principali, 
la dottrina elementare e la metodica. Poi nella dottrina elementare 
si trova senz’altro l’intestazione: Leggi del pensiero; poi, Capitolo 
primo: Dei concetti. Sezione prima: Della chiarezza dei concetti, etc. 
– Queste determinazioni e partizioni fatte senz’alcuna deduzione 
e giustificazione costituiscono l’impalcatura sistematica e l’intiero 
nesso di tali scienze372.
Nel caso delle altre scienze (in cui rientrano anche le logiche pre-

cedenti), dunque, la divisione del materiale viene enunciata all’inizio 
tramite il ricorso a titoli che espongono una successione che non è 
nella cosa perché non trova una sua dimostrazione e deduzione all’in-
terno della scienza, quando si tratterebbe di ritornare su ciò che era 
stato presentato in maniera anticipatoria, e giustificarne la forma. In 
altre parole, nelle altre scienze ciò che è storico rimane storico pri-
ma e soprattutto dopo lo sviluppo della scienza: prima non viene giu-
stificato nel suo necessario essere storico; dopo non viene sollevato 
(erhoben) oltre questo carattere storico, apparire fattuale perché non 
viene ripreso e giustificato. L’esito è che, nelle altre scienze, contenu-
to e forma dell’esposizione rimangono non conciliati. Non avviene 
alcun sollevamento critico perché non c’è un ritorno sul modo in cui 

371  Ibidem.
372  WdL I, p. 39; trad. it., p. 37.



209

la scienza, nel suo esibirsi, ha proceduto ad essere organizzata come 
sapere che può essere trasmesso e imparato.

La divisione della materia, nelle altre scienze, dipende dunque da 
considerazioni esteriori che, anche all’interno della scienza, non ri-
sultano dedotte ma semplicemente avanzate.

L’ordinamento consiste su per giù nel mettere assieme ciò che si 
rassomiglia, nel preporre il più semplice al composto, ed in altri 
riguardi estrinseci. Ma quanto a un nesso interiore, necessario, la 
cosa si limita all’indice, e il passaggio non si fa se non perché ora si 
dice: Capitolo secondo; oppure: Veniamo adesso ai giudizii, etc. Così le 
intestazioni e le partizioni, che s’incontrano in questo sistema, non 
debbono aver per sé altro significato, che quello di una indicazione 
del contenuto. La necessità del nesso e il sorgere immanente delle 
differenze si debbon poi trovare nella trattazione della cosa stessa, 
poiché tutto cotesto cade nella progressiva determinazione che il 
concetto compie di sé373.
Nel caso delle altre logiche, quelle dell’intelletto, non speculati-

ve, non si assiste alla determinazione di un metodo dimostrativo che 
giustifichi proprio quella presentazione del materiale e non un’altra, 
e che sollevi criticamente il suo primo, necessario apparire, dalla di-
mensione di iniziale provvisorietà a quella speculativa. L’avanzamen-
to materiale è un procedere da una pagina all’altra che, però, non 
è «la necessità del nesso e il sorgere immanente delle differenze»374, 
che, per Hegel, sono propri della filosofia come scienza. Si può avere 
scienza solo quando la forma che essa si dà viene messa a tema den-
tro di essa, diventa parte del discorso, dell’esame che il pensiero com-
pie su di sé. Il sollevamento critico (Erhebung) è il movimento che, 
elevando a problema anche il modo in cui una scienza si organizza a 
sapere, garantisce la visibilizzazione dei modi della sua formazione, 
compresi quelli solo in apparenza più manifesti – come l’esposizione 
‘materiale’ nella forma di un libro con intestazioni, capitoli, sottose-
zioni – ma che, in realtà, si riproducono perlopiù senza che venga-
no problematizzati: i modi che presiedono alla formazione dei nessi 
nel passaggio da un contenuto a un altro, o, meglio, da una sezione 
a un’altra, e quelli attraverso cui l’intera scienza si organizza. Assu-

373 WdL I, p. 38; trad. it., pp. 37-38.
374  Ibidem.



210

merli è la condizione per un lavoro critico su di essi, per diventare 
consapevoli di ciò che presiede alla produzione del sapere ed even-
tualmente farlo diversamente, inaugurando nuovi spazi di libertà che 
consentano alla scienza di essere ulteriormente radicale.

Il confronto con il modo di procedere delle altre scienze, su questo 
punto, è decisivo perché è in relazione a queste istanze, solo in ap-
parenza appartenenti ad un ‘fuori’ della filosofia, che Hegel rivendi-
ca per il suo metodo l’essere l’unico vero – espressione che compare 
non solo nella Prefazione alla Enciclopedia delle scienze filosofiche in 
compendio, ma anche nella divisione della Scienza della logica, ancora 
più estesa sul tema, quando si dice che il metodo «che ho seguito in 
questo sistema della logica, o anzi, il metodo che questo sistema in se 
stesso segue»375 è «l’unico vero»376, anche se certo passibile di miglio-
ramenti («suscettibile di molti perfezionamenti, di molti rifinimenti 
per ciò che riguarda i particolari»377).

Per comprendere la differenza specifica che separa la filosofia dal-
le altre scienze, che non manifestano «la necessità del nesso e il sorge-
re immanente delle differenze», occorre considerare più nel dettaglio 
il loro ordinamento, che è detto consistere «su per giù nel mettere 
assieme ciò che si rassomiglia, nel preporre il più semplice al com-
posto»378, secondo regole che stabiliscono il diritto di una certa cono-
scenza a entrare a far parte del discorso filosofico. Se al primo di que-
sti due gesti si sostituisce l’ordo scholae e al secondo l’ordo naturalis, 
l’obiettivo polemico di quanto visto finora si palesa nell’organizzazio-
ne del sapere avanzata dalla metafisica razionalistica, in particolare 
della scuola di Christian Wolff379. La sua critica, attraverso cui la filo-

375  WdL I, p. 38; trad. it., p. 37.
376  Ibidem.
377  Ibidem.
378  WdL I, p. 38; trad. it., p. 37-38.
379  Se l’influenza esercitata su Hegel dal razionalismo precedente a Wolff – 
nelle figure, ad esempio, di Descartes, Spinoza, e Leibniz, dei cui contenuti 
Wolff era considerato un abile sistematizzatore – è fuori di dubbio, concor-
do con quanto osserva Brady Bowman a proposito dell’importanza rivestita 
dal paradigma wolffiano. Su questo si veda Id., Hegel and the Metaphysics of 



211

sofia hegeliana può rivendicare la propria specificità, procede in mo-
do tutt’altro che scontato.

1.2 Il problema dell’organizzazione del sapere: ordo naturalis e 
ordo scholae

Tra il 1720 e il 1750 e nei decenni posteriori in Germania380, l’in-
fluenza di Wolff, a cui andava riconosciuto il merito di aver prodotto 
la trasformazione dell’aristotelismo empirico in aristotelismo razio-

Absolute Negativity, New York, Cambridge University Press, 2013, pp. 71-72, 
studio a cui si rimanda per un esame approfondito sulla critica hegeliana al-
la metafisica razionalistica. Che l’obiettivo polemico sia costituito da questa 
metafisica si mostra chiaramente nei §§85-87, così come nell’Introduzione 
della Scienza della logica, quando Hegel nota che «Spinoza, Wolff ed altri si 
lasciaron fuorviare applicando un tal metodo anche alla filosofia, e facendo 
dell’andamento estrinseco, proprio della inconcettuale quantità, l’andamen-
to del concetto, ciò ch’è in sé e per sé contraddittorio. Fino a qui la filosofia 
non aveva ancor trovato il suo metodo. Guardando con invidia all’edifizio 
sistematico della matematica, essa, come dicemmo, toglieva il metodo a pre-
stito da questa, oppure si giovava del metodo di scienze, le quali non son 
altro che misture di materie date, di proposizioni sperimentali e di pensieri 
– o, infine, ricorreva anche al barbaro rigetto di ogni e qualunque metodo. 
Ma l’esposizione di quello che, solo, può essere il vero metodo della scienza 
filosofica, rientra nella trattazione della logica stessa; poiché il metodo è la 
coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del suo contenuto [Die 
Exposition dessen aber, was allein die wahrhafte Methode der philosophischen 
Wissenschaft seyn kann, fällt in die Abhandlung der Logik selbst; denn die 
Methode ist das Bewußtseyn über die Form der innern Selbstbewegung ihres 
Inhalts]» (WdL I, p. 37; trad. it., pp. 35-36).
380  Sull’influenza della scolastica di Wolff si vedano M. Wundt, Die deut-
sche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklärung, Hildensheim, Olms, 1964, 
pp. 122-264, e M. Albrecht, Wolff an den deutschsprachigen Universitäten, in 
Handbuch Christian Wolff, a cura di R. Theis, A. Aichele, Wiesbaden, Sprin-
ger, 2018. Come ricorda Bowman (Hegel and the Metaphysics of Absolute 
Negativity, p. 65), il manuale di Wolff Vernünfftige Gedancken von Gott, der 
Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt venne ristam-
pato dodici volte mentre Wolff era in vita, la sua logica tedesca ebbe quat-
tordici edizioni. I suoi manuali influenzarono nella forma e nella sostanza 



212

nale basato sull’impiego di un metodo matematico al fine di presen-
tare la filosofia in forma sistematica, dipende in larga misura dalla 
produzione di manuali di logica, metafisica, etica, filosofia naturale, 
scritti per la prima volta in lingua tedesca381. La scientificità istituisce, 
anche per Wolff, una diversità tra i testi, da distinguere in «liber dog-
maticus scientificus» (l’Ontologia, per esempio), da una parte, e «li-
ber historicus» o «liber dogmaticus historicus»382, dall’altra – distin-
zione che rimanda a quella filosofica, di genere superiore, tra cognitio 
historica (ciò che è) e cognitio philosophica (le ragioni di ciò che è). 
Mentre la prima si basa sull’attività di narrare e descrivere, la secon-
da si fonda sulla necessaria concatenazione delle questioni che si dà 
nella forma di sistema383: «per scientiam hic intelligo habitum asserta 
demonstrandi, hoc est, ex principiis certis & immotis per legittimam 
consequentiam inferendi»384.

Per Wolff, la regola generalissima del metodo della scienza – e del-
la sua organizzazione – richiede che «quod ea sint praemittenda, per 
quae sequentia intelliguntur & adstruuntur»385. Questa indicazione di 
formazione vale per le definizioni, che spiegano i termini impiegati 
nelle dimostrazioni, e per le proposizioni in cui le dimostrazioni sono 
di fatto articolate. Formulata in questi termini, la scienza non è altro 

quelli dei suoi allievi impegnati nelle università tedesche, basti pensare alla 
Metaphysica di Baumgarten, su cui Kant stesso tenne lezioni.
381  Sul ruolo di Wolff nel processo di generazione di termini filosofici nel-
la lingua tedesca, e di traduzione di linguaggio mistico nel linguaggio del-
le scienze, si veda il contributo fondamentale di Eric A. Blackall, The Emer-
gence of German as a Literary Language, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1959, pp. 27-48.
382  Cfr. Logica §751: «Libri dogmatici vel dogmata tantum recensent & ad 
summum argumenta, quibus probantur, indicant; vel eadem demonstrant 
aut probant. Illos dicemus libros dogmaticos historicos; hos vero libros dog-
maticos scientificos».
383  Cfr. Log. §898: «Sistema enim dicitur veritatum inter se & cum principiis 
suis connecarum congeries».
384  Disc. Prael. §30.
385  Disc. Prael. §133.



213

che un progredire dalle proposizioni dimostrate a quelle da dimostra-
re, in un processo in cui ciò che deve essere chiarito segue a ciò che 
è già stato chiarito per il tramite di definizioni guadagnate in prece-
denza. Il principio su cui la scienza si fonda riguarda la regola di non 
ammettere definizioni che non siano state spiegate sulle precedenti: 
«in philosophiam propositio nulla admittenda, nisi quae ex principiis 
sufficienter probatis legitime deducitur»386.

Ciò che deve essere raggiunto è per Wolff la certitudo, da otte-
nersi attraverso la dimostrazione387. In essa si vede «sie praedicatum 
subjecto convenire sive directe, sive indirecte demonstrare valemus, 
propositio nobis certa est»388. Nella dimostrazione si tratta di com-
prendere il modo in cui di un soggetto si possa predicare un certo 
predicato, in modo tale che, a partire dalle premesse della conclusio-
ne, questa identità di soggetto e predicato appaia come necessaria, 

386  Disc. Prael. §118.
387  Per Wolff, scienza è la capacità di dimostrare in modo inconfutabile, 
con ragioni incontrovertibili, tutto ciò che si afferma (C. Wolff, Vernünftige 
Gedanken von den Kräften des menschlichen Verstandes und ihrem richtigen 
Gebrauche in Erkenntnis der Wahrheit, §2). Egli ha cercato di mostrare 
l’esistenza di un unico metodo corretto, valido per tutte le conoscenze, fondato 
sulla metafisica e sulla logica. Il concetto cardine è quello di dimostrazione, 
che implica due aspetti: correttezza e indubitabilità (tanto necessità logica 
della proposizione, quanto decisione del ricercatore di sospendere il dubbio). 
L’incontrovertibilità di un giudizio risulta quindi dalla deduzione logica e 
dall’impegno pragmatico del soggetto, in un movimento che, per questo, può 
essere detto libero. L’incrocio tra scientificità e dimostrabilità così istituito 
costituisce un punto di contatto con la logica hegeliana, che ne radicalizza 
l’idea di libertà e autonomia del movimento concettuale. Per Hegel, se 
il pensiero deve essere capace di dimostrare qualcosa, «se la logica deve 
esigere che si rechino prove, e se vuole insegnare il modo di provare, essa 
deve esser anzitutto capace di provare il suo peculiar contenuto, e scorgerne 
la necessità» (Enz, §42 A; trad. it., p. 53). Per un esame puntuale di questi 
aspetti, si veda il contributo di Luigi Cataldi Madonna, Logik, in Handbuch 
Christian Wolff, a cura di R. Theis, A. Aichele, Wiesbaden, Springer, 2018, 
pp. 93-114, in particolare pp. 100-103.
388  Logica §568.



214

non possa cioè comportarsi diversamente389. In ciò, la forma cruciale 
è quella della definizione.

Nella sua sistematizzazione, Wolff distingue due macro-generi 
principali di ordine. Anzitutto l’ordo naturalis per organizzare defini-
zioni390 e proposizioni391, che richiede, da una parte, che le definizioni 
siano ordinate in maniera tale che nelle successive vengano impiegati 
termini che le precedenti abbiano già chiarito; dall’altra, l’ordo natu-
ralis impone che le proposizioni vengano ordinate a partire da quelle 
provate e poi verso quelle che sono ancora da dimostrare.

Il secondo macro-ordine è invece definito da Wolff come ordo 
scholae, presentato nei seguenti termini: «ordinem scholae appello, 
quo ad idem subjectum spectantia in eundum locum congeruntur, 
nulla habita ratione, quomodo cognitio unius pendeat a cognitione 
alterius»392. Nell’ordo scholae si tratta per esempio di organizzare in 
un unico luogo testuale, specifico, tutto ciò che afferisce a un deter-
minato tema, facilitando la memoria. Seppure non venga nominato 
nel Discorso preliminare in quanto riguarda l’arte di scrivere i libri 
(Kunst des Bücherschreibens), l’ordo scholae è in realtà decisivo per la 
costruzione della scienza in quanto tale, la quale funziona secondo 
un ordo mixtus che combina l’ordine naturale (intelletto: definizioni 
e proposizioni) e l’ordine scolastico (memoria): «ordo mixtus intel-
lectui & memoriae una inservit»393.

Riaffermando una genealogia con i modi di formazione della me-
tafisica pre-cartesiana, in particolare con la sillogistica aristotelica, 
Wolff poteva rivendicare la logica non come uno strumento, né co-
me esercizio retorico o psicologico, bensì come oggetto di una teoria 
scientifica. Che su questa base il progetto di una scienza della logica 
non rappresentasse più un ossimoro già prima di Hegel, almeno in 

389  G. Kirsten, Die Kategorienlehre von Christian Wolff und Hegel: ein Ver-
gleich ihrer Bestimmung und methodischen Entwicklung, Tübingen, Bildstel-
le der J.W. Goethe-Universität, 1973, pp. 92-93.
390  Disc. Prael. §119.
391  Disc. Prael. §120.
392  Logica §829.
393  Logica §833.



215

spirito, merita di essere notato394. Per Wolff, infatti, come si è visto, 
nella scienza è cruciale la dimostrazione. Anche per Hegel la logica 
non rappresenta una storia delle determinazioni di pensiero, ordina-
te esteriormente, bensì l’esposizione della loro successione dialetti-
ca. Da una parte, dunque, Hegel si pone in continuità con Wolff nel 
sottolineare l’esigenza di esaminare le connessioni necessarie tra le 
determinazioni logiche, da cui solo dipende la possibilità di un siste-
ma in senso scientifico – che Wolff definisce come «Systema enim 
dicitum veritatum inter se & cum principiis suis connecarum conge-
ries»395. D’altra parte, però, Hegel rintraccia uno dei limiti principali 
della metafisica proprio nel metodo.

394  Kant stesso, com’è noto, era di tale avviso, quando nella Prefazione alla 
seconda edizione della Critica della ragion pura scriveva: «E così, nell’esecu-
zione del piano prescritto dalla critica – cioè nel futuro sistema della metafi-
sica – un giorno dovremo seguire il metodo rigoroso del celebre Wolff, il più 
grande tra tutti i filosofi dogmatici, colui che per primo diede l’esempio (e 
grazie a questo esempio è divenuto in Germania il creatore di quello spirito 
di fondatezza che a tutt’oggi non si è ancora estinto) del modo in cui si deb-
ba prendere il cammino sicuro della scienza, stabilendo i principi secondo 
delle regole, determinando chiaramente i concetti, cercando il rigore nelle 
dimostrazioni, evitando salti rischiosi nel trarre le conclusioni. Proprio per 
questo, egli sarebbe stato capace più di ogni altro di porre in tale condizione 
una scienza come la metafisica, se solo gli fosse venuto in mente di prepa-
rarsi prima il terreno mediante una critica dell’organo, cioè della stessa ra-
gion pura: una mancanza, questa, che va attribuita non tanto a lui, quanto 
piuttosto al modo dogmatico di pensare della sua epoca, e rispetto alla quale 
i filosofi del suo tempo, come pure quelli di tutte le epoche precedenti, non 
hanno nulla da rimproverarsi reciprocamente. Coloro che rifiutano il suo 
metodo dottrinale, e al tempo stesso però rifiutano anche il procedimento 
della critica della ragion pura, non possono avere in mente che una sola co-
sa: liberarsi completamente dai vincoli della scienza, e trasformare il lavoro 
in gioco, la certezza in opinione e la filosofia in filodossia» (KrV, Bxxxvi–
xxxvii; trad. it., pp. 57-59). Che Hegel, non meno di Kant, intendesse pro-
porsi come restauratore di «quello spirito di fondatezza» (ibidem) contro i 
filodossi proprio criticando il modo in cui Wolff l’aveva realizzato, risulterà 
chiaro nel presente capitolo.
395  Logica §898.



216

Dal metodo della metafisica – discusso nella Prima posizione del 
pensiero rispetto all’oggettività, sotto cui sono comprese tanto la me-
tafisica scolastica quanto «tutta la filosofia nei suoi cominciamenti, 
tutte le scienze»396 – la filosofia hegeliana intende prendere le distan-
ze attraverso una critica immanente, capace di determinare il sorgere 
delle differenze del suo contenuto all’interno della scienza, facendo 
attenzione, allo stesso tempo, alla forma che si dà il suo formarsi co-
me sapere. Il modo in cui la filosofia hegeliana deve mostrarsi con-
sapevole della propria formazione è, però, complesso, perché, da un 
certo punto di vista, sembra organizzarsi in maniera non troppo dis-
simile dal sapere filosofico che intende criticare: attraverso definizio-
ni397, come era il caso della metafisica scolastica, ritenuta non suffi-
cientemente scientifica, e, più nello specifico, attraverso «definizioni 
dell’assoluto, […] definizioni metafisiche di Dio»398.

1.3 Definizioni metafisiche dell’assoluto
A ricorrere alla forma della definizione per scandire la propria or-

ganizzazione non è solo la metafisica scolastica, ma anche, di fatto, 
l’intera Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, dalla logi-
ca fino alla filosofia dello spirito assoluto – dove lo spirito, ultima e 

396  Enz, §26; trad. it., p. 41. Hegel aggiunge nell’elenco «anche il modo di 
procedere quotidiano della coscienza» (ibidem), riferimento su cui si tornerà 
nel capitolo quarto.
397  Una definizione con cui una certa scienza comincia in maniera assoluta, 
scrive Hegel, «non può contener altro che la determinata espressione, rego-
lare e metodica, di quello che ognuno si rappresenta come contenuto e noto-
rio ogniqualvolta si parla dell’oggetto e dello scopo di essa scienza» (WdL I, 
p. 33; trad. it., p. 30). Cfr. Ibidem: «Dal ragionamento dipende allora anche 
che cosa (e fino a che limite ed estensione) s’abbia a prendere in considera-
zione, oppur escludere. Ma al ragionamento stesso resta aperto il più molte-
plice e svariato opinare, sopra di che alla fine soltanto l’arbitrio può fermare 
una stabile determinazione. In questo procedimento, consistente nel comin-
ciare colla sua definizione, non si parla del bisogno di mostrar la necessità 
dell’oggetto della scienza, e quindi la necessità della scienza stessa».
398  Enz, §85; trad. it., pp. 100-101.



217

più concreta configurazione che assume l’Idea, è presentato come 
la maniera più adeguata di dire che cos’è l’assoluto: «L’assoluto è lo 
spirito – questa è la più alta definizione dell’assoluto»399. Una simi-
le definizione non è caratterizzata soltanto come la più appropriata 
ad esprimere l’assoluto, ma vale anche come ciò alla luce di cui si la-
scia comprendere la storia del mondo: «Trovare questa definizione e 
comprenderne il significato e il contenuto, tale, si può dire, è stata la 
tendenza assoluta di ogni coltura e filosofia; a questo punto ha mira-
to coi suoi sforzi ogni religione e ogni scienza; solo questo impulso 
spiega la storia del mondo»400.

La pervasività delle definizioni nell’organizzazione del sapere non 
lascia intoccata la logica, al contrario. La forma della definizione è 
tanto esplicitamente sottoposta a critica, quanto è presente in una 
funzione che ha l’apparenza di essere strutturale per la formulazio-
ne stessa del progetto filosofico hegeliano. La duplicità di questi mo-
menti, in tensione tra loro ma inseparabili, è esplicitata nel §85, che 
si apre con l’inclusione della forma della definizione nel programma 
della nuova scienza.

L’essere stesso, come le consecutive determinazioni – non solo 
quelle dell’essere, ma le determinazioni logiche tutte – possono 
esser considerati come definizioni dell’assoluto, come le definizioni 
metafisiche di Dio; più esattamente però, soltanto la prima semplice 
determinazione di una sfera, e poi la terza, come quella che è il 
ritorno dalla differenza alla relazione semplice verso di sé. Poiché 
definire Dio metafisicamente significa esporre la natura di lui in 
pensieri in quanto pensieri; e la logica abbraccia tutti i pensieri, 
in quanto sono ancora nella forma di pensieri. Le determinazioni 
seconde, presentano una sfera nella sua differenza, sono per contrario 
le definizioni del finito401.
Il trattamento di tali definizioni è tutt’altro che univoco. Tra le 

definizioni dell’assoluto, le «definizioni metafisiche di Dio» – il cui 
referente polemico, la metafisica, è evidente –, da una parte, e le de-
terminazioni logiche in cui consiste la nuova logica, dall’altra, viene 

399  Enz, §384 A; trad. it., p. 375.
400  Ibidem.
401  Enz, §85; trad. it., pp. 100-101.



218

ad istituirsi una corrispondenza complessa. Nel passo appena ripor-
tato, Hegel sembra affermare che il suo stesso progetto speculativo 
si presta a essere letto come scandito da tali definizioni. Non ferman-
dosi a questa possibilità («possono esser considerati come definizioni 
dell’assoluto»402) – di per sé già non priva di problemi, dal momen-
to che la sua scienza dovrebbe distinguere la propria organizzazione 
proprio da quella metafisica, ritenuta non sufficientemente scienti-
fica –, addirittura abbozza uno schema di lettura da vedere all’ope-
ra nel testo, una vera e propria istruzione: la prima e la terza deter-
minazione varrebbero come definizioni dell’assoluto vere e proprie, 
mentre la seconda costituirebbe la sfera della differenza e del finito.

Una simile inclusione della forma della definizione nell’organiz-
zazione della filosofia hegeliana come sapere ha incontrato nella cri-
tica contemporanea perlopiù scetticismo, alla luce di alcuni elementi. 
Anzitutto, si può osservare che i riferimenti alle definizioni dell’asso-
luto si trovano nelle Annotazioni, come quella al §86 – in cui si legge 
la prima definizione dell’assoluto, più astratta e povera403, e si trova 
un esame storico-filosofico e rappresentativo-religioso, che riguarda 
alcuni referenti passati e presenti404 – o quella al §87, che contiene la 
seconda definizione dell’assoluto, ossia «che esso è il niente»405. Una 
simile collocazione nelle Annotazioni, e non nel testo principale en-
ciclopedico, sembra suggerire che il ricorso alle definizioni dell’asso-
luto sia qualcosa di secondario.

402  Ibidem.
403  Cfr. Enz, §86 A; trad. it., p. 102: «se l’essere vien enunciato come predica-
to dell’assoluto, si ottiene la prima definizione di questo: l’assoluto è l’essere. 
Ed è, nel pensiero, la definizione rudimentale [anfängliche], la più astratta 
e la più povera».
404  Cfr. Ibidem: «è la definizione degli Eleati, e insieme quella del noto detto 
che Dio è il complesso di tutte le realtà. Vale a dire, che si deve astrarre dalla 
limitatezza, che è in ogni realtà, in modo che Dio solo sia il reale in ogni re-
altà, il realissimo. E, poiché la realtà contiene già una riflessione, il soprad-
detto pensiero è più immediatamente espresso in ciò che Jacobi dice del Dio 
di Spinoza: che sia il principio dell’essere in ogni esistenza».
405  Enz, §87 A; trad. it., p.102.



219

A rafforzare questa impressione concorre un secondo elemen-
to: il fatto che la corrispondenza sia formulata nei termini di una 
possibilità. Cosa significa che quelle determinazioni possono essere 
considerate («können…angesehen werden») come definizioni metafi-
siche dell’assoluto? Perché ‘possono’ essere considerate e non, per 
esempio, ‘devono’ essere considerate, oppure ‘venivano’ considera-
te? Vuol forse dire che non si ha a che fare con qualcosa di sostan-
ziale, ma con qualcosa di cui ci si può far carico, oppure no? Ma allo-
ra a quale grado di verità può aspirare ciò che si fa avanti, nel corso 
logico, come una definizione dell’assoluto? Interpreti come Jaeschke 
hanno liquidato la rilevanza delle definizioni alla vista di questa ‘pos-
sibilità’, relativizzandone il significato: «già nella formulazione atte-
nuata “possono […] essere considerate” si trova infatti un evidente 
distanziamento e un’indicazione del fatto che qui si tratti di una cap-
tatio benevolentiae rivolta a concezioni tradizionali, e non di un’af-
fermazione costitutiva della logica»406, osserva Jaeschke. Una sorta 
di reverenza o ammiccamento alla tradizione, dunque, che però non 
rivendicherebbe alcun ruolo costitutivo.

Il terzo elemento all’origine di un diffuso scetticismo sul conside-
rare costitutivo il ruolo delle definizioni dell’assoluto nella formazio-
ne del discorso filosofico riguarda l’indicazione di lettura hegeliana, 
che ha l’aspetto di un vero e proprio schema. Seguendo quanto af-
ferma Hegel in conclusione al passo sopra riportato, sembra aprirsi 
l’opportunità di seguire il percorso logico ‘facendo la conta’, sostan-
do cioè sulle prime e terze determinazioni di una certa sfera, come 
vere determinazioni dell’assoluto, e considerando le seconde come 
momenti negativi, della «differenza»407 e della finitezza – eseguendo 
una lettura, possibile, dell’intera logica, scandita in essere, divenire, 
infinito… Tuttavia, proprio una simile indicazione, che sembra enfa-
tizzare il ruolo delle definizioni, si accompagna a una difficoltà. Con 
l’eccezione del recente contributo di Ermylos Plevrakis408, impegnato 
in un approfondimento del superamento della metafisica, in parti-

406  Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 213.
407  Ibidem.
408  Plevrakis, Das Absolute und der Begriff.



220

colare della teologia razionale sul rovescio di quelle tappe, un simile 
tentativo non ha ricevuto il plauso della critica, che ha stigmatizzato 
la forzatura di queste corrispondenze (prima e terza – seconda) come 
inconsistente. Sarebbe facile notare, osserva Jaeschke, «quale fonda-
mento poco solido offra l’affermazione tanto citata di Hegel»409. La 
combinatoria non funziona: a essa di fatto il testo non pare attenersi 
con la stessa scrupolosità con cui ne enuncia, enfaticamente, il pro-
gramma.

Contro la tendenza a relativizzare il valore delle definizioni 
dell’assoluto, liquidandolo, preme osservare anzitutto che Hegel non 
si limita a ricorrere alle definizioni nel contesto istituzionale-didatti-
co, ma ripete la loro inclusione, problematica, in tutte le versioni del-
la logica, tanto quelle accademiche (Enciclopedia e lezioni410), quanto 
nella Scienza della logica, data alle stampe come testo scientifico, in 
entrambe le sue edizioni. In secondo luogo, contro la tentazione di 
sminuire la rilevanza delle definizioni sulla base della loro collocazio-
ne, perlopiù nelle annotazioni, si può notare che l’introduzione me-
todologica della funzione delle definizioni è avanzata nel §85, ossia 
nel corpo principale del testo.

409  Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 213.
410  Questa istanza viene ripetuta anche nelle lezioni in maniera molto pre-
gnante: «Se dico: l’assoluto, Dio, la verità è questo o quello, allora sono pro-
priamente i predicati a costituire il contenuto. In questo senso, il soggetto è 
del tutto superfluo […] L’essenziale è dunque attenersi ai predicati, ossia al 
pensiero. Ciò che importa è se il pensiero è vero in sé. La rappresentazione 
è sempre solo determinata. Possiamo perciò esprimere tutte le determina-
zioni logiche – eccetto la seconda – come definizioni di Dio, o definizioni 
dell’assoluto. Anche questo è Dio, ma inteso in modo più astratto. Possiamo 
dunque dare a tutte le forme logiche questa forma: “Dio è questo e quello”. 
Possiamo, ad esempio, dire: Dio è l’essere. Dio è il divenire. Dio è l’infinito, 
la quantità pura, la misura, l’essenza, e infine: Dio è l’Idea. Questo sarebbe 
del tutto corretto. Ma allora Dio rimarrebbe soltanto la rappresentazione 
indeterminata; e avremmo qui una rappresentazione che servirebbe solo a 
confonderci. Si tratta, innanzitutto, di correggere le rappresentazioni, di de-
terminarle [Es ist erst darum zu thun, die vorstellungen zu berichtigen, sie zu 
bestimmen]» (VWdL II, p. 540).



221

La questione, tuttavia, non termina qui. Proprio il paragrafo in cui 
si dice della possibilità di leggere le determinazioni logiche come de-
finizioni dell’assoluto, includendole dunque nella formazione del di-
scorso filosofico, è lo stesso in cui tale possibilità sembra relativizza-
ta quando non esclusa del tutto, dati i limiti formali della definizione:

Se però si usasse la forma di definizioni, in questa si avrebbe un 
sostrato rappresentativo; giacché anche l’assoluto, come quello che 
deve esprimere Dio nel senso e nella forma del pensiero, resta, in 
relazione col suo predicato che è la sua espressione determinata 
e reale in pensieri, un pensiero soltanto intenzionale, un sostrato 
per sé indeterminato. Essendo il pensiero, che è la sola cosa di cui 
qui si tratta, contenuto solamente nel predicato, la forma di una 
proposizione, con relativo soggetto, è del tutto superflua (cfr. §31, e 
più oltre il cap. sul giudizio)411.
Nella citazione, che segue il passo riportato sopra, si fa esplicita 

menzione del limite essenziale della forma su cui si basa la definizio-
ne, ossia il giudizio. In esso, un sostrato della rappresentazione funge 
da soggetto che dovrebbe trovare nel predicato la propria determina-
zione. L’incapacità del giudizio di portare ad espressione l’autodeter-
minazione del soggetto, trattato invece come un che di inerte e vuo-
to, in attesa di ricevere la sua determinazione dal predicato che gli 
viene assegnato per mezzo di una copula, segna la sua inadeguatezza 
ad esprimere il vero – un problema che investe la metafisica raziona-
listica, ma anche le altre figure che Hegel discute nel Concetto preli-
minare come posizioni rispetto all’oggettività, vale a dire l’empirismo 
e il criticismo (seconda posizione), e il sapere immediato (terza posi-
zione), come tentativi differenziati, ma non convincenti, di risolvere 
il problema rimasto aperto dalla metafisica412.

411  Enz, §85; trad. it., pp. 100-101.
412  Per Hegel, l’empirismo cerca di ricondurre la conoscenza alla percezio-
ne, ma non riesce a giustificare relazioni di necessità e universalità proprie 
della scienza. Sul piano linguistico, riduce la verità alla mera adeguazione 
di significato e osservazione, senza accedere al complesso categoriale che la 
conoscenza richiede, e sfocia in uno scetticismo astratto. Il criticismo kan-
tiano, pur mantenendo universalità e necessità attraverso le categorie e le 
forme del giudizio, radicalizza la separazione moderna tra soggetto e ogget-
to, concependo le categorie come forme vuote che necessitano di una datità 



222

A leggere questa critica, sembra che alle definizioni dell’assolu-
to non si possa assegnare alcun ruolo costitutivo, e che siano anzi da 
escludere del tutto dalla considerazione scientifica. Se si impiegasse 
la forma della definizione, ci si troverebbe costretti giocoforza all’in-
terno di un modo inadeguato di intendere il pensiero e la sua esposi-
zione, un modo che è compito della logica criticare alla sua radice, in 
maniera più efficace di quanto sia stato fatto dagli empiristi, dal criti-
cismo o dal sapere immediato. Se, quando si dice ‘Dio è X’ o ‘l’asso-
luto è l’essere, il nulla, l’infinito…’, bisogna attendere il predicato per 
conoscerne la natura, allora non pare produttivo zavorrarsi con la 
struttura predicativa (soggetto, copula e predicato) nell’esame logico 
di determinazioni di pensiero se sono solo queste, e queste soltanto, 
a essere determinanti. Dati i problemi che questa struttura formale 
porta con sé – indeterminazione del soggetto, legame soltanto estrin-
seco tra soggetto e predicato –, sembra più opportuno tralasciare del 
tutto la forma della definizione nell’esame e concentrarsi su ciò che 
conta davvero: le determinazioni di pensiero413.

per essere riempite, e non come dotate di una pienezza propria. Nella terza 
posizione del pensiero rispetto all’oggettività, Jacobi porta le categorie kan-
tiane alle estreme conseguenze: dato che la loro finitezza esclude la cono-
scenza dell’incondizionato, il sapere mediato è limitato al finito; per l’incon-
dizionato si deve dare un sapere immediato. Pur cogliendo l’esigenza di un 
sapere dell’incondizionato, questa posizione, per Hegel, resta limitata dall’e-
liminazione unilaterale della mediazione.
413  Una simile interpretazione ha dalla sua alcuni passi corrispondenti nelle 
lezioni (a cui, tuttavia, gli interpreti non hanno dedicato attenzione), in cui 
si trova, al contempo, l’inclusione e l’esclusione delle definizioni metafisi-
che: «Questa definizione di Dio, che avremmo potuto fare a ogni stadio del-
la logica [die wir auf jeder Stufe der Logik machen konnten], l’abbiamo consi-
derata come qualcosa di superfluo e d’intralcio [als etwas überflüssiges und 
störendes betrachtet]. Se dico: “Dio è”, non so ancora che cosa egli sia: biso-
gna allora indicarne i predicati; fino a quel momento abbiamo solo un sem-
plice nome vuoto. È infatti il predicato che esprime ciò che il soggetto è. Ma 
noi non vogliamo avere a che fare con la rappresentazione, né con la cosa. 
– In secondo luogo, questa forma stessa [del discorso su Dio] risulterebbe 
d’intralcio [störend]. Abbiamo una rappresentazione di Dio, e ogni volta che 
dicessimo “Dio è”, metteremmo inevitabilmente a confronto la nostra rap-



223

Una simile lettura, che confermerebbe lo scetticismo condivi-
so dalla critica circa il ruolo effettivo delle definizioni dell’assoluto, 
avrebbe il merito di prendere seriamente il progetto hegeliano di ri-
determinazione della forma che si dà la scienza. Inoltre, avrebbe il 
vantaggio di porre in continuità critica il programma hegeliano con 
quello della metafisica, sulla base di un comune intento che trove-
rebbe soltanto nella filosofia speculativa la sua più adeguata realiz-
zazione: «definire Dio metafisicamente», si legge nel §85, «significa 
esporre la natura di lui in pensieri in quanto pensieri; e la logica ab-
braccia tutti i pensieri, in quanto sono ancora nella forma di pensie-
ri»414. La logica, come ciò che prende il posto della vecchia metafisica, 
è la vera comprensione dell’assoluto nella forma del pensiero, perché 
è l’esame delle sue determinazioni considerate come tali: vale a dire, 
non assunte dalla rappresentazione, ma esibite nel processo attraver-
so cui si autodeterminano.

C’è qualcosa che sfugge, però, a questa lettura: la comprensione 
del modo in cui avviene questo superamento critico della metafisi-
ca scolastica e, soprattutto, il significato che tale superamento rive-
ste per lo sviluppo della consapevolezza che, per Hegel, la filosofia 
ha della sua forma. Tale consapevolezza avanza attraverso la critica 
all’uso delle definizioni, come strumento con cui la metafisica scola-
stica ha articolato i propri contenuti e organizzato i saperi. Criticare 
un simile strumento, senza lasciare sullo sfondo il modo in cui questa 
stessa critica procede, ma al contrario rendendosi consapevoli della 
forma che ha la propria esposizione, vuol dire, come si vedrà, mostra-
re che la filosofia è chiamata a essere allo stesso tempo auto-critica 
del modo in cui procede. Comprendere ciò è possibile, a mio avviso, 
soltanto se si prende sul serio il trattamento articolato, e non univo-
co, delle definizioni, come qualcosa che è incluso proprio in quanto 
criticato: non nonostante la critica, come se fosse la medesima for-
ma irriflessa quella a cui Hegel ricorre nel sistema; né però come se 

presentazione. Queste determinazioni precedenti ci disturberebbero dunque 
nel nostro procedere logico [würden uns also Stören in unserem Logischen 
fortschreiten]» (VWdL II, p. 586-587).
414  Enz, §85; trad. it., pp. 100-101.



224

si trattasse di una semplice critica che nulla avrebbe a che fare con 
la consapevolezza che la filosofia deve sviluppare a proposito del suo 
modo di organizzarsi a sapere.

L’esplicita inclusione, nel testo, delle definizioni dell’assolu-
to («L’essere stesso, così come le determinazioni seguenti non solo 
dell’essere, ma le determinazioni logiche in generale possono essere 
considerate come definizioni dell’Assoluto, come definizioni metafi-
siche di Dio»415) è presentata come inseparabile dalla loro esclusione 
(«Ma se si utilizzasse la forma delle definizioni, ciò implicherebbe che 
un sostrato della rappresentazione è presupposto; […] dunque la for-
ma di una proposizione, come quel soggetto, è qualcosa di comple-
tamente superfluo»416). Il punto è comprendere cosa questa insepa-
rabilità possa significare per la filosofia e la giustificazione della sua 
antinomia.

La domanda sul perché la filosofia, per essere propriamente scien-
za, elabori al suo interno un ulteriore storico – historisch3 – è anco-
ra senza risposta, fosse anche perché non era ancora stata elevata a 
problema. Che dalla risposta a questa domanda dipenda la compren-
sione di ciò che è filosofia per Hegel, è la tesi che intendo dimostra-
re in questo capitolo. In ciò che segue, si tratta di indagare il funzio-
namento di questa particolare formazione critica del sapere, che non 
viene smentita in nessuna delle esposizioni della logica, nemmeno 
nella Scienza della logica417: una formazione che, in primo luogo, non 
si pone come alternativa ad altre organizzazioni del sapere, ma le in-
clude per criticarle dall’interno (2); che, in secondo luogo, nel critica-
re quelle forme, non le riproduce surrettiziamente, ma sviluppa una 

415  Ibidem.
416  Ibidem.
417  Si veda WdL I, p. 60; trad. it., p. 60: l’essere è «la prima e più pura (cioè 
più astratta) definizione dell’assoluto; – come infatti sarebbe se in generale 
ci si dovesse occupare di questa forma di definizione, e dei nomi dell’assolu-
to». Per una ricognizione delle definizioni dell’assoluto esaminate da Hegel 
nella Scienza della logica si rimanda al contributo di Plevrakis, Das Absolute 
und der Begriff.



225

consapevolezza del modo in cui funziona la sua formazione a sapere 
– proprio attraverso questa critica (3).

2. Formazione del discorso filosofico
Esaminare in che maniera Hegel intenda rivendicare la specificità 

del suo programma nello stesso momento in cui apre la possibilità di 
considerare le sue tappe come progressive definizioni dell’assoluto, ri-
chiede di approfondire anzitutto la critica alla metafisica. Un’indica-
zione in tal senso si trova alla fine del §85, luogo in cui sono antici-
pati i limiti della forma giudizio: il §31 del Concetto preliminare, nella 
prima posizione del pensiero rispetto all’oggettività; la sezione dedica-
ta al giudizio nella dottrina del concetto (§§166-171).

2.1 Critica della forma del giudizio nel Concetto preliminare

A leggere il §85, le determinazioni di pensiero possono essere 
considerate come le definizioni metafisiche di Dio – o, in termini non 
rappresentativi, dell’assoluto – se, sotto all’atto di definire Dio, si in-
tende, in continuità con la metafisica, il tentativo di esprimerne la 
natura in pensieri. Rispetto a questa determinazione essenziale, sem-
bra darsi una continuità di programma con la metafisica, dal mo-
mento che la logica, in una sua definizione ancora minimale, è quel-
la scienza che comprende tutti i pensieri nella misura in cui sono in 
questa forma, ossia pensieri. Proprio un simile programma metafisi-
co, secondo Hegel, viene perso paradossalmente se non ci si chiede 
«se questi predicati in sé e per sé siano qualcosa di vero»418. A fronte 
però di una indiscussa continuità, la logica hegeliana intende istitui-
re una differenza radicale di metodo, che riguarda la modalità in cui 
l’indagine viene condotta: «in modo non già accidentale, ma neces-
sario»419, cosa che non è stata considerata dalla Prima posizione del 

418  Enz, §28 A; trad. it., p. 42.
419  Enz, §87 A; trad. it., p. 103.



226

pensiero rispetto all’oggettività –, la posizione che, «presa per sé, è, in 
genere, sempre esistente»420.

Rispetto allo scopo della metafisica, si fa avanti anzitutto il pro-
blema per cui non sono state indagate le determinazioni di pensiero 
in quanto tali. È stato dato per scontato che a Dio, alla verità, si addi-
cessero determinazioni di pensiero finite, ossia semplicemente trova-
te421. I contenuti presentati dai predicati vengono fatti derivare dalla 
sola rappresentazione predisposta dal linguaggio comune; dall’altra, 
i soggetti vengono presi come l’unità di misura che dovrebbe ga-
rantire la corretta attribuzione di predicati semplicemente trovati. In 
questo modo, la vecchia metafisica non solo stabilisce la validità delle 
proprie affermazioni sull’adeguatezza di alcune rappresentazioni alle 
caratteristiche presupposte di un’altra rappresentazione, ma si rive-
la per questo anche incapace di riconoscere la specificità della forma 
‘giudizio’ della proposizione come modalità della determinazione del 
significato, proprio perché non comprende la sua incapacità di espri-
mere il vero – come si legge nell’ Annotazione al §28:

Siffatti predicati sono, per es., l’esistenza, come nella proposizione: 
Dio ha esistenza; la finità o l’infinità, nella questione se il mondo 
sia finito o infinito; e il semplice e il composto, nella proposizione: 
l’anima è semplice; - inoltre, la cosa è uno, un tutto, ecc. – Non si 
ricercava se questi predicati in sé e per sé sieno qualcosa di vero, né 
se la forma del giudizio possa essere forma della verità422.
Predicati come esistenza, finitezza, infinità ecc. non sono adegua-

ti ad esaurire il soggetto che sono chiamati tuttavia a determinare. 
La semplice rappresentazione ‘Dio’, anche quando non viene anco-
ra pensata secondo il suo concetto ma viene assunta dalla tradizione, 
porta con sé qualcosa di più della sola esistenza o della sola infinità. 
Dal punto di vista del pensiero rappresentativo, essa appare semmai 
la somma di una infinità di predicati di questo tipo – predicati che, 

420  Enz, §27; trad. it., p. 41.
421  Cfr. WdL I, p. 77; trad. it., p. 79: «la vera critica delle categorie e della 
ragione è appunto questa, d’istruire il conoscere [das Erkennen] intorno a 
questa differenza, e d’impedirgli di applicare a Dio le determinazioni e i rap-
porti del finito».
422  Enz, §28 A; trad. it., p. 42.



227

a loro volta, non sono indagati concettualmente ma vengono presi 
come tali dalla rappresentazione, strutturalmente incapace di inda-
garne la connessione essenziale. Nell’atteggiamento proposizionale 
ingenuo, il soggetto sembra allora trovare «un appoggio fermo»423, 
laddove le rappresentazioni che compaiono al posto del soggetto 
vengono fatte valere come il criterio, l’unità di misura (Maßstab) per 
stabilire quali predicati debbano essere attribuiti e quali no. Il proble-
ma, tuttavia, è che è proprio quel soggetto424 a dover essere determi-
nato attraverso il predicato: che cosa sia Dio, che dovrebbe dirci qua-
li predicati gli si possono attribuire, è ancora da determinare. Detto 
altrimenti: la determinazione dovrebbe avvenire attraverso il predi-
cato, eppure il predicato stesso manca di una determinazione giusti-
ficata, perché viene assunto come tale, per come si dà nel linguaggio 
ordinario, nella rappresentazione.

Proprio a questo livello si rende evidente però un’ulteriore neces-
sità: quella di indagare «se la forma del giudizio possa essere forma 

423  Enz, §31; trad. it., p. 43.
424  Per Hegel è una «fede ingenua» nel linguaggio quella che conduce ad 
assumere la forma proposizionale senza procedere ad una sua indagine pre-
liminare, con l’esito per cui il giudizio “S è P” viene fatto valere in quanto 
tale; la separazione tra soggetto e predicato, così come la loro unione, non 
viene, infatti, problematizzata, ma ci si limita a trattare i predicati come se-
parati l’uno dall’altro, uniti solo per quel tanto per cui vengono predicati di 
un soggetto grammaticale (rappresentato), mancando così qualsiasi forma 
di coesione necessaria tra loro. È quella fede, in secondo luogo, a derivare i 
predicati dalle rappresentazioni valide in una certa comunità; a prendere i 
soggetti come vengono trovati, ossia pronti all’uso nel linguaggio comune; a 
considerare, da ultimo, i soggetti non come ciò che deve essere determinato 
dai predicati, ma come l’unità di misura che garantisce una certa attribuzio-
ne predicativa. I soggetti valgono come unità di misura del giudizio. Così, 
la validità delle asserzioni si fonda sull’adequatio di alcune rappresentazioni 
alle caratteristiche, presupposte e non giustificate, di un’altra rappresenta-
zione. E, se il soggetto è l’incondizionato, allora esso, più che la risoluzione 
delle contraddizioni del finito, diventa «la posizione vacante di una soluzio-
ne attesa, che tuttavia non si realizza» (Bowman, Hegel and the Absolute Ne-
gativity, p. 96) in quanto rimane non determinata concettualmente.



228

della verità»425. L’esame delle determinazioni di pensiero non è suffi-
ciente per dichiarare superata la metafisica –, se si lascia non proble-
matizzata la forma della predicazione. Indagare se i predicati siano in 
se stessi qualcosa di vero non sembra possibile se non interrogando 
al contempo la forma in cui il sapere si forma. Le due esigenze sono 
indisgiungibili.

All’inizio della logica, la struttura formale della predicazione non 
è ancora stata esaminata criticamente, non può esserlo. A essere in-
dicato, in forma pure ancora germinale, è piuttosto il compito di su-
perare una certa maniera di organizzare le determinazioni logiche, e 
dunque la scienza, un oltrepassamento che deve compiersi come sov-
versione immanente della forma predicativa che si intende criticare. 
In questo senso, l’obiettivo per Hegel, più che una semplice continu-
ità, – la metafisica sarebbe contenuta nella logica speculativa – è l’e-
laborazione di un nuovo programma. Il punto che interessa è il modo 
in cui questo programma procede polemicamente contro la metafi-
sica e contro tentativi precedenti di superarla. Per essere consapevole 
della forma che assume la sua critica, e non limitarsi a riprodurla acri-
ticamente, procede a giustificare il suo stesso apparire storico (histo-
risch2) in un modo complesso e, sulle prime, controintuitivo: attraver-
so la produzione strategica di un ulteriore livello di storico, ossia le 
definizioni dell’assoluto (historisch3), da assumere in quanto tali men-
tre si avanza nella scienza. L’aspetto inedito, detto diversamente, è il 
fatto che la dimostrazione del perché un simile modo di formazione 
della filosofia – la definizione – non sia adeguata a comprendere l’as-
soluto, e dunque la sua critica, viene portata avanti in un testo che a 
sua volta decide di organizzarsi tramite definizioni sempre più con-
crete dell’assoluto.

Che queste non possano essere semplicemente messe da parte, 
ma che, al contrario, la loro problematica inclusione-esclusione sia 
decisiva per comprendere il modo in cui la filosofia hegeliana lavora 
sulla propria antinomia, è chiaro non solo dal §85, ma anche dall’An-
notazione al §87, in cui viene avanzata la seconda definizione dell’as-
soluto, ossia il nulla:

425  Enz, §28 A; trad. it., p. 42.



229

la tendenza [der Trieb] a trovar nell’essere, o in entrambi, un 
significato determinato [eine feste Bedeutung], è la necessità stessa la 
quale fa che l’essere e il niente si spingano più innanzi, e conferisce 
loro un significato vero, cioè concreto. Questo andar oltre è lo 
sviluppo logico, ed è il processo che si esporrà nella trattazione 
che segue. La riflessione [das Nachdenken] che trova per l’essere e 
pel niente determinazioni più profonde, è il pensiero logico, per 
mezzo del quale queste determinazioni si producono in modo non 
già accidentale, ma necessario. – Ogni significato [Bedeutung], che 
esse ricevono in seguito, è perciò da considerare soltanto come una 
determinazione più precisa e una definizione più vera dell’assoluto [eine 
nähere Bestimmung und wahrere Definition des Absoluten anzusehen]: 
una cosa siffatta non è più una vuota astrazione come l’essere e il 
niente, ma piuttosto alcunché di concreto, di cui entrambi, l’essere e 
il niente, sono momenti426.
L’avanzare necessario di essere e nulla verso un significato con-

creto, il loro tendere verso di esso, rappresenta «lo sviluppo logi-
co»427, ossia il procedere del pensiero logico che si approfondisce 
esponendo determinazioni di pensiero che non vengono in essere in 
maniera casuale, ma necessaria. Ogni significato (Bedeutung)428 che 
emerge per le determinazioni di pensiero lungo questo processo – 
non semplicemente espressivo, di esplicitazione di ciò che la struttu-
ra concettuale precedente lasciava inespresso, ma creativo, produtti-
vo di nuove categorie che si pongono in rottura con le precedenti e 

426  Enz, §87 A; trad. it., p. 103.
427  Ibidem.
428  Nel leggere il passo in cui compare il Nachdenken, sembra dapprima che 
Hegel proponga una distinzione tra le determinazioni logiche e il loro si-
gnificato, quest’ultimo inteso come qualcosa che si aggiungerebbe a partire 
da un atto di riflessione. Tuttavia, nello stesso passo, si afferma che il Nach-
denken – il cui lavoro è indicato qui come un trovare (finden) – è il pensiero 
logico per mezzo del quale queste determinazioni si producono. Per questo 
motivo non credo ci si possa fermare a una supposta distinzione tra la verità 
delle determinazioni in quanto tali e una traduzione metaforica delle stes-
se in linguaggio metafisico (definizioni di Dio), che relativizzerebbe il ruolo 
delle definizioni dell’assoluto. Tale divisione si muoverebbe, a mio avviso, 
ancora sul piano della rappresentazione.



230

riconfigurano l’intero processo di determinazione429 – è detto costi-
tuire una «determinazione più precisa»430 e una «definizione più ve-
ra»431 dell’assoluto: è «soltanto [nur]»432 una tale determinazione e, 
per questo, costituisce una simile definizione più vera dell’assoluto.

Tale caratterizzazione si fonda su due elementi degni di nota. In 
primo luogo, l’aggettivo indefinito «ogni»433, che indica l’inclusione 
di tutte le determinazioni logiche nella funzione definitoria dell’as-
soluto. In secondo luogo, il modo verbale del «considerare [anzu-
sehen]»434: non si afferma che le determinazioni possono essere consi-
derate come definizioni dell’assoluto – come accadeva nel §85 – ma 

429  Per una critica al paradigma espressivo, secondo cui ciascuna determi-
nazione logica sarebbe la semplice esplicitazione di qualcosa di già contenu-
to in quella precedente, è degno di nota il recente lavoro di P. Cesaroni, La 
vita dei concetti. Hegel, Bachelard, Canguilhem, Macerata, Quodlibet, 2020, in 
particolare il capitolo II Logica del concetto ed epistemologia dei concetti. Cfr. 
ivi, p. 84: «[…] il procedere concettuale non è la traduzione o esplicitazio-
ne, in una nuova categoria, di ciò che già ‘c’è’ nella determinazione posta, 
ma è la creazione di una categoria che rende pensabile ciò che, nelle deter-
minazioni già poste, ‘non c’è’: il reale che quella determinazione non com-
prendeva ma che in essa vi si agitava rendendola contraddittoria, e che ora, 
nell’avanzamento dialettico (che è in pari tempo un “internarsi” o un torna-
re indietro, secondo l’inversione propria del tempo logico), si trasforma nel 
cuore pulsante di una nuova categoria, cioè di una nuova determinazione 
della realtà-razionalità. […] La dialettica all’opera nel sistema di Hegel, allo-
ra, non è il semplice ripetere, in una sorta di gioco di prestigio a somma ze-
ro, qualcosa che era dato in anticipo in forma implicita, bensì è un processo 
di continua creazione concettuale secondo la rigorosa necessità della cosa. 
Di conseguenza, nel procedere del concetto non è possibile distinguere, a ri-
gore, la ‘creazione’ dalla ‘scoperta’».
430  Enz, §87 A; trad. it., p. 103.
431  Ibidem.
432  Ibidem. Similmente, nelle lezioni si legge di una definizione di Dio come 
ciò che «avremmo potuto fare a ogni stadio della logica [die wir auf jeder 
Stufe der Logik machen konnten]» (VWdL II, p. 586).
433  Ibidem.
434  Ibidem.



231

che esse devono essere considerate in tal modo («ist…anzusehen»435). 
Se il significato che emergerà per ciascuna determinazione logica de-
ve essere visto così, allora viene segnalata una capillarità intensifi-
cata di questo modo di formazione, quello delle definizioni dell’as-
soluto, anche oltre il suo esplicito occorrere nel testo436. La presenza 
dell’avverbio «soltanto [nur]»437, infine, rafforza una simile necessità, 
conferendo al processo una valenza normativa che può orientare la 
lettura dell’intero sviluppo logico. Si tratterà di capire come intende-
re la necessità di una possibilità. Per comprenderlo, occorre appro-
fondire anzitutto come funziona la critica immanente alla forma del-
la definizione.

2.2 Critica alla forma del giudizio nella logica (§166)
Il punto di riferimento è il giudizio, in cui si ha «la distinzione e 

determinazione immanente del concetto […] perché giudicare è de-
terminare il concetto»438. Il suo superamento, in quanto modalità di 
determinazione del contenuto, e struttura fondante la definizione co-
me modo di organizzazione del sapere, è al centro della sezione de-
dicata al Giudizio nella Dottrina del concetto, dove alcune istanze già 
presenti nel Concetto preliminare vengono riprese e approfondite.

Il significato del soggetto dovrebbe essere determinato attraverso 
il predicato che gli si attribuisce, ma nel giudizio l’identità che viene 
espressa porta in sé anche la non-identità: la differenza tra soggetto e 

435  Ibidem.
436  Nell’Enciclopedia Hegel nomina come definizioni dell’assoluto esplicita-
mente l’essere (§86 A), il nulla (§87 A), il divenire (§87 A), la quantità (§107 
A), l’identità (§115 A), il concetto (§160 Z), l’oggetto (§194 A) e l’idea (§213 
A). Del concetto come definizione dell’assoluto se ne parla nello Zusatz al 
§160: «Se, come prima si è osservato, i diversi gradi dell’idea logica possono 
essere considerati come una serie di definizioni dell’assoluto [die verschie-
denen Stufen der logischen Idee als eine Reihe von Definitionen des Absoluten 
betrachtet werden können], la definizione dell’assoluto che ne risulta qui è 
quella che dice: l’assoluto è il concetto» (trad. it. di V. Verra, p. 379).
437  Enz, §87 A; trad. it., p. 103.
438  Enz, §165 A; trad. it., p. 164.



232

predicato permane, mentre i due risultano uniti solo dalla copula. La 
forma del giudizio non riesce a esprimere fino in fondo questa doppia 
struttura, in cui identità e differenza si coappartengono. Il pensiero 
finito tenta di colmare tale mancanza aggiungendo una proposizione 
opposta alla prima, ma, come nota Hegel, ciò che fa è, in realtà, ripe-
tere, duplicare tale limite:

Nell’intento di esprimere la verità speculativa, a cotesto difetto si 
ripara anzitutto coll’aggiungere la proposizione opposta, cioè che 
essere e nulla non son lo stesso, proposizione che venne anch’essa 
enunciata dianzi. Ma così sorge un altro difetto, il difetto cioè che 
queste proposizioni non son fra loro collegate, epperò presentano il 
contenuto soltanto nell’antinomia, mentre d’altra parte il contenuto 
loro si riferisce a uno stesso, e le determinazioni, che si trovano 
espresse nelle due proposizioni, debbono assolutamente essere unite 
(unione che si può allora designare solo come una inquietudine 
d’incompatibili, o come un movimento). Il torto più comune che 
vien fatto al contenuto speculativo, è di renderlo unilaterale, vale a 
dire di porre in rilievo soltanto una delle proposizioni in cui si può 
risolvere. Quanto ciò che si dichiara è esatto, altrettanto esso è falso; 
perché una volta che dallo speculativo si sia presa una proposizione, 
bisognerebbe almeno tener conto anche dell’altra e dichiararla [so 
richtig die Angabe ist, so falsch ist sie, denn wenn einmal Ein Satz aus 
dem Speculativen genommen ist, so müßte wenigstens ebensosehr der 
andere gleichfalls beachtet und angegeben werden]439.
L’insufficienza della proposizione nella determinazione concet-

tuale – insufficienza che, per Hegel, viene ereditata e non risolta 
nell’empirismo, nella filosofia critica e nel sapere immediato – gene-
ra così un’altra proposizione, opposta alla prima. Le due si implicano 
reciprocamente, come tentativi di determinare il medesimo sogget-
to; ma la loro forma costringe a trattarle separatamente. L’aggiunta 
di una seconda proposizione, con la stessa forma della prima, sebbe-
ne di segno opposto, non risolve il limite di fondo: nella prima pro-
posizione, soggetto e predicato si eccedono comunque l’uno rispetto 
all’altro. Eppure, in questa situazione, c’è già un elemento positivo: 
ciò che per l’intelletto appare come l’antinomia, e di fronte a cui si 
arresta, è già di fatto il processo di determinazione del contenuto 

439  WdL I, p. 78; trad. it., pp. 80-81.



233

concettuale440. Il problema è che ciò non è espresso come tale. Non si 
tratta di identificare il concetto con il suo primo apparire, come se la 
verità potesse darsi nella figura di un’intuizione intellettuale in cui 
forma (proposizionale) e contenuto collassano immediatamente l’u-
na nell’altro. Piuttosto, data la natura discorsiva della verità, si deve 
seguire lo sviluppo necessario del pensiero, anche e proprio nel pro-
cesso attraverso cui si dà quella prima forma inadeguata e la critica 
dall’interno.

Nella sezione sul Giudizio, la logica speculativa, che intende pre-
sentare il puro pensiero nel suo autodeterminarsi, si trova così a fare 
i conti con il vincolo imposto dal linguaggio, forma rappresentativa 
entro i cui limiti deve operare, in cui e attraverso cui deve emerge-
re. Anzitutto, si fa esperienza di un’unità che non è l’identità morta e 
astratta di soggetto e predicato rappresentati, poiché «invece di unità 
si direbbe perciò meglio inseparazione e inseparabilità. Ma così non 
è espresso l’affermativo della relazione dell’intiero»441. Il concetto di 
unità contiene infatti tanto l’affermazione che congiunge le propo-
sizioni antinomiche, quanto la negatività del loro non poter essere 
pensate separatamente. In secondo luogo, però, la negatività strut-

440  Si veda a questo proposito WdL I, pp. 77-78; trad. it., p. 80: «La proposi-
zione contiene dunque il resultato, è in se stessa il resultato. Ma la circostan-
za, su cui occorre qui attirar l’attenzione, è il difetto, che il resultato non è 
espresso, esso stesso, nella proposizione; è una riflessione esterna, quella 
che ve lo riconosce. – A questo proposito si deve far qui subito da princi-
pio l’osservazione generale, che la proposizione, in forma di giudizio, non è 
atta ad esprimere le verità speculative. La conoscenza di questa circostanza 
potrebbe servire ad eliminare molti malintesi circa quelle verità. Il giudizio 
è una relazione identica fra soggetto e predicato. Nel giudizio si prescinde 
da ciò che il soggetto ha altre determinatezze oltre quella del predicato, co-
me vi si prescinde da ciò che il predicato è più esteso del soggetto. Se ora il 
contenuto è speculativo, anche il non identico, del soggetto e del predicato, 
è un momento essenziale; ma questo nel giudizio non è espresso. L’aspet-
to paradossale e bizzarro che una gran parte della filosofia moderna assu-
me per chi non ha famigliarità col pensare speculativo, dipende spesso dalla 
forma del semplice giudizio, quando viene adoperata a esprimere i risultati 
speculativi».
441  WdL I, p. 78; trad. it., p. 81.



234

turale che agisce nel giudizio non può ridursi a una semplice nega-
zione, perché, se fosse posta solo in forma negativa, verrebbe meno 
l’espressione dell’attività contraddittoria che tiene insieme i diver-
si aspetti di un unico contenuto nel suo determinarsi. Si giunge così 
a un’apparente impasse. Nel giudizio, il concetto si sdoppia, e nello 
sdoppiamento si determina nei due termini che assumono la funzio-
ne di soggetto e predicato (Ur-Teil, separazione originaria). In questa 
separatezza si dischiude quella che, per Hegel, è la contraddittorietà 
propria del giudizio: una contraddittorietà che il giudizio implica, ma 
non riesce a esprimere compiutamente442. Comprendere questa con-
traddizione – da cui nasce la dialettica del giudizio, che la metafisica 
scolastica non ha problematizzato fino in fondo – significa però an-
dare oltre il giudizio: la copula deve riempirsi di significato, diventa-
re mediazione esplicita e realizzare la funzione che implicava senza 
riuscire a esprimerla – essere cioè il medio che determina la relazio-
ne tra soggetto e predicato. È questo il passaggio dal giudizio al sil-
logismo.

La consapevolezza dell’unità concreta e della negatività implica-
ta dal giudizio deve essere performata nel passaggio dal soggetto al 
predicato e nel contraccolpo che la loro unione e distinzione produ-
cono – come già aveva mostrato la Fenomenologia dello spirito nella 

442  La logica del giudizio avrà il compito di esplicitare le relazioni di ne-
cessità – relazioni di universalità, particolarità ed individualità – che la me-
diazione della copula veicola tra i soggetti e i predicati. Cfr. VWdL II, pp. 
778-779: «Il giudizio è, inizialmente in modo astratto, la disgiunzione delle 
determinazioni più distanti: il singolare e l’universale. Il soggetto è imme-
diatamente il concreto: la rosa (concreta) è rossa (un universale, relativo); i 
due sono congiunti attraverso l’è. Il predicato è collegato al soggetto trami-
te è. In questo rapporto anche il predicato non resta un’universalità astratta, 
bensì è anch’esso determinato, è identico al soggetto, ed è quindi anch’esso 
determinato. In quanto l’universale è in esso determinato, esso è particolari-
tà; la determinazione appartiene dunque a entrambi, ed è in questo che essi 
sono posti come identici. Questa identità è distinta dalla differenza, e la dif-
ferenza è la forma; l’identità è dunque distinta dalla forma, essa costituisce il 
contenuto, la determinazione si presenta inizialmente dal lato del predicato: 
“rosso” è predicato, è esso stesso l’intero del concetto, è esso stesso unità di 
particolarità e universalità, e come tale unità è il tutto».



235

proposizione speculativa443. Nel testo del 1807, l’oggetto era il pro-
cedere rappresentativo, presentato come una serie di operazioni che 
avanzano attraverso predicati, nel tentativo di riempire di significato 
un soggetto presunto inerme. Come nella Fenomenologia, che discu-
teva la forma della rappresentazione all’interno della considerazione 
dell’assoluto come soggetto – formula in cui si condensava l’intero 
programma hegeliano (la sostanza che è altrettanto soggetto) –, così 
anche nel sistema berlinese, e nella sua esposizione critica delle de-
finizioni dell’assoluto, è possibile trovare una chiave d’accesso privi-
legiata al tema dello speculativo e della sua forma. La questione non 
si esaurisce però nell’impostazione che le aveva dato la Fenomenolo-
gia. Nell’Enciclopedia, il tema delle definizioni dell’assoluto si lega a 
un’istanza più ampia: non solo il limite della proposizione ordinaria 
e la sua riformulazione speculativa – come nella Fenomenologia –, ma 

443  Cfr. PhG, p. 21; trad. it., pp. 18-19. Sul tema della proposizione 
speculativa si vedano G. Wohlfart, Der spekulative Satz: Bemerkungen zum 
Begriff der Spekulation bei Hegel, Berlin/ New York, De Gruyter, 1981. H. 
Hülsmann, Der spekulative oder dialektische Satz. Zur Theorie der Sprache 
bei Hegel, «Salzburger Jahrbuch für Philosophie», 1966-7, pp. 65-80. G. 
Rametta, Filosofia come Sistema della scienza: Introduzione alla lettura della 
Prefazione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, Schio, Tamoni, 1992. 
J.P. Surber, Hegel’s speculative sentence, «Hegel Studien», 10, 1975, pp. 
210-230. K. Düsing, Syllogistik und Dialektik in Hegels spekulativer Logik, 
in Hegels Wissenschaft der Logik: Formation und Rekonstruktion, a cura di 
D. Henrich, Stuttgart, Klett-Cotta, 1986. M. Adinolfi, Quel che giunge alla 
parola: Hegel e la proposizione speculativa, «Il Pensiero», 1, 2001, pp. 63-
81. C. de Bortoli, Tra logica e retorica: la teoria hegeliana della proposizione 
speculativa e la figura del chiasmo, «Verifiche», XXXIV (3-4), 2005, pp. 189–
237. W. Lütterflds, Hegels “spekulativer Satz” als “grammatische Bewegung” 
(Wittgenstein), in Phenomenology as grammar, a cura di J. Padilla Gàlvez, 
Publications of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society/Österreichische 
Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft, Frankfurt, Ontos-Verlag, 2008, pp. 
33-62. E. Caramelli, Eredità del sensibile. La proposizione speculativa nella 
«Fenomenologia dello spirito» di Hegel, Bologna, Il Mulino, 2015. Per una 
discussione di ulteriori implicazioni della proposizione speculativa si rinvia 
al capitolo quarto del presente studio.



236

anche il problema di come ordinare il sapere secondo legami neces-
sari, come già in Wolff.

È in questo contesto che Hegel elabora la critica immanente al-
la metafisica, con cui riafferma la specificità del proprio metodo: un 
metodo che non si limita a connettere i contenuti in modo acciden-
tale, ma sviluppa da sé la necessità del nesso444 e la generazione im-
manente delle differenze del contenuto445; un metodo che, allo stesso 
tempo, deve mostrarsi consapevole del modo in cui la filosofia si or-
ganizza come sapere. Per approfondire questo punto, occorre passa-
re alla sezione Il conoscere sintetico nell’Idea, dove si discute del pas-
saggio dalle definizioni nominali alle definizioni reali, culminando 
ne Il teorema.

2.3 Definizioni e riflessività del sapere

2.3.1 Teorema, tra geometria e sistema

La sezione Il conoscere sintetico nell’Idea si articola in tre sotto-se-
zioni – La definizione, La divisione446, Il teorema447 – e si apre con l’e-
same della definizione nominale. Una definizione nominale è quella 
per cui, per usare l’esempio hegeliano tratto da Euclide, un triangolo 
è una figura piana trilaterale. Eppure, si dimostra che due lati e l’an-
golo racchiuso da essi sono elementi sufficienti a determinare qualsi-
asi triangolo. Mentre il triangolo sensibile richiede tre lati e tre angoli 
per essere reale, il triangolo concettuale può essere determinato con 
soli due lati e un angolo. La definizione nominale (il triangolo è una 
figura piana trilaterale) contiene più di quanto sia necessario alla de-

444  Cfr. Enz, §87 A.
445  Cfr. WdL I, p. 38.
446  Nella traduzione di A. Moni, rivista da C. Cesa, il termine tedesco Ein-
teilung, nella sezione omonima sotto a Il conoscere sintetico, è reso con ‘clas-
sificazione’. Nel presente studio il termine sarà tradotto uniformemente con 
‘divisione’.
447  Questa suddivisione, esplicita nella Scienza della logica, corrisponde al 
§229 (definizione), §230 (divisione), §231 (teorema/prova) dell’Enciclopedia.



237

terminazione del triangolo (due lati e un angolo). La realtà che però 
include è mescolata in modo indifferenziato, immediato, con la sua 
determinazione concettuale. Per questa ragione, la definizione reale 
– come era il caso del giudizio – non è in grado di esprimere l’auto-
movimento di determinazione di un contenuto.

Pensare la relazione tra l’universale e la sua realtà richiede qual-
cosa in più, vale a dire la definizione reale (reelle). A differenza del-
le definizioni nominali, che presuppongono soltanto la possibilità 
astratta dell’oggetto, le definizioni reali manifestano la possibilità ef-
fettiva del definiendum: l’essenza della cosa è effettivamente espres-
sa. In geometria, ciò avviene tramite la costruzione, che fornisce la 
regola per produrre l’oggetto come realmente esistente. In questo 
senso, la realtà degli oggetti matematici sembra generata dai loro 
concetti nel loro determinarsi – e questo è, in parallelo, quello che fa 
la logica come esposizione necessaria della genesi logica e dell’auto-
realizzazione del concetto.

Della geometria Hegel non considera però primariamente le sue 
qualità apodittiche, intuitive. A differenza di Kant448, Hegel si con-
centra soprattutto sulla sistematicità del procedere tramite definizio-
ni, un procedere che rappresenta una modalità di organizzazione del 
materiale proprio di molte scienze. Nelle scienze empiriche, la pre-
sentazione inizia con definizioni e principi che delimitano il campo 
specifico del discorso, per poi passare a un’individuazione (Verein-
zelung) e a una concretizzazione progressiva degli oggetti specifici 
di ciascun campo. In tali scienze, tuttavia, l’individuazione e la con-
cretizzazione sono effettuate determinando le caratteristiche osser-
vate degli oggetti rilevanti e sussumendole sotto le definizioni e i 
principi449: rimangono esterne, non sono propriamente parte dell’au-
todeterminarsi del contenuto. L’elemento essenziale del rigore ge-
ometrico sta, secondo Hegel, nel fatto che qui l’individuazione e la 

448  Già Kant aveva contestato l’uso illecito del mos geometricus in filosofia. 
Sul modo in cui Hegel, nella critica a Wolff, sposti l’accento sul problema 
del sistema si veda M. Paolinelli, Metodo matematico e ontologia in Christian 
Wolff, «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», 66 (1), Gennaio-marzo 1974, pp. 
3-39.
449  Cfr. WdL III, p. 224.



238

concretizzazione degli oggetti non si aggiungono alle definizioni e ai 
principi da una fonte esterna, ma si sviluppano a partire da essi.

Questo è ciò che viene esaminato all’interno della sezione Il cono-
scere sintetico, come seconda sotto-sezione dell’Idea del conoscere che, 
a sua volta, è in seconda posizione all’interno dell’Idea. Se si consi-
dera l’andamento logico per come è stato di fatto organizzato, ossia 
scandito attraverso le definizioni dell’assoluto, risulta chiaro che una 
sezione (Il conoscere sintetico) che si apre con l’analisi delle defini-
zioni nominali e si conclude con ciò che Hegel chiama definizione 
reale, non fa che tematizzare il modo in cui la scienza ha proceduto 
alla propria esposizione. Ciò che la logica ha elaborato sono defini-
zioni via via più concrete dell’assoluto, e il tema centrale del cono-
scere sintetico è la definizione come modo di formazione del sapere. 
Nel contesto della logica speculativa, la discussione hegeliana sulla 
cognizione sintetica rappresenta dunque «il primo momento di au-
to-relazione»450. Come osserva Brady Bowman, essa costituisce una 
tematizzazione «di ciò che la Logica intende realizzare, ed è una te-
matizzazione che avviene in una riflessione immanente»451.

Per questa ragione, non solo la critica alla metafisica avviene as-
sumendo dall’interno – ma meglio sarebbe dire, producendo – la for-
ma che intende criticare (la definizione), come il suo historisch3; inol-
tre, ciò che viene messo a tema sotto a La definizione è il modo in cui 
ha proceduto tanto la metafisica quanto la scienza logica.

Prima di approfondire questo specifico genere di auto-riferimento 
critico e di analizzare come la critica riesca a essere immanente sen-
za riprodurre surrettiziamente le modalità di formazione del discor-
so filosofico precedente, conviene soffermarsi brevemente sulla terza 
sotto-sezione de Il conoscere sintetico: Il teorema. Già la collocazione 
in terza posizione nell’organizzazione del materiale lascia intendere 
che qui si realizzi l’inveramento di ciò che si trovava in prima posi-
zione, ossia La definizione.

Sotto a Il teorema viene esaminata la specificità della geometria ri-
spetto alle altre scienze. Avendo per oggetto l’intuizione sensibile ma 

450  Ibidem.
451  Ibidem.



239

astratta dello spazio, la geometria può «fissare in quello [nello spa-
zio] semplici determinazioni intellettuali»452, e perciò «possiede essa 
sola il metodo sintetico del conoscere finito nella sua perfezione»453. 
Nelle altre scienze, che non hanno la semplicità dello spazio, il proce-
dimento si integra con elementi derivati da rappresentazione, perce-
zione o opinione; in geometria, invece, questo non avviene: si rimane 
nella determinazione dello spazio, e il procedere nel suo avanzare per 
mezzo di definizioni e partizioni «è guidato dalla necessità delle de-
terminazioni concettuali»454. Tuttavia, proprio per questo, la geome-
tria mostra «incoscienza di questo conoscere finito circa la natura di 
suoi metodi e della loro relazione col contenuto»455: manca il ricono-
scimento delle proprietà riflessive della cognizione, quelle che con-
sentono il passaggio dal conoscere finito a quello speculativo. Questo 
limite dipende dalla natura stessa dell’oggetto del conoscere finito, 
diviso tra ciò che istanzia – una forma di referenzialità nell’organiz-
zazione del contenuto – e ciò che tematizza come contenuto – rap-
porti esterni di misura dipendenti dall’interesse del soggetto e non 
dalla cosa stessa456. Una tale disparità impedisce alla forma del teo-
rema di essere pienamente autoriferita, come lo è l’Idea, che espone 
immanentemente il proprio percorso, come si vedrà. In questo senso, 
il metodo geometrico è formalmente il concetto, a condizione di ri-
conoscere l’autoriflessività che gli manca e di cui si tratta di svolgere 
una critica immanente.

452  Enz, §231 A; trad. it., p. 209.
453  Ibidem.
454  Enz, §231 A; trad. it., p. 210.
455  Ibidem.
456  Nel dimostrare (Beweisen) – processo cui Hegel dedica nel 1829 il cor-
so di Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio, tenuto nello stesso semestre di 
quello di logica di cui possediamo la Nachschrift Rolin –, a guidare il proces-
so è una considerazione soggettiva, che giustifica le proprietà delle figure 
considerate secondo le esigenze che è lei a porre. Se la costruzione rappre-
senta per Hegel un’oggettività priva di soggettività, ossia non riflessiva-
mente consapevole del proprio avanzare, «la dimostrazione è un’operazione 
soggettiva senza oggettività» (WdL III, p. 225; trad. it., p. 922).



240

Ma l’unità delle determinatezze complete del contenuto è uguale al 
concetto. Quindi una proposizione che le contenga, è daccapo appunto 
la definizione; una definizione però che esprime non soltanto il 
concetto preso immediatamente, ma il concetto sviluppato nelle sue 
differenze determinate e reali ovvero il suo completo esistere. L’uno 
e l’altro insieme presentano quindi l’idea [Beydes zusammen stellt 
daher die Idee dar]457.
Il teorema individua, dunque, la forma pienamente giustificata del 

conoscere finito, vale a dire la forma di conoscere teoretico più deter-
minata per come esiste nella sfera della finitezza, dell’esteriorità458. E 
in questo modo è l’inveramento della definizione come modo in cui 
la metafisica si è organizzata come sapere459: in quanto rappresenta 
l’esserci del concetto sviluppato nelle sue differenze, esso dà forma 
alla struttura più sistematica che il sapere finito possa darsi. La sua 
critica – che deve oltrepassare tanto il criticismo, che «lascia del tut-
to intatte le categorie e il metodo del conoscere ordinario»460, quanto il 
sapere immediato esaminato nel Concetto preliminare – implica un 

457  WdL III, p. 222; trad. it., p. 918.
458  Si ricordi che Il conoscere sintetico, di cui Il teorema costituisce il terzo e 
ultimo momento, fa parte dell’Idea del conoscere che è la seconda sotto-sezio-
ne in cui si articola l’Idea.
459  A lezione, a proposito del conoscere geometrico, Hegel afferma: «Il me-
todo geometrico è il modo più perfetto del conoscere finito [die vollkom-
menste weise des endlichen erkennen]. Spinoza ha elaborato la sua filosofia 
secondo questo procedere logico. Questo tipo di conoscenza finita è stato 
abbandonato [aufgegeben]; ma ora il risultato della posizione moderna è 
giunto al punto di affermare che vi sarebbe solo questa forma mediata del 
conoscere finito, e così si è arrivati a dire che di Dio non si può conoscere 
nulla: e ci si è ridotti a una fede vuota in Dio» (VWdL II, p. 577). Invece di 
optare per una rinuncia alla conoscenza razionale in favore di forme difetti-
ve del tener per vero, diffuse ai suoi tempi, Hegel enfatizza il carattere siste-
matico del modo geometrico di formazione del sapere. Il riferimento non è 
solo al mos geometricus dell’Etica di Spinoza, ma comprende più in generale 
il Novum Organon di Bacone e il Discorso sul Metodo di Descartes. Sulla criti-
ca hegeliana al metodo matematico si veda R. Schäfer, Die Dialektik und ihre 
besonderen Formen in Hegels Logik, Hamburg, Meiner, 2001.
460  Enz, §60 A; trad. it., p. 73.



241

ulteriore livello di quella riflessività che compare ne Il conoscere sin-
tetico (in cui, come si è visto, si tematizza «la determinazione concet-
tuale con cui Hegel caratterizza l’avanzamento dell’intera Logica»461), 
e che però è pienamente sviluppata solo nell’Idea assoluta.

2.3.2 Idea

Nell’Idea assoluta viene ad aggiungersi qualcosa di ulteriore sul 
piano dell’autoriferimento, sia nella forma sia nel contenuto:

La definizione dell’assoluto, che l’assoluto è l’idea, è essa stessa 
assoluta. Tutte le definizioni, sin qui date, si riportano a questa [Die 
Definition des Absoluten, daß es die Idee ist, ist nun selbst absolut. Alle 
bisherigen Definitionen gehen in diese zurück]462.
Al termine della logica, passando attraverso le definizioni dell’as-

soluto e la critica di un’organizzazione del sapere – che è della meta-
fisica, e come historisch3 è utilizzato come possibilità nella scienza – si 
raggiunge una forma di referenzialità piena. Rispetto alla definizione 
reale – che segna «il primo momento di auto-referenzialità nella Lo-
gica, ma non è l’ultimo»463 –, l’Idea assoluta, come ultima definizione 
logica dell’assoluto, istituisce l’autoreferenzialità sia formalmente sia 
in termini di contenuto: formalmente, perché ciò a cui l’Idea si rife-
risce è se stessa, ossia il proprio processo; nei contenuti, perché te-
matizzando se stessa tematizza l’autoreferenzialità, introducendo un 
ulteriore livello di autocoscienza che manca strutturalmente al mos 
geometricus. Il contenuto dell’Idea non è un referente esterno, ma il 
sistema delle idee determinate e il loro ritorno nell’Idea464. Il conte-
nuto (l’Idea assoluta) si produce proprio in virtù dell’auto-relazione 
formale: la forma diventa generativa del contenuto. Poiché l’ogget-

461  Bowman, Hegel and the Absolute Negativity, p. 185.
462  Enz, §213 A; trad. it., p. 198.
463  Bowman, Hegel and the Absolute Negativity, p. 186.
464  Cfr. Enz, §213 A; trad. it., p. 198: «L’assoluto è l’universale e unica idea, 
che, col giudicare, si specializza nel sistema delle idee determinate, che però 
tornano nell’unica idea, lor verità [Das Absolute ist die allgemeine und eine 
Idee, welche als urteilend sich zum System der bestimmten Ideen besondert, die 
aber nur dies sind, in die eine Idee, in ihre Wahrheit zurückzugehen]».



242

to del sapere dell’Idea è strutturato come sé, la relazione con esso è 
un ritorno completo in sé. Non è più un legame esterno tra elemen-
ti distinti ma correlati (come nella definizione o nel giudizio), né lo 
sviluppo stringente di un contenuto ancora gravato dall’esteriorità e 
che, nella dimostrazione de Il teorema, non ritorna propriamente a sé.

Quando l’Idea diventa assoluta, essa conosce il proprio proces-
so, tematizzando e problematizzando il proprio apparire. Il risultato 
comporta, anzitutto, una revisione compiuta dell’assoluto, che passa 
da essere il sostantivo presupposto – unità di misura di una definizio-
ne – ad aggettivo: l’Idea è assoluta perché la sua assolutezza è il modo 
d’essere dell’esposizione logica.

L’ulteriore risultato riguarda il genere di riflessività in gioco 
nell’Idea, e dunque il grado di consapevolezza formale che il testo 
hegeliano esibisce nell’organizzare necessariamente il proprio ma-
teriale. Per comprenderlo è necessario, a mio avviso, compiere un 
passo ulteriore. Per Bowman è cruciale dimostrare come «il momen-
to della finitezza o dell’esteriorità a sé non viene per questo cancel-
lato dall’infinito hegeliano»465 e che, dunque, «la conoscenza finita è 
un momento costitutivo della conoscenza (infinita) dell’Idea»466, co-
stituendo «un momento ineliminabile – sebbene subordinato e per 
sua natura evanescente – dell’autoconoscenza dell’Idea»467. Non me-
no importante, tuttavia, è chiarire che cosa accade propriamente al-
la Darstellung del discorso filosofico alla fine: come si esegue discor-
sivamente la conclusione, in cui la definizione dell’assoluto diventa 
assoluta, e che cosa comporti la sua esecuzione per la capacità della 
filosofia di riflettere sulle modalità con cui compie la critica all’orga-
nizzazione metafisica del sapere.

465  Bowman, Hegel and the Absolute Negativity, p. 189. L’interprete prose-
gue chiarendo che «dire che un momento è “evanescente” o “che sta sva-
nendo” (verschwindend) non implica che esso sia completamente svanito, 
cancellato o eliminato. Il suo carattere costitutivo «è quello di svanire [vani-
shing], non di essere nulla [nothing]» (ibidem).
466  Ibidem.
467  Ibidem.



243

A ben guardare, l’assolutezza dell’Idea appare in due momenti di-
stinti, posti l’uno accanto all’altro nel §237:

L’idea assoluta, – poiché nessun trapasso né presupposto e, in genere, 
nessuna determinatezza è in lei che non sia fluida e trasparente, – è 
per sé la pura forma del concetto, che intuisce il suo contenuto come 
se stessa. Essa è contenuto a sé, in quanto è il distinguere ideale di sé 
stessa da sé; e l’una delle cose distinte è l’identità con sé stessa, nella 
quale però è contenuta la totalità della forma come sistema delle 
determinazioni del contenuto. Questo contenuto è il sistema della 
logicità. Come forma, qui all’idea non resta altro che il metodo di 
questo contenuto – cioè sapere in modo determinato il valore dei suoi 
momenti [Als Form bleibt hier der Idee nichts als die Methode dieses 
Inhalts, - das bestimmte Wissen von der Währung ihrer Momente]468.
Da un lato, l’Idea è una forma che è altrettanto contenuto, che si 

intuisce come tale perché è finalmente trasparente a sé469; dall’altro, 
proprio in quanto forma, è anche un «sapere [Wissen]»470 i momenti 
del percorso logico che l’hanno prodotta come risultato. Questo è il 
compito del Metodo, in cui si manifesta propriamente la consapevo-
lezza che quanto si è sviluppato non è un semplice procedere lineare 
delle determinazioni di pensiero puro, senza coscienza alcuna della 
forma che assume la scienza, ma una rilettura unitaria che emerge 
nel momento finale di massima compenetrazione tra contenuto (il 
percorso logico) e forma.

Prima di entrare nel merito di questa struttura e del suo funziona-
mento in Hegel, è opportuno soffermarsi sul risultato ottenuto. Una 
volta giunti alla fine del testo, si è infatti nelle condizioni di chiedere 
che cosa sia stato guadagnato rispetto all’apparire della scienza come 
sapere, che nel Concetto preliminare si presentava nella forma della 
divisione preliminare del concetto. Che revisione subiscono, alla fi-
ne, le coordinate a partire dalle quali era stato presentato inizialmen-
te il passaggio dall’historisch2, provvisorio, alla giustificazione specu-
lativa? In che modo la coscienza formale finale, raggiunta attraverso 

468  Enz, §237; trad. it., p. 212.
469  Sul tema si veda il contributo di A. Nuzzo, The Untranslatable in Transla-
tion. A Hegelian Dialectic, in Hegel and/in/on Translation, «Verifiche», XLIX 
(1-2), 2020, pp. 1-18.
470  Enz, §237; trad. it., p. 212.



244

l’historisch3 delle definizioni dell’assoluto, si rapporta alla divisione 
anticipata nel Concetto preliminare? Ne è una semplice conferma?

Rispondere a queste domande richiede di riportare l’attenzione 
sulla questione della divisione, alla luce della critica immanente ai 
modi che la metafisica aveva impiegato per formarsi come discorso 
filosofico. Osservare dall’interno della scienza come si sviluppa di-
scorsivamente la sua ripresa finale, speculativa, con il concetto e l’I-
dea, offre a mio avviso gli elementi essenziali per comprendere l’o-
perazione hegeliana di critica a una certa organizzazione del sapere 
– una critica che non rimane vittima, duplicandolo acriticamente, di 
ciò rispetto a cui ricava la propria specificità come scienza.

3. Le divisioni della scienza
La questione della divisione anticipata nel Concetto preliminare, se 

letta tenendo presente le osservazioni preliminari circa il genere di 
lavoro che la filosofia è chiamata a svolgere sul proprio storico, è cru-
ciale per segnalare la differenza specifica della proposta hegeliana ri-
spetto alle altre scienze e agli altri modi di organizzare il sapere. Tut-
tavia, la sua prima presentazione in quel contesto storico-ragionato 
(historisch2) non era sufficiente a fondare la specificità della filosofia. 
La filosofia torna sulla questione della divisione, lungo il percorso del 
suo costituirsi a scienza, in due luoghi che meritano di essere consi-
derati: anzitutto ne Il concetto particolare, e poi nella sezione omoni-
ma La divisione, che appare come secondo momento de Il conoscere 
sintetico, tra La definizione e Il teorema appena esaminati come luoghi 
di auto-riflessione della scienza.

3.1 Concetto e divisione vera
Nella Scienza della logica, l’Annotazione a Il concetto particolare 

riprende nel dettaglio la questione della divisione per stabilire la dif-
ferenza rispetto alle logiche ordinarie:

Nell’ordinaria trattazione della logica si presentano diverse 
divisioni [Eintheilungen] e specie di concetti. Dà subito nell’occhio 
l’inconseguenza di recar le specie in questo modo: Secondo la quantità, 
qualità, etc. si danno i seguenti concetti. Si danno, non esprime altra 



245

giustificazione se non quella che tali specie vengono trovate e che 
si mostrano per esperienza. Si ottiene in questo modo una logica 
empirica, – una scienza singolare, una conoscenza irrazionale del 
razionale. […] Per recar un esempio, i concetti vengon principalmente 
divisi secondo la loro chiarezza, e precisamente in chiari ed oscuri, 
distinti e confusi, adequati e non adequati. Si possono anche metter 
qui i concetti completi, ridondanti, ed altre simili superfluità. – 
Quanto a quella divisione secondo la chiarezza, si scorge subito che 
questo punto di vista e le differenze che vi si collegato con desunte da 
determinazioni psicologiche, non da determinazioni logiche471.
Il passo richiama quanto già detto nel Concetto preliminare circa 

la distinzione tra ciò che apparterrebbe al concetto, derivando da es-
so (logica come scienza), e ciò che viene invece assunto dall’esterno, 
e che non trova piena giustificazione nella scienza. In quella sede, il 
modo vero, speculativo, di considerare la divisione era stato presen-
tato in forma ancora rappresentativa e provvisoria come «il dispiega-
mento di ciò che è contenuto nel concetto semplice»472, tenendo pre-
sente che «la determinazione della divisione non deve essere assunta 
dall’esterno»473. Nel Concetto preliminare non si era ancora nelle con-
dizioni di cogliere, e giustificare, la differenza specifica del pensiero 
speculativo rispetto agli altri modi di formazione del sapere. Giunti 
però al punto della logica in cui il concetto è esaminato in quanto ta-
le, si incontra la prima tematizzazione esplicita della divisione come 
vera: «Non v’è quindi alcun’altra vera partizione o divisione [keine 
andere wahrhafte Eintheilung]» se non quella del concetto474.

Che si parli di «vera»475 divisione lascia supporre che vi siano an-
che maniere non vere di articolare la partizione della scienza – tra 
le quali rientra, verosimilmente, proprio la divisione preliminare, e, 
ancor più, quelle delle altre logiche menzionate nell’Annotazione. La 
divisione è vera nella misura in cui dipende dall’articolazione interna 
del concetto: è la realizzazione di quella «vera divisione [wahrhaften 

471  WdL III, pp. 43-44; trad. it., p. 694.
472  VWdL II, p. 583.
473  Ibidem.
474  WdL III, p. 38; trad. it., p. 687.
475  Ibidem.



246

eintheilung]» 476 anticipata nel Concetto preliminare, per cui si richie-
de «che il concetto contenga già in sé ciò che da esso viene esplicitato 
[was aus ihm explicirt ist]»477.

Non è un caso che, subito dopo aver introdotto questa vera divi-
sione, sia messa a tema la differenza costitutiva del concetto:

Nel modo come la differenza si mostra qui, essa è nel suo concetto, 
epperò nella sua verità. Ogni precedente differenza ha questa unità 
nel concetto. In quanto è differenza immediata nell’essere, è come il 
limite di un altro; in quanto è nella riflessione, è differenza relativa, 
posta come riferentesi essenzialmente al suo altro; qui comincia 
pertanto ad esser posta l’unità del concetto; ma dapprima essa 
non è che la parvenza in un altro. – Il passare e la risoluzione di 
queste determinazioni ha soltanto questo vero significato, ch’esse 
raggiungono il loro concetto, la lor verità; essere, esser determinato, 
qualcosa, ovvero tutto e parti etc., sostanza e accidenti, causa ed 
effetto sono per sé delle determinazioni di pensiero; vengono colte 
come determinati concetti, in quanto ciascuna di esse è conosciuta 
nell’unità colla sua altra o colla sua opposta478.
Tutte queste precedenti differenze appartengono infatti alla logica 

oggettiva, che trova «qui»479 – cioè nella logica soggettiva – la pro-
pria radice, a partire da cui ogni determinazione di pensiero prece-
dente si lascia rileggere nella sua «verità»480:

Se scopo della trattazione del concetto fosse di assegnare quali 
concetti determinati si diano, bisognerebbe recare tutte le possibili 
determinazioni, perché tutte le determinazioni sono concetti 
determinati, e tutte le categorie dell’essere come tutte le determinazioni 
dell’essenza dovrebbero addursi fra le specie dei concetti481.

476  VWdL II, p. 583.
477  Ibidem.
478  WdL III, p. 38; trad. it., p. 687.
479  Ibidem.
480  Ibidem.
481  WdL III, pp. 45-46; trad. it., p. 696. Anche l’Enciclopedia tematizza la que-
stione, nell’Annotazione al §162, in cui si attesta la giustificazione dell’or-
ganizzazione delle determinazioni di pensiero come concetti determinati: 
«Ciò che d’ordinario s’intende per concetti, sono determinazioni dell’intel-
letto, anche soltanto rappresentazioni generali; perciò, in genere, determi-



247

Nella misura in cui tematizza la divisione, il concetto rilegge re-
trospettivamente l’intera logica oggettiva, offrendo ciò che Plevra-
kis ha definito efficacemente una «vera lettura della logica oggetti-
va [wahrhafte[] Lesart der objektiven Logik]»482: una riconsiderazione 
olistica dell’intero programma logico, in cui le singole determina-
zioni appaiono ora come capaci di relazione a sé, di mediazione e di 
unità – caratteristiche proprie del concetto. Lettura verace della logi-
ca significa, in questo senso, che «il ritrovamento [Wiederfinden] del 
concetto nella logica oggettiva rappresenta pertanto un’estensione 
[Erweiterung] della lettura ingenua [unbefangenen Lesart], in quanto 
essa riconosce, primo, non solo la verità delle determinazioni di pen-
siero, e, secondo, tale verità non solo post festum, cioè solo al termi-
ne [Vollendung] di ogni sfera logica, ma soprattutto perché consiste 
nella consapevolezza che tutte le determinazioni di pensiero della 
logica oggettiva, nonostante la loro immediatezza, hanno una strut-
tura concettuale [begriffsartig beschaffen sind], e che è proprio que-
sta struttura concettuale a costituire la verità delle determinazioni di 
pensiero»483.

Se riportiamo questo guadagno all’inizio, nel Concetto prelimina-
re, quando la questione della divisione compariva ancora in forma 

nazioni finite: cfr. §62. […] Se le forme logiche del concetto fossero vera-
mente recipienti morti, passivi e indifferenti di rappresentazioni e pensieri, 
la conoscenza di esse sarebbe un sapere istorico, addirittura superfluo, e da 
poterne far di meno, nel rispetto della verità. In realtà, però, esse sono, per 
contrario, come forme del concetto, lo spirito vivente del reale; e del reale è 
vero soltanto ciò che, in forza di queste forme, per mezzo di esse e in esse, è 
vero. La verità di queste forme per se stessa non è stata mai fin qui conside-
rata e indagata; come nemmeno la loro connessione necessaria» (Enz, §162 
A; trad. it., pp. 160-161). Va posta attenzione sul riferimento esplicito alla 
Historie di determinazioni di pensiero che sono un che di storico se non se 
ne coglie la natura concettuale e le si tratta come determinazioni prive di 
vita, semplicemente giustapposte o ordinate secondo un criterio esterno di 
chiarezza, oscurità, contrarietà, etc – una sorta di historia naturalis di una 
scienza razionale.
482  Plevrakis, Das Absolute und der Begriff, p. 317.
483  Ivi, p. 324.



248

di historisch2, si vede come ora emergano differenze immanenti che 
derivano dal concetto stesso, e che distinguono la logica speculativa 
dalle altre scienze e dalle altre logiche. Nel concetto si realizza dun-
que ciò che, nel Concetto preliminare, si annunciava come a venire: 
una volta che emerge la relazione a sé come caratteristica del con-
cetto, si giustifica retroattivamente la divisione iniziale, che nella sua 
seconda parte – che compare quasi al modo di una spiegazione ve-
race della prima, in una sorta di traduzione concettuale abbozzata – 
anticipava già il soggetto vero del procedere logico, ossia il concetto:

La logica si divide [zerfällt] in tre parti:
I. la dottrina dell’essere;
II. la dottrina dell’essenza;
III. la dottrina del concetto e dell’idea.
Vale a dire, nella dottrina del pensiero:
I. nella sua immediatezza, – il concetto in sé;
II. nella sua riflessione e mediazione, – l’esser per sé e l’apparire del 
concetto;
III. nel suo ritorno in se stesso e nel suo essere presso di sé completamente 
sviluppato, – il concetto in sé e per sé484.
D’altra parte, ed è questo il punto decisivo, non si tratta di nega-

re il carattere iniziale dell’essere della prima sfera dello sviluppo del 
concetto, ossia il fatto che l’essere non sappia di essere «concetto in 
sé»485; né di sostituirsi alla lettura lineare del testo. Si tratta, piutto-
sto, di un’estensione prospettica e sistematica, che richiede l’attraver-
samento retrospettivo di essere ed essenza486 una volta che il concetto 

484  Enz, §83; trad. it., pp. 97-98.
485  Enz, §83; trad. it., p. 98.
486  Com’è noto, all’inizio della sezione dedicata al concetto, Hegel riman-
da a essere ed essenza come sfere che trovano la loro giustificazione ultima 
nel concetto, il quale ha a sua volta la propria genesi in ciò di cui costitui-
sce la verità: «Da questo lato il concetto dev’essere anzitutto riguardato in 
generale come il terzo rispetto all’essere e all’essenza, rispetto all’immediato 
e alla riflessione. Essere ed essenza son pertanto i momenti del suo divenire, 
ed esso è la lor base e verità, come l’identità in cui quelli son tramontati e 
contenuti. Quei momenti son contenuti nel concetto, perché questo è il lo-
ro risultato, ma non vi son più contenuti come essere e come essenza, que-
sta determinazione non l’hanno che in quanto non sono ancora rientrati in 



249

sia emerso nella sua necessità. A quel punto, l’essere si comprende, 

questa loro unità. La logica oggettiva, che considera l’essere e l’essenza, costi-
tuisce quindi propriamente l’esposizione genetica del concetto [die genetische 
Exposition des Begriffes]. Più precisamente, la sostanza è già l’essenza reale, 
ossia l’essenza in quanto è unità coll’essere ed è entrata nella realtà. Perciò 
il concetto ha la sostanza per sua presupposizione immediata; quella è in sé 
ciò che il concetto è come manifestato. Il movimento dialettico della sostanza 
attraverso la causalità e l’azione reciproca è quindi l’immediata genesi del 
concetto, per la quale viene esplicato il suo divenire. Ma il suo divenire ha, 
come dappertutto il divenire, il significato di esser la riflessione di quello 
che passa nel suo fondamento, e che quello che sulle prime sembra un altro 
in cui il primo è passato, costituisca la verità di questo. Così il concetto è la 
verità della sostanza, e poiché la determinata guisa di relazione della sostan-
za è la necessità, la libertà si mostra come la verità della necessità e come la 
guisa di relazione del concetto» (WdL III, pp. 11-12; trad. it., pp. 651-652). A 
livello genetico, la Dottrina del Concetto segue alla Dottrina dell’Essere e 
alla Dottrina dell’Essenza, rappresentandone il risultato: il concetto è il ter-
zo rispetto all’immediato e alla riflessione, la loro base e verità, in cui essi 
sono tramontati e contenuti (untergegangen e enthalten). In questo senso, la 
logica oggettiva costituisce quindi l’esposizione genetica del concetto. In se-
condo luogo, però, essere ed essenza non sono ancora rientrati dentro la lo-
ro unità costituita dal concetto. Hegel usa il verbo zurückgegangen a ragion 
veduta: rientrare rinvia ad un ritorno da un luogo in cui si è già stati, come 
la loro unità. Fino a questo punto, il concetto appare come risultato dipen-
dente dall’assoluto, ultima determinazione della logica oggettiva. Ma il ter-
zo libro della logica tratta l’altro lato: il modo in cui il concetto genera da sé 
la realtà che in lui era scomparsa. Per dissolvere l’apparenza che il concetto 
sia soltanto un risultato, Hegel richiama il movimento dell’übergehen. Esso 
è riflessione di ciò che ritorna nel proprio fondamento; ciò che sembrava ri-
sultato si rivela la verità del primo. Dal punto di vista della verità, è dunque 
la fondazione ritardata a essere fondante. L’Avvertenza sposta così il proble-
ma da Con che cosa si deve incominciare la scienza? a quello della sua espo-
sizione verace, rideterminando la questione dell’inizio alla luce dello svilup-
po logico: il concetto rivendica a sé la propria genesi, istituendo un inizio 
autentico e giustificando la mediazione di ciò che pareva immediato. Non è 
forse casuale, allora, che Hegel definisca qui la logica del concetto ‘sistema 
della logica soggettiva’ – termine assente nel frontespizio di Norimberga e, 
come ha osservato Chiereghin, felice intuizione che segnala l’importanza 
di questa logica come parte e insieme come tutto della Scienza della logica, 



250

allora, nel suo essere non ancora negatività e autoriferimento – cioè 
come se non fosse concetto, ma il suo divenire; l’essenza, d’altro can-
to, esibisce forme di autoriferimento, ma ancora vincolate a deter-
minazioni che rinviano al loro altro per svilupparsi, rivelandosi così 
non ancora autonome. Questo porta a riconoscere, nella Scienza della 
logica come nell’Enciclopedia, che le determinazioni di pensiero so-
no «concetti determinati»487: vale a dire, «concetti in sé, o, ciò che è il 
medesimo, per noi; giacché l’altro, nel quale ogni determinazione tra-
passa, o nel quale essa appare, ed è perciò come alcunché di relativo, 
non è determinato come un particolare, né il suo terzo come il singolo 
o soggetto; l’identità della determinazione è posta nella sua contraria, 
e non ha libertà, perché essa non è universalità»488. In questo modo, 
attraverso la vera divisione, la scienza speculativa diventa consape-
vole del proprio funzionamento.

Tuttavia, a guardare più da vicino, la ripresa immanente dell’hi-
storisch2 e il suo sollevamento oltre il carattere (necessariamente) sto-
rico iniziale, non si esaurisce nella vera divisione del concetto, né in 
una semplice conferma di quanto il Concetto preliminare aveva anti-
cipato.

3.2 Dall’Idea al metodo
La prima complicazione di queste coordinate emerge proprio nel-

la sotto-sezione intermedia de Il conoscere sintetico, che si intitola La 
divisione 489. Essa è non solo la terza delle occorrenze del tema della 

dal momento che pone, per la prima volta in modo pienamente consapevo-
le, il problema dell’organizzazione del tutto, finora impossibile: si è sempre 
in medias res, assorbiti e catturati da ciò che via via fa il suo ingresso nello 
sviluppo logico. Per un approfondimento di questa dinamica rimando a F. 
Chiereghin, Rileggere la «Scienza della logica» di Hegel. Ricorsività, retroazio-
ni, ologrammi, Roma, Carocci, 2011.
487  Enz, §162 A; trad. it., pp. 160-161.
488  Ibidem.
489  Nelle lezioni si afferma esplicitamente che il concetto è il fondamento 
della divisione, eppure, curiosamente, è l’idea il soggetto: «La divisione può 
essere anche qualcosa di esteriore [ein äusserliches], nella misura in cui la 



251

divisione della scienza (dopo quella del Concetto preliminare e de Il 
concetto particolare), ma è la determinazione che, nel particolare rit-
mo triadico suggerito del §85, occupa il secondo posto, prima de Il te-
orema (che era forma massima raggiunta dal conoscere finito) e dopo 
La divisione – rispetto alla quale, nelle lezioni, si legge che costitu-
irebbe «un completamento della definizione [eine Vervollständigung 
der Definition]»490.

La divisione, considerata come sezione autonoma, non è definita 
‘vera’. Non solo perché appare difficile pensare a una forma più ve-
ra di quella del concetto, ma più specificamente perché il suo ruolo, 
nell’Idea, sembra piuttosto quello di segnalare i limiti di considera-
re ‘la divisione’ in quanto tale come adeguata a risolvere il problema 
dell’esposizione e dell’organizzazione del sapere – non solo nel caso 
delle altre scienze, responsabili per Hegel di non problematizzare il 
modo del loro organizzarsi, ma anche nel testo filosofico hegeliano, 
tanto nell’apparire storico della divisione (historisch2), quanto anche 
nel suo sollevamento speculativo ne Il concetto particolare.

È corretto, come sostiene Plevrakis, che la divisione sia del con-
cetto e che diventi ‘vera’, ossia confermata, solo alla fine. La confer-
ma della partizione della scienza avviene nel concetto; tuttavia, è la 
divisione in quanto tale a non essere sufficiente. Collocata nel pro-
cesso di discussione critica delle definizioni de Il conoscere sintetico 
e di diversi modi di formazione del sapere, la divisione cede il passo 

determinazione viene presa dall’esterno. Per esempio, gli animali vengono 
suddivisi secondo i denti e gli artigli; le piante, secondo il numero degli sta-
mi (antere): questo si chiama principio di suddivisione [eintheilungsgrund]. 
In questi casi, il principio di suddivisione è preso dall’esterno. Lo stesso vale 
per la particolarità nella sua determinazione, ovvero per il fatto che esistano 
tante specie. Ma la vera divisione deve avere il suo fondamento nel concet-
to stesso. L’Idea si divide nell’Idea immediata, nel giudizio e nel conoscere 
assoluto. Qui, le specie sono forme differenziate dell’universale – e queste 
forme differenziate dell’universale sono esse stesse l’universalità. Fin dall’i-
nizio, abbiamo operato delle divisioni, ma tali divisioni sono immanenti. Il 
primo movimento della scienza è, naturalmente, solo il presagio del concet-
to [die ahndung des begriffs]» (VWdL II, p. 644).
490  VWdL II, p. 803.



252

al teorema. Quest’ultimo, come si è visto, rappresenta l’inveramen-
to della definizione (ora reale, non più nominale), ma anche della di-
visione. Come processo dimostrativo, il teorema è la forma più alta 
di riflessività concessa al sapere finito — e tuttavia non è l’ultima, 
poiché, come abbiamo visto, è l’Idea assoluta a essere pienamente 
auto-referenziale. Volendo enfatizzare il punto, si potrebbe dire che 
l’occorrenza esplicita della divisione nella scienza mette in luce i li-
miti di ogni tentativo di considerare conclusa, una volta per tutte, la 
questione della presentazione del sapere nei termini della sola divi-
sione del concetto. Ciò non implica che la riflessione sull’autorifles-
sività dell’organizzazione speculativa del sapere sia accantonata; al 
contrario, significa che essa non trova una risposta definitiva se po-
sta esclusivamente nei termini della ‘divisione’ e della ‘conferma’ fi-
nale di ciò che era anticipato nel Concetto preliminare491.

491  In questo senso, la ricostruzione, pur straordinariamente approfondita, 
proposta da Plevrakis mi sembra istituire una differenza tra Scienza della lo-
gica e Enciclopedia che non ritengo sussista nei termini in cui viene formu-
lata dall’interprete: «Diversamente dalla Grande Logica, che deve esplicita-
re dettagliatamente ogni singolo passaggio del pensiero, l’Enciclopedia delle 
scienze filosofiche in compendio intende costituire “un filo rosso alle lezioni 
filosofiche [di Hegel]”, ovvero fornire una panoramica compendiaria dell’in-
tera opera di Hegel (Enz: 23,3). Fa infatti parte del programma dell’Enciclo-
pedia quello di premettere, a beneficio del lettore, in punti salienti dell’espo-
sizione, delle considerazioni meta-riflessive sul carattere dell’intera opera 
– considerazioni che, nella Grande Logica, vengono formulate principal-
mente nel corso stesso dello sviluppo sistematico. In questo modo, il lettore 
acquisisce fin dall’inizio la giusta disposizione e può facilmente richiamarla 
alla memoria nel prosieguo della lettura. Questo è con ogni probabilità an-
che il motivo per cui, nei punti corrispondenti dell’Enciclopedia, mancano le 
considerazioni meta-riflessive sull’interpretazione esoterica che si trovano 
invece nei capitoli L’Assoluto e Il Concetto della Grande Logica: esse si tro-
verebbero in punti dell’esposizione che, da una prospettiva ingenua e non 
necessariamente immanente al procedimento logico, risultano troppo deli-
cati, ossia proprio all’inizio dell’indagine. A questi punti appartengono, ad 
esempio, i §§79-85 e le osservazioni ai §§86-88. Si noti bene: all’inizio della 
Logica enciclopedica Hegel anticipa il metodo del pensiero che comprende 
concettualmente, non l’interpretazione dell’Assoluto. È il concetto la chiave 



253

Il passo oltre, l’ultimo, è costituito, a mio avviso, dal metodo, in-
teso come momento più concreto in cui forma e contenuto dell’Idea 
assoluta procedono insieme. Nella Logica, il metodo compare nella 
sezione dedicata a L’idea assoluta e sembra rivendicare un vantaggio 
su di essa. L’auto-determinarsi dell’Idea assoluta, al termine del per-
corso logico, è pienamente trasparente a sé, ma non possiede ancora 
una discorsività capace di dare sussistenza al processo compiuto dal 
pensare puro. Il metodo, invece, ha il merito di tradurre quella im-
permanenza «nella struttura discorsiva di una narrazione logica»492: 
fornisce, come ha mostrato ampiamente Nuzzo, una trama unitaria 
in cui siano riconoscibili inizio, avanzamento e fine. In tal modo, il 
metodo racconta in forma coesa l’azione logica che prima era stata 
solo performata nella successione ininterrotta di momenti differenti. 
Questo consente all’Idea assoluta di rivendicare come proprio ciò che 
il pensiero puro ha realizzato fino a quel punto: l’idea è finalmente 
soggetto, in senso proprio, di quel processo.

Hegel mette a tema il metodo quando afferma che
l’esposizione di quello che, solo, può essere il vero metodo della 
scienza filosofica, rientra nella trattazione della logica stessa; poiché 
il metodo è la coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del 
suo contenuto [denn die Methode ist das Bewußtseyn über die Form 
der innern Selbstbewegung ihres Inhalts]493.

per una lettura autentica della Logica, non l’Assoluto» (Das Absolute und der 
Begriff, pp. 365-366). A mio avviso, la questione è significativamente più ar-
ticolata, proprio perché anche la divisione giustificata, sollevata criticamen-
te (erhoben) ne Il concetto particolare, è inserita in un processo di decisiva 
riscrittura che non lascia inalterati i termini in cui era stato formulato ini-
zialmente il compito della sua dimostrazione. In secondo luogo, che il testo 
enciclopedico sia ordinato secondo una sorta di ordo scholae di sussidio al 
lettore e alla sua memoria è un’affermazione che manca di problematizzare 
la forma specifica assunta dalla filosofia come enciclopedia.
492  A. Nuzzo, Approaching Hegel’s Logic, Obliquely. Melville, Molière, Beckett, 
New York, SUNY, 2018, p. 56. Rimando allo studio di Nuzzo per un appro-
fondimento analitico di tale dinamica, articolata in maniera convincente se-
condo diversi modi che ha la logica di cominciare, avanzare e finire.
493  WdL I, p. 37; trad. it., p. 36. Una simile definizione del metodo compare a 
conclusione di una diagnosi del tempo presente, in cui si legge che «la filo-



254

È il metodo, dunque, a realizzare la piena riflessività che spetta 
all’Idea. In questo senso, il metodo come momento finale della logica 
è coerente con l’intento che Hegel aveva dichiarato all’inizio dell’En-
ciclopedia: offrire una nuova trattazione della filosofia secondo un 
metodo che si dimostrerà essere l’unico vero e identico al contenu-
to494. D’altra parte, una simile consapevolezza formale, che non la-
scia ininterrogato il modo in cui funziona la Darstellung perché non 
è altro che «la coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del 
suo contenuto»495, si fonda su un cambiamento di prospettiva non ri-
ducibile interamente al livello del pensiero immanente che ha con-
dotto fino al metodo.

Performare di nuovo la logica come azione del metodo apre al 
pensiero una possibilità: non proseguire necessariamente con le altre 
parti del sistema (natura e spirito), ma rideterminare il proprio cam-
mino sapendosi, per la prima volta, soggetto dell’azione che sta com-
piendo. Ciò apre ulteriori possibilità di articolare discorsivamente la 
performance di ri-azione del metodo496. Questa possibilità esiste pro-
prio perché la ri-azione non si sostituisce alle altre modalità discor-
sive di procedere, quelle ancora prive della coscienza sulla forma in 
cui il contenuto si sta sviluppando. Lo svolgimento immanente del 
pensiero continua senza consapevolezza della propria collocazione 
in una totalità in formazione, occupandosi dello sviluppo coerente 
delle determinazioni. Analogamente, il discorso introduttivo non af-

sofia non aveva ancor trovato il suo metodo. Guardando con invidia all’edi-
fizio sistematico della matematica, essa, come dicemmo, toglieva il metodo a 
prestito da questa, oppure si giovava del metodo di scienze, le quali non son 
altro che misture di materie date, di proposizioni sperimentali e di pensieri 
– o, infine, ricorreva anche al barbaro rigetto di ogni e qualunque metodo» 
(ibidem). Che il riferimento sia alla matematica e al metodo impiegato dalle 
altre scienze mi sembra tutt’altro che casuale.
494  Cfr. Enz, p. 23.
495  WdL I, p. 37; trad. it., p. 36.
496  Per una analisi e discussione di questa dinamica, in dialogo con la lettu-
ra del metodo proposta originalmente da Nuzzo, mi permetto di rimandare 
al mio Hegel’s Discursive Logic: the Re-enactment of Method, «Verifiche», LI 
(1-2), 2022, pp. 359-365.



255

ferma fin dall’inizio la forma di esecuzione del pensiero speculativo, 
per evitare una fissazione anticipata del pensiero stesso. Così, l’in-
troduzione afferma che la verità di una determinazione rispetto al-
la precedente, da cui deriva, consiste nella rielaborazione delle sue 
contraddizioni e dei suoi presupposti. Questa non confuta il proce-
dimento attuale della scienza, ma lo espande, ne amplia l’estensione. 
Tale ampliamento significa, a mio avviso, poter porre il problema di 
una scienza consapevole del proprio discorso senza lasciar agire alle 
proprie spalle, per così dire, i modi di formazione del sapere che inten-
de criticare. Ciò implica la consapevolezza del fatto che il contributo 
del metodo è una forma di agire497, più che una ulteriore sezione lo-
gica (che, non a caso, non è) in cui si potrebbero ricostruire in modo 
definitivo ricorrenze e corrispondenze delle determinazioni logiche, 
sul modello di una sorta di Appendice finale498.

497  La dimensione pratica dell’idea è al centro della lettura avanzata, tra 
gli altri, da Nuzzo in Approaching Hegel, Obliquely, e da L. Illetterati in The 
Action of the Absolute Idea. On the Relationship between Thought and Reali-
ty in Hegel’s Philosophy, articolo apparso in un recente fascicolo di «Revista 
Estudos Hegelianos» (19 (34), 2022, pp. 125-165), curato da G. Luciano, dedi-
cato alla dimensione pratica della logica hegeliana. Rispetto a questi contri-
buti, la lettura proposta qui approfondisce l’aspetto discorsivo della scien-
za, consapevole del suo organizzarsi come sapere che può essere imparato 
e insegnato, e di ciò che implica la sua riproduzione. Un esame ulteriore del 
tema è condotto nel capitolo quarto.
498  Un punto analogo, sebbene con minore evidenza, si poteva già formula-
re a proposito del concetto, osservando il modo in cui Hegel presenta discor-
sivamente la «vera divisione». Qui emerge una certa reticenza a prosegui-
re sul piano immanente ciò che agisce come sua riscrittura: proprio quando 
sembrerebbe possibile esplicitare la lettura concettuale delle determinazioni 
logiche e chiarirne il significato sistematico, tale chiarimento è offerto come 
riflessione possibile, non ulteriormente sviluppata. Ciò non toglie che, al-
la fine di questo percorso, ci sia comunque un guadagno: si sono sperimen-
tati modi diversi, e via via più determinati, in cui la verità del pensiero si 
raggiunge – o meglio, si esegue. La vera lettura della logica oggettiva, e poi 
soggettiva, non prosegue in continuità con lo sviluppo dell’argomento, né 
potrebbe farlo; essa si affaccia piuttosto in passaggi che sospendono l’argo-
mentazione immanente per fissarne le implicazioni sistematiche. Così, con-



256

L’esecuzione è qui, strutturalmente, un cambio di prospettiva che 
mostra fino a che punto la filosofia sia chiamata al compito di acco-
gliere la storicità della propria presentazione, e come la domanda 
sull’organizzazione della filosofia come sapere si trasformi radical-
mente al suo interno, rivedendo strutturalmente le condizioni entro 
cui era inizialmente formulata – come divisione anticipata (histori-
sch2) da giustificare nella divisione vera del concetto.

4. Possibilità e necessità della (auto-)critica
Una volta giunti al metodo, e attraversate criticamente le diverse 

divisioni della scienza – nel Concetto preliminare, ne Il concetto parti-
colare e ne La divisione all’interno dell’Idea –, si rende chiaro il per-
corso attraverso cui la scienza prende su di sé l’historisch2 del proprio 
discorso, criticando maniere inadeguate di organizzare il sapere, sen-
za rimanere intrappolata nella riproduzione dei loro modi di forma-
zione.

Comprendere fino in fondo questa mossa richiede un ultimo pas-
so: chiarire lo statuto della lettura della logica consentita dalle defi-
nizioni dell’assoluto, ossia la tesi secondo cui le determinazioni del 
pensiero possono essere considerate come definizioni dell’assoluto. 
L’urgenza di questo passo emerge dal fatto che le principali posizioni 
interpretative che hanno affrontato la questione, in particolare quel-

trariamente alle attese generate dalla formulazione iniziale del problema, 
l’estensione di una determinazione alla totalità cui appartiene non si esau-
risce discorsivamente nei modi dello sviluppo immanente, ma si dà in uno 
scarto rispetto a essi. In questo scarto – che non sostituisce la prospettiva 
immanente, ma rimane in certo modo differente da essa – si produce un 
cambiamento di prospettiva: la posizione di una struttura logica non è sta-
bilita solo in rapporto a ciò da cui proviene, ma si colloca retroattivamente 
all’interno della forma compiuta dell’insieme logico. Questa topografia re-
troattiva, difficile da giustificare dal punto di vista immanente, lascia le sue 
tracce in osservazioni marginali, percorsi alternativi o veri e propri sposta-
menti strutturali che non trovano quiete nemmeno alla fine della logica – ed 
è proprio questo che diventa trasparente alla fine, in contrasto con quanto 
stabilito nel primo apparire della scienza come sapere (historisch2).



257

le di Bowman e Plevrakis, non sembrano riuscire a spiegare piena-
mente perché la giustificazione della scienza – come Erhebung del 
suo primo apparire (historisch2) nella forma speculativa compiuta – 
presenti un ulteriore historisch3 al suo interno. Non porre questa do-
manda significa, a mio avviso, eludere il problema del perché Hegel 
renda costitutiva la possibilità di un historisch che è, al tempo stesso, 
tanto una forma specifica, tradizionale, di organizzazione della scien-
za (attraverso definizioni), quanto il modo in cui la scienza hegeliana 
procede in maniera auto-critica (attraverso le definizioni dell’assolu-
to e la loro revisione).

Per spiegare il suo statuto – che appare paradossalmente ‘neces-
sario’ (l’intera Enciclopedia è così strutturata, insieme a tutte le altre 
esposizioni della scienza) e al tempo stesso ‘possibile’ (l’historisch3 è 
collocato discorsivamente nelle Annotazioni, apparentemente mar-
ginale nella lettura immanente della logica) – non basta invocare una 
generica reverenza per la metafisica scolastica: la posta in gioco è 
piuttosto una filosofia consapevole della sua antinomia. Il suo emer-
gere ha imposto infatti, da una parte, di approfondire la critica ai mo-
di metafisici di formare e organizzare il sapere, che né il criticismo 
né il sapere immediato avevano del tutto scalfito. Dall’altra, si è visto 
come tale critica chiami la filosofia a non riprodurre surrettiziamente 
le forme discorsive ritenute non sufficientemente scientifiche, ma la 
spinge ad acquisire «coscienza intorno alla forma dell’interno muo-
versi del suo contenuto [denn die Methode ist das Bewußtseyn über die 
Form der innern Selbstbewegung ihres Inhalts]»499 – forma che, come 
si è visto, assume mentre critica la metafisica e si forma come scienza 
consapevole del suo historisch.

Rispetto a Kant e Schelling – le cui posizioni sull’historisch so-
no state esaminate nel primo capitolo del presente studio –, Hegel è 
tematicamente più coerente: l’historisch viene mobilitato come par-
te integrante della esecuzione della filosofia stessa, ossia del modo 
in cui la filosofia sviluppa la propria antinomia, ritrovando sul pro-
prio fronte ‘interno’ qualcosa che sembrava insistere soltanto al suo 
‘esterno’, ossia l’organizzazione come sapere. Nel giustificare il pro-

499  WdL I, p. 37; trad. it., p. 36.



258

prio historisch2, riorganizza le coordinate entro cui il problema del-
la Darstellung era stato inizialmente posto, complicando struttural-
mente il quadro che sembrava emergere con Kant, Fichte e Schelling. 
L’Enciclopedia è così consapevole della propria dimensione testuale 
e vi ritorna continuamente, configurandosi come sapere critico che 
è autocritico.

Comprendere il senso della critica compiuta dalla filosofia hege-
liana, e dunque la portata della sua auto-critica, richiede di allontana-
re un fraintendimento. Nell’esposizione e nella critica delle definizio-
ni dell’assoluto, si potrebbe essere tentati di attribuire all’operazione 
hegeliana un senso storico-determinato (geschichtlich), legandola al-
la forma locale di cui è critica: la filosofia scolastica e il suo modo, 
storicamente definito, di procedere secondo ordo definitionum e ordo 
propositionum. Una simile considerazione non è, certo, da trascurare, 
soprattutto alla luce della diagnosi hegeliana sullo stato della meta-
fisica razionalista: qualcosa di ormai morto, estirpato fino alla radice 
e non più attuale, ma anche qualcosa che, non essendo stato portato 
fino in fondo a compimento, attraverso una critica immanente, con-
tinua a insistere in maniera surrettizia – una tradizione, detto in altri 
termini, la cui decostruzione richiede di colpirne insieme contenuto 
e forma.

Ci si arresterebbe però troppo presto se si interpretasse la critica 
alle definizioni dell’assoluto come rivolta esclusivamente a una tra-
dizione storica tra le altre, per quanto influente. La critica è piuttosto 
necessaria e ‘assoluta’, in due sensi.

In primo luogo, la critica alla definizione e al giudizio implica un 
confronto filosofico, come si è visto, con ciò che nel Concetto prelimi-
nare si raccoglie sotto alla Prima posizione del pensiero rispetto all’og-
gettività: una forma che caratterizza non solo «tutta la filosofia nei 
suoi cominciamenti»500, ma anche «tutte le scienze, ed anche il mo-
do di procedere quotidiano della coscienza»501. La sua esposizione e 
critica immanente attraversa la forma predicativa che struttura non 
soltanto il discorso filosofico della scuola di Wolff, ma anche quello 

500  Enz, §26; trad. it., p. 41.
501  Ibidem.



259

delle altre scienze e delle pratiche ordinarie con cui perlopiù si rende 
conto del mondo e ci si orienta in esso502. Assumere le determinazioni 
di pensiero come determinazioni fondamentali delle cose, e ritenere 
che possano essere «predicati del vero»503 senza che si sia proceduto 
alla loro giustificazione, presupponendo la struttura predicativa (S è 
P), è qualcosa che, preso di per sé, «è, in genere, sempre esistente»504: 
la «mera veduta intellettualistica [die blosse Verstandes-Ansicht]»505. 
La logica speculativa si fa carico fino in fondo di questa struttura: 
ne espone dall’interno i limiti, progressivamente, mentre la impiega 
discorsivamente per organizzarsi come sapere – in un unico e mede-
simo processo. In questo senso, la filosofia non è tanto legata a una 
forma di organizzazione del sapere storicamente determinata (ge-
schichtlich), e ciò che esamina e critica è «qualcosa di vecchio solo ri-
spetto alla storia della filosofia»506.

In secondo luogo, più precisamente, la critica è ‘assoluta’ perché 
è auto-critica: esaminando in maniera immanente la forma in cui si 
è esposta – per mezzo di determinazioni di pensiero che possono es-
sere lette come definizioni dell’assoluto e, dunque, attraverso la loro 
critica –, la filosofia diventa consapevole della dimensione formale 
attraverso cui ha proceduto a formarsi come sapere. In questo senso, 
ritengo si possa a buon diritto riconoscere nell’impresa sistematica 
berlinese di Hegel, proprio per il modo in cui il discorso filosofico 
lavora sulla sua antinomia, una rideterminazione organica del pro-
blema formale che, nella Fenomenologia dello spirito, trovava la pro-
pria risposta nella proposizione speculativa507. Rispetto al testo feno-

502  Sull’impatto che la critica filosofica ha sul modo ordinario di procedere 
della coscienza, si veda il capitolo quarto.
503  Enz, §28; trad. it., p. 42.
504  Ibidem.
505  Ibidem.
506  Enz, §27; trad. it., p. 41.
507  Per le considerazioni che seguono sulla proposizione speculativa sono 
debitrice a Luca Illetterati. Per la sua interpretazione della proposizione spe-
culativa si veda Il noto e il conosciuto. Ontologia ed epistemologia nella filoso-
fia di Hegel, «Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 15-31.



260

menologico, nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio la 
questione discorsiva appare ormai talmente costitutiva da coincide-
re, per estensione e portata, con quello dell’esposizione del vero co-
me sistema. La verità è qui intesa come uno svolgimento processua-
le in momenti successivi, nei quali le stesse coordinate entro cui una 
questione viene inizialmente formulata (come, ad esempio, la divi-
sione del sapere) vengono giustificate e, per questo, potentemente ri-
determinate. Lo speculativo non trova una sua esposizione definitiva 
nella proposizione – nemmeno in quella speculativa – pur ponendosi 
in continuità con l’esigenza di consapevolezza formale già annuncia-
ta nel 1807508. La sua risposta è, nel periodo berlinese, più capillare: lo 
speculativo è costitutivamente legato al passaggio da eseguire dall’a-
spetto historisch del sapere a ciò che in esso si dimostra come neces-
sario ed eccedente il suo primo, costitutivo, apparire.

Si tratta di un lavoro di consapevolezza critica che si svolge all’in-
terno della forma intellettualistica, rappresentativa, proposizionale 
– non al di fuori di essa, come sua alternativa. Ed è proprio questa 
dimensione esecutiva di un sapere che riflette criticamente sulla pro-
pria forma a motivare, a mio avviso, la scrittura di un sistema che, 
per essere consapevole del suo historisch2, si realizza anche attraver-
so la produzione di un historisch3. È la struttura stessa dello specula-
tivo a richiedere un’esposizione che consenta la sua esecuzione come 
passaggio ‘oltre’ il livello formale nel formale: un passaggio che non 

508  Un allontanamento dello Hegel berlinese dal problema individuato dalla 
proposizione speculativa è suggerito, per esempio, da K. Düsing nel suo Das 
Problem der Subjektivität in Hegels Logik, «Hegel-Studien», Beiheft 15, Ham-
burg, Meiner, 1995, p. 201. Per contro, A. Nuzzo in The Language of Hegel’s 
Speculative Philosophy, in Hegel and Language, a cura di J.P.  Surber, Albany, 
SUNY, 2006, pp. 75-94 e in Vagueness and Meaning Variance in Hegel’s Logic 
in Hegel and the Analytic Tradition, Continuum, New York, 2010, pp. 61-83, 
approfondisce il modo in cui linguaggio e procedere dialettico del pensie-
ro facciano tutt’uno nella logica. Rispetto a quest’ultima interpretazione, il 
presente studio non si impegna in una ricostruzione del processo di ride-
terminazione concettuale del linguaggio ordinario e di quello tecnico del-
la tradizione, perché ha di mira, invece, come si articola discorsivamente la 
filosofia come discorso che è consapevole del suo presentarsi come sapere.



261

lasci dietro di sé il proprio apparire come un determinato sapere or-
ganizzato, ma che, anzi, mostri in questa stessa organizzazione – che 
si dà l’aspetto esplicito di una Historie – la propria necessità509. Pro-
prio questo legame indissolubile con la dimensione formale e, insie-
me, l’urgenza di esibire criticamente la determinazione reciproca di 
forma e speculativo sono all’origine del riferimento, problematico e 
sulle prime controintuitivo, a determinate possibilità: prima fra tutte, 
quella di considerare le determinazioni di pensiero – che dovrebbe-
ro essere oggetto della giustificazione logico-speculativa nella nuova 
scienza – come «definizioni dell’assoluto, […] definizioni metafisiche 
di Dio»510. In questo senso, il lavoro sulle definizioni dell’assoluto si 
rivela non solo un momento decisivo per comprendere l’architettura 
sistematica, ma anche uno dei luoghi in cui si misura la portata criti-
ca della filosofia rispetto alla propria forma.

Il risultato di quanto discusso in questo capitolo è, dun-
que, che le definizioni dell’assoluto (historisch3) vengono pro-
dotte per tematizzare il problema dell’organizzazione del sapere. 
Da un lato, consentono di passare, nella scienza, dalla divisione sol-
tanto storico-ragionata del Concetto preliminare alla sua giustifica-

509  In questo senso mi sembra ci siano buoni motivi per parlare di una con-
tinuità nel problema espositivo che trovava nella proposizione speculativa 
presentata nella Fenomenologica una prima risposta. Come nel caso dell’e-
secuzione del pensiero speculativo nel sistema, così anche per la proposi-
zione speculativa vale l’esigenza di non considerare il superamento della 
forma proposizionale come un abbandono definitivo del piano rappresen-
tativo. Cfr. PhG, p. 43; trad. it., p. 46: «Questo conflitto, fra la forma di una 
proposizione in generale e l’unità del concetto da cui tale forma è distrut-
ta, è simile a quello che ha luogo nel ritmo, fra il metro e l’accento. Il ritmo 
risulta dall’equilibrio oscillante e dall’unificazione di entrambi. Così, anche 
nella proposizione filosofica, l’identità di soggetto e predicato non deve an-
nullarne la differenza, che è espressa nella forma della proposizione, ma la 
loro unità deve risultare come un’armonia. La forma della proposizione è 
il manifestarsi del senso determinato, ossia l’accento che ne distingue la 
compiuta pienezza; ma il fatto che il predicato esprima la sostanza, e che il 
soggetto stesso ricada nell’universale, è l’unità in cui si smorza il suono di 
quell’accentazione».
510  Enz, §85; trad. it., pp. 100-101.



262

zione compiuta, così da elaborare una filosofia consapevole della pro-
pria esposizione – e con essa del proprio historisch2, ossia del suo 
apparire come sapere. Dall’altro, il loro attraversamento critico isti-
tuisce una confutazione del sapere metafisico scolastico, che diven-
ta al tempo stesso autocritica dell’organizzarsi della scienza come un 
insieme di definizioni dell’assoluto progressivamente più determina-
te e concrete.

La possibilità discorsiva che si apre con tali definizioni non rap-
presenta dunque un limite espositivo, né un semplice dispositivo di 
facilitazione atto ad avvicinare gli studenti alle forme astratte di pen-
siero. Essa è piuttosto un elemento costitutivo di ciò che, in quanto 
coscienza della forma, si sviluppa mentre procede alla propria tra-
sformazione immanente. È, detto altrimenti, il modo attraverso cui la 
filosofia lavora criticamente su ciò che – come suo apparente ‘ester-
no’, ossia l’organizzarsi del sapere al modo di un testo riconoscibile 
come filosofico – insiste in realtà al suo ‘interno’, agendo sul suo mo-
do intrinseco di prodursi come filosofia.

L’aspetto che colpisce è che, per Hegel, la filosofia, per essere pro-
priamente filosofia, non può arrestarsi nemmeno alla critica della 
propria forma appena esaminata, nemmeno quando la sua presunta 
esteriorità sia stata rintracciata nel suo centro più interno. La filoso-
fia deve proseguire e confrontarsi con altre dimensioni del suo ‘fuori’ 
– soggettività coinvolte nella formazione del discorso filosofico, luo-
ghi in cui si produce il sapere – che ne rimettono in gioco ancora una 
volta l’antinomia costitutiva, costringendo a un suo ripensamento 
ulteriore. Ma fino a che punto questa operazione ulteriore riesce dav-
vero a non riprodurre acriticamente i meccanismi di formazione del 
sapere del proprio tempo? E in che modo li può trasformare dall’in-
terno, in senso critico? È su questo che si gioca la prossima tappa del 
nostro percorso.



263

PARTE II 
Il discorso filosofico tra scolastico e cosmico

CAPITOLO QUARTO 
LA FORMAZIONE DELLA SOGGETTIVITÀ

Abbiamo visto dare una maggiore ampiezza alle idee generali
con l’aiuto della fantasia, che mescolava alto e basso,

vicino e lontano […]. Un cammino opposto, diretto anch’esso
ad una maggior estensione è quello critico e scettico […].

Se questo cammino serve pure in qualche modo ad esercitare l’acume
mentre il mezzo della fantasia vorrebbe invece sortire l’effetto di svegliare un 
effimero fermento dello spirito - ciò che si chiama anche edificazione – e di 
accendere di per sé nei pochi l’idea universale, nessuna di queste maniere fa 

tuttavia ciò che deve essere fatto, e che è lo studio della scienza511

Introduzione
Il presente capitolo muove da un risultato acquisito nei capitoli 

precedenti: a Berlino, la filosofia prende forma nell’Enciclopedia del-
le scienze filosofiche in compendio in modo consapevole delle impli-
cazioni della propria esposizione come sapere. Si è visto, in partico-
lare, come essa riesca a problematizzare il modo in cui si organizza e 

511  Lettera di Hegel a von Raumer, 2 agosto 1816, Briefe II, pp. 98-99; trad. 
it. in SB, p. 115.



264

si presenta in forma testuale, lavorando criticamente sul proprio ap-
parire (historisch2). La peculiarità di questo movimento consiste nel 
fatto che l’opposizione tra esposizione e critica di una forma di or-
ganizzazione della filosofia non viene semplicemente riprodotta, ma 
trasformata in un processo che articola la propria dimensione criti-
ca senza lasciare indiscussa la forma discorsiva che la rende possibi-
le. L’Enciclopedia, dunque, non si limita a criticare saperi alternativi: 
mette in gioco, al proprio interno, modalità di auto-critica, legate alla 
produzione di un historisch3, interrogando e rielaborando la propria 
apparenza fino a mettere in questione le coordinate stesse entro cui 
era stata presentata l’elevazione dal primo apparire della scienza (hi-
storisch2) alla sua forma speculativa.

Ciò che a prima vista sembrava appartenere al margine esterno 
del discorso – l’organizzazione del discorso filosofico come sapere 
riconoscibile – si rivela, invece, un momento costitutivo della defini-
zione stessa della filosofia. Questo ‘fuori’, che insiste come margine 
interno del discorso, non si esaurisce tuttavia nella questione dell’or-
ganizzazione di una scienza come sapere che risponde a determina-
te regole di formazione per essere riconosciuto come filosofico. Nella 
filosofia classica tedesca, esso si estende a due ulteriori dimensioni: 
da un lato, il rapporto del sapere con le soggettività che si decidono 
a filosofare, e per questo sono implicate e trasformate dal discorso; 
dall’altro, le scene in cui si riproduce, nel suo compito formativo e 
critico. Le due istanze sono inscindibili e si implicano a vicenda: una 
filosofia che non si ripieghi sul proprio margine interno deve inclu-
dere, nella propria esposizione, sia la formazione delle soggettività, 
alle quali si presenta come un sapere che può essere imparato, sia la 
realtà oggettiva in cui il discorso prende forma, e che contribuisce a 
istituire.

Il compito che ne deriva è stato formulato con forza nell’Intro-
duzione alla Scienza della logica: «lo studio di questa scienza, la di-
mora e il lavoro in questo regno delle ombre, è l’assoluta educazio-
ne e disciplina della coscienza [Das Studium dieser Wissenschaft, der 
Aufenthalt und die Arbeit in diesem Schattenreich ist die absolute Bil-



265

dung und Zucht des Bewußtseyns]»512. Discutere questa posta in gio-
co – nella sua realizzazione specifica come Enciclopedia – costituisce 
il tema del presente capitolo. Lo specifico della proposta hegeliana 
emerge proprio nel legame indissolubile tra il procedere scientifico 
del sapere e la formazione delle soggettività. La filosofia, per esse-
re scienza pienamente autocritica, non può trascurare la formazione 
della soggettività nel proprio sviluppo. Ma questa esigenza non coin-
cide con una dichiarazione preliminare circa il bisogno di formare le 
soggettività: soltanto lo svolgimento sistematico della filosofia mo-
stra in senso propriamente filosofico che cosa significhi, per la filoso-
fia, che la formazione della soggettività è parte del suo essere scienza.

Il quinto capitolo approfondirà la seconda dimensione di questo 
‘fuori’, legata inscindibilmente alla prima perché ne costituisce in 
certo modo la condizione: come può la filosofia rendere conto degli 
effetti che ha sulle soggettività senza presupporre, nello svolgimento 
del proprio compito, un bisogno determinato da una crisi del tempo 
o le scene in cui si riproduce come sapere? La filosofia come realizza, 
in modo filosofico, il suo compito, senza rimanere prigioniera delle 
sue immagini preliminari?

Quello che si intende mostrare in questo capitolo, a partire dai ri-
sultati delle pagine precedenti, è dunque la dinamica soggettivante 
– ossia, di formazione delle soggettività, trasformativa perché le co-
stringe a riconoscere i processi di determinazione da cui sono attra-
versate e che credono di padroneggiare – in atto nella strategia te-
stuale513 dell’Enciclopedia. Essa risulta decisiva per comprendere le 

512  WdL I, p. 42; trad. it., p. 41.
513  Impiego il termine mutuandolo dal lessico della pragmatica del testo. 
Una strategia, che sia ludica o bellica, implica la profilazione di un avver-
sario (o di un complice), su cui costruire previsioni delle mosse e, in base al 
loro rovescio, determinare la propria. Nella metafora, il testo enciclopedico 
lavora criticamente su ciò che il suo discorso implica per la sua produzione: 
sul modo in cui il suo apparire presuppone un certo rapporto alle soggetti-
vità, su come interroga criticamente questo apparire, e sugli effetti che ne 
derivano – decentramento del soggetto, sospensione della familiarità con i 
modi consueti di orientarsi nel mondo. Una riflessione sulla strategia, intesa 
in questo senso, si trova in Lector in fabula di Umberto Eco, quando osser-



266

forme che l’antinomia della filosofia assume nella filosofia classica 
tedesca: non solo la distinzione, già discussa, tra storico e razionale, 
ma anche quella tra scolastico e cosmico, resa decisiva da Kant. L’a-
nalisi e la revisione di queste opposizioni consentiranno di mostra-
re come il discorso filosofico hegeliano implichi la formazione delle 
soggettività non come ricezione passiva di un contenuto esterno, ma 
come trasformazione attiva richiesta dall’esecuzione della scienza.

Il percorso enciclopedico si presenterà allora come scienza non 
solo consapevole del proprio organizzarsi come sapere, ma anche 
della inclusione strutturale della formazione delle soggettività, la cui 
problematizzazione è parte integrante della forma stessa dell’antino-
mia filosofica. Per questo il testo deve esporre tale dinamica in presa 
diretta: eseguirsi secondo una strategia espositiva che metta le sog-
gettività nelle condizioni di scoprirsi radicalmente in questione; ri-
definire progressivamente, dall’interno, il loro legame con la scienza 
– nello stesso processo attraverso cui la scienza si dimostra auto-cri-
tica, consapevole della forma che assume la sua esecuzione. L’uni-

va che, nel testo letterario, «l’analogia [con le strategie militari] può essere 
inficiata solo dal fatto che, in un testo, di solito l’autore vuol far vincere, an-
ziché perdere, l’avversario» (Lector in fabula. La cooperazione interpretativa 
nei testi narrativi, Milano, La nave di Teseo, 2020, p.75). Nel caso dell’Enci-
clopedia hegeliana, però, il ricorso al termine non rimanda a una presunta 
esaltazione delle capacità autoriali di Hegel, come se avesse saputo sceglie-
re le mosse migliori per far accettare la sua filosofia a un pubblico, preve-
dendo da stratega gli effetti sul lettore. Posta in questi termini, la questione 
è mal formulata. Il punto riguarda piuttosto la strategia che opera nel testo 
come Darstellung del pensiero, una dinamica che consente una critica piena 
mentre procede generando determinati effetti critici sul soggetto. Ciò che 
sembra un ‘fuori’ della filosofia – perché non tocca, apparentemente, in ma-
niera diretta il modo in cui essa giustifica i suoi contenuti e metodi – insi-
ste invece al suo interno: come le contraddizioni attraverso cui avanza e le 
possibilità interpretative che richiede di attualizzare, presentandole di volta 
in volta come marginali, strutturali o apparentemente impossibili, e rideter-
minandole progressivamente. Il fine dell’impiego del termine non è dunque 
valutare il successo o l’insuccesso delle intenzioni dell’autore, ma esplicita-
re ciò che è implicato nell’attualizzazione del pensiero in senso speculativo, 
non più meramente rappresentativo.



267

co modo per realizzare tale compito è, come vedremo, nella scrittura 
della propria esposizione.

1. Kant: il problema della scrittura tra scolastico e cosmico
Kant riprende la distinzione wolffiana tra storico e razionale e, al-

lo stesso tempo, «si appropria della consolidata distinzione tra sco-
lastico e cosmico, la sovverte ed è profondamente innovativo»514. 
Nell’Architettonica della ragion pura, distingue due concetti di filo-
sofia: il concetto scolastico (Schulbegriff) e il concetto cosmico (Wel-
tbegriff). Laddove il concetto scolastico è il concetto «di un sistema 
della conoscenza, la quale viene cercata soltanto come una scienza, 
senza avere come fine nient’altro che l’unità sistematica di tale sape-
re, e quindi la completezza logica della conoscenza»515, il concetto co-
smico della filosofia definisce la filosofia, invece, come «la scienza del 
rapporto di ogni conoscenza con i fini essenziali della natura umana 
(teleologia rationis humanae)»516.

Mentre l’unità del concetto scolastico riguarda l’ordine metodico 
del nostro conoscere e delle sue condizioni, quel «concetto cosmico 
(conceptus cosmicus) che è sempre stato alla base di questa denomi-
nazione»517 – hapax legomenon518 nella produzione kantiana – è l’u-

514  Ferrarin, I poteri della ragion pura, p. 90.
515  KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177.
516  KrV, A839/B867; trad. it., p. 1177.
517  KrV, A838/ B866; trad. it., p. 1177.
518  Alla base del ricorso a questo concetto vi è l’esigenza di un ripensamen-
to strutturale del concetto di mondo (Welt): non più il concetto razionale 
di mondo, ma la totalità in cui la filosofia prende forma e attraverso cui si 
interroga sui fini ultimi della ragione. Tale esigenza attraversa il clima tar-
do-illuministico tedesco, a partire dalla rivista Der Philosoph für die Welt, 
curata da Johann Jakob Engel e inaugurata nel 1775. Come nota C. Böhr, 
per Engel il mondo è «l’intero pubblico eterogeneo [das ganze gemengte 
Publicum], in cui l’uno è più interessato a questi, l’altro a quegli oggetti; 
l’uno predilige questo, l’altro quell’altro tono» (C. Böhr, Philosophie für die 
Welt. Die Popularphilosophie der deutschen Spätaufklärung im Zeitalter Kan-
ts, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2003, p. 365). Anche Kant 



268

nico in grado di consentire la domanda sul legame tra la scienza e i 
fini essenziali della ragione umana, nella misura in cui interviene a 
un grado di maggiore originarietà a formulare una autentica cono-
scenza sulla conoscenza, in quanto ne determina gli obiettivi e il si-
gnificato ultimo519. Se anche il concetto scolastico di filosofia mette 

non interpreta più il mondo come oggetto della cosmologia razionale. Lo 
si vede nelle Lezioni di Enciclopedia filosofica (AA 29, 8), nel saggio Von den 
verschiedenen Racen der Menschen (1777), e già nell’annuncio per il corso di 
geografia fisica del semestre estivo 1775. Qui Kant afferma che «la geogra-
fia fisica, che annuncio in questo modo, appartiene a quell’idea che mi sono 
formato di un insegnamento accademico utile [von einem nützlichen akade-
mischen Unterricht], che potrei chiamare l’esercizio preliminare nella cono-
scenza del mondo [die Vorübung in der Kenntniß der Welt nennen kann]. È 
infatti questa conoscenza del mondo a conferire a tutte le altre scienze e abi-
lità acquisite il loro carattere pragmatico, grazie al quale esse non risultano 
utili soltanto per la scuola, ma anche per la vita, e mediante il quale l’allievo 
ormai formato viene introdotto sul palcoscenico della sua vera destinazio-
ne, ossia nel mondo [Diese Weltkenntniß ist es, welche dazu dient, allen sonst 
erworbenen Wissenschaften und Geschicklichkeiten das Pragmatische zu ver-
schaffen, dadurch sie nicht bloß für die Schule, sondern für das Leben brau-
chbar werden, und wodurch der fertig gewordene Lehrling auf den Schaupla-
tz seiner Bestimmung, nämlich in die Welt, eingeführt wird]» (AA 2, 443). Il 
mondo cessa dunque di essere tema esclusivo della cosmologia e diventa 
questione di antropologia e filosofia morale. In questo senso, il concetto co-
smico non indica un’astratta totalità, ma ciò che riguarda necessariamente 
ciascuno, non solo alcuni in modo contingente. Da qui il nesso costante, in 
Kant, fra il mondo, i fini essenziali della ragione umana (KrV, B867) e la de-
stinazione dell’essere umano. Su questo si vedano C. La Rocca, Aufklärung 
und Rationalitätsformen. Kant und die Vernunft als Zweck, in Kant und die 
Aufklärung, a cura di L. Cataldi Madonna, P. Rumore, Hildesheim/Zürich/
New York, Olms, 2011, pp. 95-115; A. Cicatello, Ragione umana e forma del 
mondo. Saggi su Kant, Roma, Inschibboleth, 2023, oltre al già menzionato 
Ferrarin, I poteri della ragion pura.
519  Come ha mostrato Norbert Hinske, il termine cosmicus non compare in 
nessun altro scritto a stampa di Kant (Id., Kants Verankerung der Kritik im 
Weltbegriff. Einige Anmerkungen zu KrV B866ff., in Kant und die Philosophie 
in weltbürgerlicher Absicht, pp. 263-276, qui p. 263). Hinske individua, tutta-
via, alcuni paralleli con luoghi in cui esso ricorre, sempre tra parentesi, co-



269

in campo un’unità sistematica del sapere, l’unità richiesta dal concet-
to cosmico non è quella di una completezza logica delle conoscenze, 
perché instaura una relazione ai fini, da subordinare allo scopo fina-
le che è la destinazione ultima degli esseri umani come esseri morali. 
In ciò si radica l’esigenza – kantiana e post-kantiana – di ripensare 
un concetto di filosofia che sia in grado di rispondere alle sfide di un 
presente come tempo di crisi, di compiere una compiuta rivoluzione 
del modo di pensare, promuovendo modi per fare un uso pubblico 
della ragione e un sapere non solo per la scuola, ma per il mondo520.

Come relazione istituita tra conoscenza e fini essenziali dell’uma-
nità, il concetto cosmico la identifica, in ultima analisi, con la saggez-
za. Tale concetto, scrive Kant nell’Architettonica della ragion pura, ri-
guarda «ciò che interessa necessariamente chiunque»521. Ma proprio 

me nella Logica Jäsche (AA 9, p. 24; Hinske, Kants Verankerung der Kritik 
im Weltbegriff, p. 266; per un confronto con la Logica Pölitz si veda p. 268). 
L’interpretazione del termine resta tutt’altro che semplice, come rivela già 
la difficoltà di traduzione: spesso reso con ‘cosmopolitico’, esso rinvia però a 
un registro diverso. ‘Cosmopolitico’ è un termine che Kant impiega più fre-
quentemente, mentre cosmicus ricorre solo eccezionalmente. Che vi siano 
affinità tra i due concetti è indubbio. Ma ridurre cosmicus a cosmopoliticus 
rischia di oscurare ciò che nel primo sembra emergere con maggior forza: il 
riferimento diretto al mondo, e con esso alle idee e ai fini della ragione. Un 
Weltbegriff è, come ricorda Ferrarin (I poteri della ragion pura, p. 92), l’idea 
di una totalità assoluta e incondizionata, un ordine intelligibile.
520  Nella sua Introduzione all’Anthropologie – tesi di dottorato presso l’École 
normale supérieure discussa nel 1961 sotto la direzione di Jean Hyppolite e 
Maurice de Gandillac – Foucault analizza lo statuto particolare dell’Antro-
pologia dal punto di vista pragmatico di Kant. Qui, l’essere umano «non è né 
homo natura né soggetto puro di libertà; è preso all’interno della sua sintesi 
già operante del suo legame con il mondo» (I. Kant, Antropologia dal punto 
di vista pragmatico, introduzione e note di Michel Foucault, trad. M. Berta-
ni, G. Garelli, Torino, Einaudi, 2010, p. 38), ma non in termini di ciò che la 
natura fa di lui: si tratta piuttosto di ciò che egli, in quanto essere libero e 
agente, può, deve e fa di se stesso. L’antropologia pragmatica non si confi-
gura dunque come conoscenza scolastica (come la psicologia), ma come co-
noscenza del mondo.
521  KrV, A840/B868; trad. it., p. 1179.



270

la possibilità che la filosofia sia accessibile, permettendo a ciascuno 
di esercitare la propria ragione, appare problematica. Come visto nel 
capitolo primo dello studio, secondo Kant, tra le cognizioni razionali 
solo la matematica può essere appresa razionalmente; la filosofia, in 
quanto conoscenza razionale discorsiva, non può invece essere ap-
presa razionalmente, ma soltanto storicamente. In tal caso, essa può 
venire appresa, ma al prezzo di trasformarsi in qualcosa di diverso da 
se stessa: vale a dire, in una disciplina storica, non-razionale (dunque 
non propriamente filosofica).

Una delle ragioni fondamentali del perché la domanda sulla par-
tecipazione delle soggettività appare particolarmente complessa in 
Kant è, a mio avviso, proprio il fatto che essa si innesta nella sua 
scrittura522. Approfondire questo aspetto costringe a ritornare su al-
cuni risultati di quanto visto in precedenza a proposito di storico e 
razionale, in particolare circa la (non-)apprendibilità della filosofia523.

1.1 Apprendere quale filosofia?
Nel Conflitto delle facoltà, Kant individua nello scambio a stampa 

il luogo in cui si svolge propriamente il dibattito sostanziale, lo spa-
zio in cui gli studiosi possono ragionare tra loro ponendosi recipro-
camente nello stesso punto di vista. La scrittura è, in questo senso, il 

522  Le sezioni 1.1 e 1.2 del presente capitolo costituiscono una rielaborazio-
ne di quanto presentato, più estesamente, in G. Bernard, That which neces-
sarily interests everyone? Writing philosophy in the “age of Enlightenment”, 
«Teoria. Rivista di Filosofia», 44 (2), 2024, pp. 149-161.
523  Come si è visto nel capitolo primo dello studio, la conoscenza meramen-
te storica – quella che viene appresa come un che di esterno, e che si impo-
ne alla ragione come un dato – è per Kant un conoscere secondo i fatti, non 
secondo i principi. In filosofia, tuttavia, l’apprendimento sembra potersi dare 
soltanto su questo piano, dal momento che è certamente possibile imparare 
un sistema filosofico già costituito. Ma, in tal caso, la filosofia diventa qual-
cosa di altro da sé, perché non è più un conoscere propriamente razionale. 
Ciò che si apprende non è la filosofia in quanto tale. Sul piano razionale, in-
fatti, non si tratta di ricevere contenuti, bensì di esercitare il talento della 
ragione nel perseguire i propri principi.



271

luogo in cui la filosofia è se stessa, ossia scienza in senso proprio. So-
lo attraverso gli scritti – rivendicati polemicamente contro istruzioni 
di taglio popolare, che mescolano sentimenti, inclinazioni e concetti 
razionali – la filosofia progredisce e si «completa»524.

Queste affermazioni, tuttavia, non sono prive di difficoltà. Già nel-
la Risposta alla domanda: Che cos’è l’Illuminismo? (1784) Kant distin-
gue tra due usi della ragione: uso privato e uso pubblico. Sotto al 
primo, vale a dire l’uso che a un individuo «è lecito esercitare in un 
certo o funzione civile a lui affidato»525, Kant affronta i problemi del-
la partecipazione al sapere, dell’apprendimento e dell’insegnamento. 
Tale uso sperimenta limiti strutturali, dovendo rispettare un dovere 
di istruzione entro l’ordine statuale: per questo, è vincolato da dot-
trine scritte e canoniche. Il secondo, invece, è l’uso, illimitato, che 
chiunque può fare «in quanto studioso, davanti all’intero pubblico 
dei lettori [Leserwelt]»526 – che, per Kant, è il pubblico in senso pro-
prio. Per quanto gli studiosi ragionino nello scambio a stampa, essi 
rimangono comunque soggetti ai vincoli dell’uso privato.

La dimensione scritta, dunque, non appartiene a una sola sfera: 
accompagna tanto i vincoli dell’uso privato quanto la libertà dell’uso 
pubblico, in una tensione costante. Ed è proprio la forma-libro a rive-
lare questa tensione in modo più netto. Se, da un lato, essa rappresen-
ta l’arena del progresso scientifico e del libero scambio della ricerca, 
dall’altro Kant la indica tra gli strumenti che più ostacolano l’uscita 
dallo stato di minorità: «Se ho un libro che pensa per me […] non ho 
bisogno di sforzarmi da me. Non ho bisogno di pensare»527 – si legge 
all’inizio del saggio. La forma-libro non è dunque di per sé uno stru-
mento emancipatorio: può, altrettanto, soffocare lo sforzo individua-
le e impedire lo sviluppo del pensiero critico.

Prevenire questo uso passivo è il compito che l’Illuminismo asse-
gna all’educazione del giudizio. Ma come si coltiva il pensiero criti-
co? È davvero un compito confinato all’uso privato, o investe anche 

524  Cfr. PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23.
525  WA, p. 37; trad. it., pp. 82-83.
526  Ivi, p. 37; trad. it., p. 82.
527  Ivi, p. 35; trad. it., p. 79.



272

l’uso pubblico della ragione? Dato che Kant afferma che l’uso pubbli-
co della ragione «solo può realizzare il rischiaramento tra gli esseri 
umani»528, ciò che avviene nella sfera pubblica non può essere sepa-
rato dalla questione – pur presentata come solo privata – di come il 
pensiero critico si apprende e si esercita. La questione della forma-
zione (Bildung) non può dunque essere liquidata come meramente 
privata, ma riemerge sul piano dell’uso pubblico, scritto, della ragio-
ne – dove peraltro è già richiesta una certa dose di formazione.

Il nesso tra scrittura e (non-)apprendibilità della filosofia emerge 
con chiarezza nell’Annuncio del programma delle lezioni per il seme-
stre invernale 1765-66 e nell’Architettonica della ragion pura. Nell’An-
nuncio, Kant afferma senza esitazione: «imparare la filosofia è impos-
sibile»529. Come visto nel primo capitolo, per Kant, le scienze che si 
possono apprendere in senso stretto sono storiche o matematiche: in 
tutto ciò che è storico è dato ciò che l’esperienza o la testimonianza 
forniscono; in ciò che è matematico, invece, c’è ancora qualcosa di 
dato, sebbene molto differente: vi è l’evidenza dei concetti e l’infalli-
bilità della dimostrazione. In entrambi i casi, si tratta di contenuti che 
si possono imprimere nella memoria o nell’intelletto. È qui che sorge 
il problema per la filosofia. Perché, osserva Kant, «per imparare la fi-
losofia, per prima cosa dovrebbe essercene realmente una»530. In altri 
termini, «si dovrebbe poter indicare un libro e dire: ecco, qui è la sag-
gezza [Weisheit] e la conoscenza sicura; imparate ad intenderlo e a 
capirlo, d’ora in poi costruite sulla base di questo, e sarete filosofi»531. 
Eppure, un simile testo non è affatto disponibile.

Come si era visto nel capitolo primo, Kant sottolinea l’assenza di 
un testo filosofico definitivo paragonabile a una narrazione storica 
o a un trattato matematico, sul quale si possa fare affidamento co-
me risorsa fondativa per praticare la filosofia. Due aspetti ulteriori 
emergono però a questo livello dell’analisi. Anzitutto, la questione 
dell’apprendimento non riguarda soltanto il concetto scolastico di fi-

528  Ivi, p. 37; trad. it., p. 82, traduzione leggermente modificata.
529  NEVW, p. 306; trad. it., p. 297.
530  Ivi, p. 307; trad. it., p. 297.
531  Ivi, p. 307; trad. it., p. 298, traduzione leggermente modificata.



273

losofia, ma si estende alla sua dimensione cosmica, in cui la filosofia 
è intesa come saggezza. Ne risulta un intreccio problematico tra fi-
losofia, scrittura, e apprendimento, che non si risolve nella semplice 
opposizione tra scolastico e cosmico, come se quest’ultimo non fosse 
anch’esso esposto alle aporie della scrittura e alla domanda sulla par-
tecipazione. In secondo luogo, l’uso della scrittura e della forma-libro 
sembra inizialmente mettere sul medesimo piano la filosofia e le altre 
scienze, come se essa – racchiusa in un testo definitivo – potesse es-
sere appresa al pari delle altre discipline, cioè delle storiche. Kant non 
esclude del tutto questa prospettiva quando aggiunge:

Ma sino a quando [bis] non si potrà mostrare un libro di filosofia, al 
quale io mi possa appellare come, per esempio, a Polibio, per illustrare 
una circostanza della storia, o a Euclide, per un enunciato della 
matematica, mi sia concesso di dire che […] si inganna il pubblico 
[des gemeinen Wesens] con una filosofia che si pretende già bell’e 
fatta, che sarebbe già stata inventata per loro da altri532.
Per la filosofia si apre così uno scenario complesso. Da un lato, 

senza un testo definitivo, imparare la filosofia razionalmente (cioè 
come filosofia) è impossibile. In questo interregno – in cui i filosofi 
devono evitare di presentare opere incomplete come saperi esausti-
vi, pena il cadere in una illusione di scienza (Blendwerk von Wissen-
schaft)533 –, la filosofia non può essere appresa in quanto tale, se non 
in modo storico, il che però equivale per Kant a non praticarla come 
cognizione razionale.

Dall’altro lato, sembra che la specifica non-apprendibilità della fi-
losofia come filosofia cesserebbe qualora esistesse un testo compren-
sivo534. Con un simile testo, infatti, diventerebbe possibile apprendere 
la filosofia razionalmente, come è il caso della matematica. Ma, con-
tro questa ipotesi, occorre ricordare una differenza radicale, già ac-

532  Ibidem, traduzione leggermente modificata.
533  Ibidem.
534  Non intendo sostenere la realizzabilità di tale possibilità. Ciò che mi in-
teressa è piuttosto mostrare come il problema della scrittura, nei tentativi da 
parte di Kant di definire il concetto di filosofia, si riveli in ogni caso proble-
matico (a sottolineare la specificità della filosofia), indipendentemente dal 
fatto che un simile libro possa mai essere scritto o no.



274

cennata nel capitolo primo. La possibilità di apprendere la matema-
tica si fonda sul fatto che, per Kant, le fonti della conoscenza su cui 
l’insegnante si appoggia risiedono nei principi della ragione, e per-
tanto non possono essere ricavate altrove dallo studente, né da lui 
messe in discussione, giacché la ragione si basa su un’intuizione pura 
e dunque priva di errore. La filosofia è diversa: non costruisce concet-
ti né poggia sull’intuizione. Può essere razionale oggettivamente, ma 
resta storica soggettivamente quando viene appresa. Diventa allora 
evidente che la scrittura non silenzia la specificità (eccezionale) della 
filosofia, allineandola al modo in cui altre scienze vengono imparate, 
ma al contrario ne enfatizza la complessità.

Rimane aperta, invece, la domanda: come può la filosofia scritta 
promuovere l’esercizio critico? Può la scrittura custodire l’essenza 
razionale della filosofia, senza pervertirla in qualcosa d’altro da sé?

1.2 L’antinomia nella scrittura
Questa tensione trova un ulteriore sviluppo nell’Architettonica 

della ragion pura, che introduce un livello aggiuntivo di complessità. 
Qui Kant afferma che la filosofia è il modello con cui valutare tutti i 
tentativi di filosofare:

fino a che [so lange, bis] non venga scoperto l’unico sentiero che era 
stato quasi occultato dalla sensibilità, e finché non si riesca – per 
quanto sia concesso agli uomini – a rendere la copia finora difettosa 
uguale al modello. Fin qui non si può imparare alcuna filosofia 
[bis dahin kann man keine Philosophie lernen]: dove mai sarebbe, 
infatti, la filosofia, chi la possiederebbe e da che cosa la si potrebbe 
riconoscere?535

In termini oggettivi, la filosofia è l’idea di una scienza che non 
potrà mai essere data in concreto. Il rinvio all’idea sembra suggerire 
che la filosofia non possa mai fissarsi in un libro definitivo. Ma Kant, 
paradossalmente, riapre qui lo stesso dilemma già enunciato nell’An-
nuncio, riproponendo un analogo paradosso: «fino a che [so lange, 
bis] non venga scoperto l’unico sentiero»536, non è possibile appren-

535  KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177. Trad. modificata, corsivi miei.
536  Ibidem. Trad. modificata



275

dere la filosofia in quanto filosofia – dove infatti sarebbe depositata, 
dove scritta? E come potrebbe un ectipo eguagliare l’archetipo?

A questa difficoltà, l’Architettonica ne aggiunge un’altra: subito 
dopo, Kant precisa che «fin qui [bis dahin] il concetto di filosofia re-
sta solo un concetto scolastico»537. Il rapporto tra il so lange, bis e il bis 
dahin diventa così decisivo. Si può intendere quel bis dahin: (i) tem-
poralmente, come affermazione che Kant, a differenza dei predeces-
sori, abbia trovato l’unico sentiero, oppure come suggerisce Alfredo 
Ferrarin538, (ii) come momento di svolta nell’argomentazione, in cui si 
passa dal concetto scolastico a quello cosmico di filosofia. Entrambe 
le letture, tuttavia, sollevano dei problemi decisivi. Se (i) il bis dahin 
è temporale, occorre chiedersi quale destino attenda l’eccezionalità 
della filosofia una volta conquistato l’accesso al concetto cosmico. 
Non ci si troverebbe forse finalmente nella condizione di poter ricor-
rere a un libro filosofico, come con Euclide o Polibio? Se invece (ii) il 
bis dahin segna il passaggio al concetto cosmico, resta da chiarire co-
me cambi la non-apprendibilità della filosofia, una volta che la sag-
gezza divenga il centro della riflessione: l’impossibilità di apprendere 
razionalmente varrebbe solo per il concetto scolastico, lasciando così 
aperta una frattura permanente tra scolastico e cosmico?

Si potrebbe essere tentati di eludere tali interrogativi richiaman-
do la distinzione kantiana tra filosofia e ciò che, per Kant, può essere 
effettivamente insegnato e appreso: il filosofare. Filosofare significa 
saper usare gli strumenti della ragione, la logica, le regole del ragio-
namento. Per rafforzare questa linea e aggirare le aporie legate alla 
scrittura, si potrebbe sottolineare la dimensione della formazione, e 
sostenere che la responsabilità di favorire l’esercizio critico della ra-
gione non spetti tanto alla filosofia in sé, quanto all’apprendimento 
(e all’insegnamento) del filosofare. In questo senso, si potrebbe pro-
porre un approccio diverso, pedagogico e critico, agli scritti, intesi 

537  Ibidem. Trad. modificata.
538  Ferrarin, I poteri della ragion pura, p. 82, che ricorda come le traduzioni 
italiane divergano: «fin qui» (Gentile e Lombardo Radice), «sin qui» (Colli), 
«fino a questo punto» (Chiodi: «prima di essere arrivati a questo punto», 
trad. it., p. 1177).



276

come momenti del filosofare – una sorta di ricezione spirituale, per 
usare una terminologia successiva539. Nelle Lezioni di enciclopedia fi-
losofica, come si era visto nel capitolo primo, Kant offre un esempio 
in tal senso: i libri non sono modelli da imitare, ma occasioni per 
esercitare la ragione e il giudizio.

Questa prospettiva, in continuità con l’Annuncio540 e rivelatrice 
della persistenza del problema della scrittura, non scioglie tuttavia il 
nodo, ma lo rilancia alla filosofia stessa come compito: come si arti-
cola filosoficamente la filosofia, una volta compresa propriamente – 
che ciò coincida o meno con la scoperta dell’unico sentiero sicuro? 
Se la filosofia deve distinguere il proprio metodo sia dal sapere stori-
co sia dalla matematica, essa deve anche porsi il problema della sua 
corretta ricezione.

Attribuire la responsabilità della partecipazione razionale non al 
concetto stesso di filosofia, ma all’attività del docente, solleva almeno 
due difficoltà. Anzitutto, richiederebbe una forte rivalutazione dell’o-
ralità e una giustificazione consistente della capacità della pedagogia 
di promuovere la libertà, tanto negli scritti di Kant quanto nella sua 
pratica di insegnamento. Se, da un lato, egli, nelle lezioni, evita di tra-
smettere mere cognizioni e mira piuttosto a mostrare criticamente i 
modi del pensare, dall’altro il suo stile didattico testimonia la persi-
stente tensione tra l’istruzione orale come occasione di esercizio cri-
tico (sebbene entro vincoli istituzionali forti) e il primato del discorso 
scientifico, favorito dallo scambio a stampa. Come mostra l’analisi di 
Sean Franzel541, Kant non giunge mai a proporre una vera e propria 
concezione positiva dell’istruzione orale, preferendo individuare il 
potenziale critico della filosofia nello scambio tra studiosi maturi at-

539  Sulla questione della ricezione spirituale, contrapposta all’approccio 
della conoscenza storica nella filosofia classica tedesca, mi permetto di ri-
mandare al mio contributo Mitteilung of the Absolute: Performing Knowledge 
in the Philosophy of Religion.
540  Cfr: «Lo scrittore filosofico […] su cui si fonda la propria istruzione non 
deve essere considerato come il paradigma del giudizio. Egli va piuttosto in-
teso come occasione per formare un giudizio proprio su di lui e, anzi, persi-
no per esprimere un giudizio contro di lui» (NEVW, p. 307; trad. it., p. 297).
541  Franzel, A ‘Popular’, ‘Private’ Lecturer?.



277

traverso la scrittura542. L’assenza di una riflessione approfondita sul 
potenziale emancipatorio dell’oralità, unita all’accento sulla comu-
nicazione scritta (come nel Conflitto delle facoltà), rende problemati-
co considerare filosofare e formazione come soluzioni definitive alle 
tensioni proprie della scrittura.

La seconda difficoltà è connessa alla prima: il concetto stesso di 
filosofia è concepito in maniera tale da non poter prescindere dalla 
questione della partecipazione e dall’esigenza di ripensarla in chiave 
critica, per contrastare derive non-filosofiche o dogmatiche. Questo 
vale non solo per il concetto scolastico, ma anche per quello cosmico, 
che rimanda alla saggezza. A dispetto da ciò che il richiamo alla sag-
gezza potrebbe suggerire in prima battuta, Kant individua nella natu-
ra discorsiva uno dei criteri fondamentali per distinguere la filosofia 
dal non-filosofico. Lo mostra con chiarezza nel saggio D’un tono da 
signori assunto di recente in filosofia (1796), dove contesta l’idea che 
la filosofia consista in un’intuizione immediata di ciò che sfuggireb-
be ai concetti. Al contrario, insiste sul fatto che l’intelletto discorsivo 
deve dedicare «non poco lavoro alla scomposizione e alla ricomposi-
zione secondo princìpi dei suoi concetti»543, che implica «molti gra-
dini per progredire nella conoscenza»544. Per questo mette in guardia 
dai rischi di una divulgazione indebita di una scienza discorsiva che 
implica fatica. Chi pretende di conoscere sulla base di rivelazioni o 
intuizioni, senza esercitarsi con i concetti, non fa filosofia, ma compie 
la «morte di ogni filosofia»545.

542  Ivi, p. 14.
543  TP, p. 389; trad. it., p. 257.
544  Ibidem.
545  Ivi, p. 398; trad. it., p. 265. Si ricordi l’inizio del saggio: «Smarrito il suo 
significato originario di saggezza di vita perseguita con metodo, il nome di 
filosofia venne ben presto rivendicato a titolo di ornamento dell’intelletto 
di pensatori fuor del comune, per i quali rappresentò una sorta di rivela-
zione d’un mistero» (Ivi, p. 389; trad. it., p. 257). Contro tale deviazione, la 
conclusione della Critica della ragion pratica ricorda che «la scienza (critica-
mente cercata e metodicamente avviata) è la porta stretta che conduce alla 
dottrina della saggezza, se per questa non s’intende semplicemente ciò che 
si deve fare, ma ciò che deve servire da regola ai maestri per spianar bene e 



278

Questa prospettiva – che spiega in parte anche una certa reticen-
za kantiana verso l’oralità – non riflette un atteggiamento elitario, 
ma sottolinea come la partecipazione critica sia un elemento intrin-
seco alla filosofia. È un compito che rimane aperto anche dopo la sco-
perta del concetto cosmico. La filosofia deve ripensare la propria for-
ma per non diventare altro da sé. Qui l’osservazione di Franzel, pur 
senza risolvere i limiti strutturali, diventa decisiva: anche se Kant 
avesse elaborato una teoria positiva dell’oralità – cosa che, come no-
ta Franzel, non fece mai –, la scrittura resterebbe il nodo centrale del-
la filosofia come scienza discorsiva. Nell’orizzonte kantiano, infatti, 
l’oralità non potrebbe mai offrire una risposta pienamente soddisfa-
cente alla contraddizione costitutiva della scrittura filosofica, né al ri-
schio che essa soffochi il pensiero critico.

Se ciò è plausibile, allora la posizione kantiana attraversa alcuni 
problemi già segnalati dalla critica platonica alla scrittura nel Fedro, 
ma a un livello ulteriore di complessità. Come mostra Derrida546, tale 
critica porta con sé una polisemia ineludibile: la scrittura è pharma-
kon, insieme rimedio e veleno. Platone tenta di superare questa ambi-
valenza attribuendo il primato all’oralità; Kant, invece, mostra il suo 
inerire al cuore della scrittura stessa, e dunque della filosofia. Così, in 
maniera quasi platonica, si potrebbe vedere in Kant una filosofia che 

far conoscere la via verso la saggezza, che ciascuno deve seguire […]; una 
scienza, custode della quale deve sempre restare la filosofia» (KpV, p. 163; 
trad. it., p. 357).
546  Cfr. Derrida, La farmacia di Platone. Ferrarin nota che «in se stesse le 
conoscenze sono mute, come la scrittura per Socrate nel Fedro di Platone; è 
sempre il nostro giudizio a portarle in vita» (Id., I poteri della ragion pura, p. 
79). Ciononostante, l’interprete non approfondisce i problemi che ne deri-
vano per la filosofia, riproducendo così la frattura tra le cognizioni (scritte) 
e la vitalità della nostra attività razionale. Il problema non credo si risolva 
osservando che l’apprendere è l’apprendere un metodo, poiché la filosofia 
è anche la scienza del rapporto di ogni conoscenza con i fini della ragione. 
Sulla relazione tra scienza e saggezza, si veda C. La Rocca, La saggezza e l’u-
nità pratica della filosofia kantiana, in Id., Soggetto e mondo: Studi su Kant, 
Venezia, Marsilio, 2003, pp. 217-242, e Illetterati, Sul concetto di filosofia, pp. 
467-468.



279

non può che articolarsi nella scrittura, esponendosi al rischio costan-
te di ridursi a mera dottrina storica per non essere entusiasmo non-di-
scorsivo547. Se si prende sul serio la contraddizione intrinseca della 
scrittura, i problemi kantiani appaiono persino più radicali di quelli 
platonici: non perché la scrittura sia l’unica dimensione disponibile, 
ma perché il suo altro non può mai scioglierne davvero i nodi. È nella 
scrittura, e solo in essa, che la filosofia, nel differenziarsi da altri sa-
peri, resta sempre esposta al rischio di cadere in storicità. Ed è nella 
scrittura, e solo in essa, che tale rischio può essere affrontato.

2. L’Enciclopedia e la sua esecuzione
In Kant, la tensione tra scrittura filosofica e partecipazione non 

soltanto persiste, come ha mostrato Franzel, ma diventa costitutiva 
della natura stessa dell’indagine filosofica. In questo intreccio si rive-
la l’essenza della filosofia: la scrittura si fa insieme simbolo e veicolo 
della sua specificità – non riducibile a dottrina storica (sempre pos-
sibile), né assimilabile alla scienza matematica (impossibile). Le diffi-
coltà proprie della scrittura assumono così un ruolo decisivo, sia per 
(i) la configurazione del concetto di filosofia in quanto tale, sia per 
(ii) la ridefinizione della partecipazione filosofica, una volta chiari-
ta la natura discorsiva della disciplina contro ogni fraintendimento.

L’antinomia che caratterizza la filosofia nel periodo berlinese di 
Hegel prende forma in questo punto. La discussione su come vada 
formulata filosoficamente la domanda sul bisogno e sulla partecipa-
zione alla filosofia – senza presupporla in un tempo che è la stessa 
filosofia a definire come tempo di crisi, né dando per scontati i luo-
ghi in cui la filosofia viene eseguita – occuperà il prossimo capito-
lo. Qui si tratta di interrogare il modo in cui l’Enciclopedia non lascia 
indiscussa la formazione della soggettività, mentre si produce come 
scienza consapevole di poter essere appresa e insegnata. L’inclusio-
ne di questa istanza è tutt’altro che univoca: non può essere relegata 
sullo sfondo senza compromettere la pretesa critica della filosofia; al 

547  Sulla polemica con Platone e la critica alla possibilità di un’intuizione 
intellettuale si veda TP, p. 398s; trad. it., p. 265s.



280

tempo stesso, proprio per essere problematizzata deve essere rifor-
mulata all’interno dello sviluppo scientifico della filosofia, evitando 
di riprodurre sotterraneamente l’immagine iniziale del rapporto tra 
soggettività e scienza come di due ‘entità’ esterne l’una all’altra:

[…] il punto di vista che appare qui come immediato deve diventare, 
dentro la scienza, risultato, e propriamente risultato ultimo, nel 
quale essa attinge di nuovo il suo cominciamento e ritorno in sé. 
[…] il concetto della scienza, e cioè, il primo, – e perché è il primo 
contiene la separazione che rende il pensiero oggetto per un soggetto 
(parimente esteriore), che si mette a filosofare – deve essere compreso 
nella scienza stessa. Questo è appunto il suo unico fine, la sua opera 
e la sua mira: giungere al concetto del suo concetto, e così al ritorno 
in sé ed al completo appagamento548.
La filosofia non può presupporre la formazione critica come un 

punto di partenza. Farlo significherebbe stabilire cosa sia la filoso-
fia prima ancora della filosofia stessa – e questo, per Hegel, è un ge-
sto antifilosofico549. Al contrario, la filosofia lavora sulla formazione 
della soggettività proprio perché – in maniera solo apparentemente 
paradossale – non si definisce in funzione di ciò che il soggetto filo-
sofante già è o di ciò di cui avrebbe bisogno. Non solo non assume in 
anticipo gli effetti che il suo svolgimento avrà sul soggetto, ma si im-
pegna da subito a non rimanere prigioniera di un’immagine secon-
do cui la scienza sarebbe per un soggetto: ossia, quella immagine che 
inevitabilmente si riproduce anche quando si impegna in un’artico-
lata diagnosi del tempo, delle fratture in cui i soggetti si muovono, 
perché surrettiziamente presenta la soggettività come qualcosa su cui 
la scienza agirebbe, vincolandosi a essa. Al contrario, la filosofia af-

548  Enz, §17; trad. it., pp. 25-26.
549  Cfr. Enz, §10; trad. it., p. 16: «Quel pensiero del modo di conoscenza, 
che è conoscenza filosofica, ha bisogno esso stesso, considerato così sotto 
l’aspetto della sua necessità come della sua capacità a conoscere gli oggetti 
assoluti, di essere giustificato. Ma la giustificazione è essa stessa un cono-
scer filosofico, che perciò ha luogo solo dentro la filosofia. Una spiegazio-
ne preliminare sarebbe quindi antifilosofica, e non potrebbe consistere in 
altro che in un tessuto di presupposti, di asserzioni e di raziocini, – cioè di 
affermazioni accidentali, a cui con pari diritto se ne potrebbero opporre al-
tre contrarie».



281

ferma esplicitamente di lavorare al suo proprio sviluppo scientifico e 
basta. Ma questo è l’unico modo filosofico di rendere conto di ciò che 
la scienza può essere come formazione della soggettività550, «educa-

550  Si potrebbe obiettare che Hegel abbia ben presente il riferimento alle 
soggettività come fine specifico ed esplicito della filosofia, e che un accento 
quasi esclusivo sulla scienza rischi di far perdere di vista un elemento es-
senziale: quello che Hegel sintetizzava, come movente, nella famosa lette-
ra a Schelling del 2 novembre 1800: «Nella mia formazione scientifica, che è 
partita dai bisogni più subordinati degli uomini, dovevo essere sospinto ver-
so la scienza, e, nello stesso tempo, l’ideale degli anni giovanili doveva mu-
tarsi in forma riflessiva in un sistema» (Briefe, pp. 59-60, enfasi mia). Se si 
considerano testi come, per esempio, il frammento La contraddizione sempre 
crescente… (GW 5, pp. 16-18) – su cui hanno portato l’attenzione R. Bodei 
(Scomposizioni. Forme dell’individuo moderno, Torino, Einaudi, 1987, pp. 15-
58), A. Nuzzo (Contradiction in the Ethical World: Hegel’s Challenge for the 
Times of Crisis, in Freiheit, Akten der Stuttgarter Hegel Kongress 2011, a cura 
di G. Hindrichs e A. Honneth, Stuttgart, Klostermann, 2011, pp. 627- 648) e, 
più di recente e in modo dettagliato, G. Luciano (Critical Bildung. Hegel and 
the Logic of Diremption, Leiden, Brill, 2025) –, questi evidenziano un legame 
decisivo della filosofia all’umano, alla contraddizione vissuta nella forma di 
un sentimento di sofferenza individuale, prodotto da quello iato tra un in-
terno aspirazionale, desiderativo, e l’esterno della vita sociale, che la filoso-
fia è chiamata a togliere. A mio avviso, nella riflessione hegeliana berline-
se non si tratta di negare questo punto, ma di radicalizzarlo filosoficamente. 
La differenza sta nell’impegno hegeliano a trovare il modo, filosoficamente 
più consistente, di formulare quel compito critico ed emancipatorio, e di realiz-
zarlo. Se è chiaro che il movente non viene sconfessato, e vi è una continui-
tà nella riflessione hegeliana, occorre rilevare però la distanza significativa 
circa il modo in cui la filosofia si pensa: non muovendo dalla constatazione, 
pur complessa, di sofferenze soggettive, motivate da ragioni sociali e stori-
che, ma da una messa in questione radicale che non presupponga nemme-
no quel punto di partenza, e con esso una certa immagine del ruolo della 
filosofia. È qui che si gioca, a mio avviso, lo specifico del lavoro hegeliano: 
non soltanto come diagnosi, critica immanente delle contraddizioni vissute, 
e lavoro in direzione della loro trasformazione, ma problematizzazione radi-
cale del modo in cui la presentazione stessa di un simile compito debba esse-
re filosoficamente problematizzata nel medesimo processo attraverso cui la 
filosofia si giustifica come scienza e si mostra consapevole di come si ripro-



282

zione e disciplina della coscienza [Bildung und Zucht des Bewußts-
eyns]»551.

Ne derivano due conseguenze: ogni presa in carico esplicita del 
rapporto tra soggettività e sapere non rappresenta il modo definitivo, 
filosofico, di pensare tale relazione, ma solo un momento da rielabo-
rare criticamente affinché la filosofia si costituisca come scienza; solo 
attraverso la problematizzazione filosofica del suo apparire (histori-
sch2) la filosofia può elaborare in modo coerente il problema del suo 
rapporto con chi vi si dedica, e quello della sua formazione.

duce. In ciò la filosofia è chiamata a prendere coscienza di ciò che è implica-
to nella sua antinomia, e lavorare criticamente su ciò che si accompagna al 
suo primo apparire – compreso il rinvio alla soggettività, e la diagnosi del 
tempo di crisi. Un simile approccio presenta, a mio giudizio, due vantaggi ri-
spetto alle prime formulazioni. In primo luogo, consente di approfondire la 
diagnosi del tempo, estendendola a quelle forme pervasive di non-coscien-
za della scissione, là dove la sofferenza non è ancora sentita e la contraddi-
zione non è propriamente vissuta. La filosofia funziona allora come presa 
di coscienza, spesso violenta, della propria alienazione – non limitandosi a 
partire da questa, ma sviluppando una riflessione critica sul modo in cui il 
suo prodursi come scienza è parte di quella stessa diagnosi. In secondo luo-
go, questa estensione della diagnosi esige strumenti epistemologici più ela-
borati e complessi, che permettono di lavorare filosoficamente a una filoso-
fia radicalmente critica sulla propria antinomia, tanto sul margine interno 
(contenuti e metodo) quanto su quello esterno (organizzazione come sape-
re, trasformazione della soggettività, diagnosi sui tempi e sui luoghi in cui si 
produce), e soprattutto sul loro legame indissolubile, fino a problematizzare 
proprio una simile dicotomia. In questo senso, l’impossibilità per la filosofia 
di vedere esaurito il suo concetto rimanendo all’interno di una presentazio-
ne di sé come una critica sulle scissioni e un lavoro fatto per la coscienza – 
se questo lavoro non trova la propria rideterminazione critica nello sviluppo 
della filosofia come scienza, che ne riscrive il significato, ma rimane legata 
ai presupposti che abitano l’immagine della sua prima presentazione – non 
indica una trascuratezza della soggettività a favore di una scienza astratta, 
al modo di un presunto dualismo tra un giovane Hegel interessato alla sto-
ria e alla cultura e un Hegel maturo rivolto al sistema. Al contrario, segnala 
la posta in gioco di un lavoro filosofico su ciò che è filosofia. La discussione 
di questa tesi è oggetto di questa seconda parte dello studio.
551  WdL I, p. 42; trad. it., p. 41.



283

In quanto Darstellung filosofica – nel senso messo in luce nel 
primo capitolo, ossia come performance espositiva – l’Enciclopedia 
svolge una funzione duplice: da un lato costituisce il filo rosso delle 
lezioni, dalle quali riceve completamento, dall’altro è un libro552 indi-

552  Sotto questo aspetto, il testo enciclopedico presenta forse un’analogia 
con quello teatrale. Come osserva Luigi Allegri (Scritture per la scena. Legge-
re i testi teatrali, Roma/Bari, Laterza, 2021), il testo teatrale è generalmente 
inteso, nella sua differenza rispetto agli altri testi, come «una scrittura a pri-
ori rispetto allo spettacolo ma che tuttavia è al suo servizio» (p. 15). E tut-
tavia, sin dalle prime riflessioni sul teatro, si afferma anche il principio se-
condo cui «il testo teatrale viene prima, cronologicamente ma in certo senso 
anche ontologicamente, di un evento teatrale a cui il testo dovrebbe invece 
servire e che con questa impostazione teorica assume sostanzialmente la 
funzione in sostanza ancillare di illustrarlo» (p. 16). In termini drammatur-
gici, si potrebbe allora dire che il testo filosofico è funzionale alla messa in 
scena della Darstellung a lezione, eppure conserva al tempo stesso una pro-
pria dignità autonoma come testo scritto – anzi, è proprio la scrittura l’ele-
mento decisivo da cui dipende la possibilità che, tra gli effetti prodotti, ci sia 
la consapevolezza di un sapere autocritico. In questo senso è particolarmen-
te istruttiva la Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, dove Hegel ri-
chiama l’attenzione sulla natura produttiva del compendio in quanto testo 
a stampa destinato a un pubblico: «La motivazione immediata alla pubbli-
cazione di questo compendio è il bisogno di dare in mano ai miei ascoltato-
ri una guida per le lezioni che io tengo, in conformità del mio ufficio, sulla 
Filosofia del diritto. Questo manuale è un’esposizione ulteriore, soprattutto 
più sistematica [mehr systematische Ausführung derselben Grundbegriffe], 
dei medesimi concetti fondamentali che su questa parte della filosofia sono 
già contenuti nella Enciclopedia delle scienze filosofiche (Heidelberg 1817) da 
me altra volta destinata alle lezioni. Ma il fatto che questo compendio do-
vesse apparire a stampa, che quindi anche giunga di fronte a un più vasto 
pubblico, divenne la motivazione ad esporre talvolta già qui più ampiamen-
te le annotazioni, che in un primo momento dovevano menzionare in brevi 
cenni le concezioni affini o divergenti, conseguenze ulteriori e simili (il che 
avrebbe ricevuto nelle lezioni la sua debita dilucidazione [Erläuterung]), al 
fine di chiarire talora un più astratto contenuto del testo, e di avere un più 
ampio riguardo a concezioni che ci sono d’intorno, correnti nel tempo pre-
sente. Così è sorto un numero di annotazioni più estese di quanto altrimenti 
comporta il fine e lo stile di un compendio» (R, p. 5; trad. it., p. 3).



284

rizzato a un pubblico preciso, ossia «lo spirito della gioventù, […] non 
ancora imprigionata nel sistema degli scopi limitati del bisogno e per 
sé ancora capace della libertà di un’occupazione scientifica disinteres-
sata»553. La tensione che qui emerge – tra l’esplicita inclusione di un 
destinatario e la sua radicale definizione nel processo di formazione 
a scienza, che costituisce «il suo unico fine, la sua opera e la sua mi-
ra»554 – sarà esaminata in questo capitolo nei termini di una pragma-
tica del testo.

Assumo il termine nel senso che Umberto Eco sviluppa in Lector 
in fabula, dove indica «l’attività cooperativa che porta il destinatario 
a trarre dal testo quel che il testo non dice (ma presuppone, promette, 
implica ed implicita), a riempire spazi vuoti, a connettere quello che 
vi è in quel testo con il tessuto dell’intertestualità da cui quel testo si 
origina e in cui andrà a confluire»555. Nel sistema berlinese, però, la 
cooperazione non consiste tanto nel colmare spazi vuoti, quanto nel-
lo sperimentare contraddizioni che lo sviluppo del pensiero costrin-
ge a sperimentare, che hanno l’effetto di interrompere, nel soggetto, 
la familiarità con ciò che gli sembrava essere più noto (le opposizioni 
astratte, prodotte dall’intelletto, in cui perlopiù si muove nel mondo) 
e rendere visibili quei processi che lo fanno essere ciò che è, e che 
crede di dominare. A un ulteriore livello, l’inclusione della soggetti-
vità si verifica nel connettere possibilità che si aprono e si chiudono, 
facendo esperienza del modo in cui si articola criticamente l’appari-
re della scienza, che implica la rideterminazione di ciò che un certo 
momento aveva acquisito, e la sua revisione entro una prospettiva 
scientifica più ampia. Il soggetto è così chiamato a partecipare atti-
vamente al lavoro che il testo produce: impara a formulare domande 
e a vedere come le risposte avanzate riconfigurano alla radice le do-
mande stesse.

Ciò che tiene uniti i due processi, distinti (per scopi analitici) in 
processo scientifico e processo di formazione, è la critica. Approfon-
dirne la duplicità – scientifica, in quanto movimento del sapere verso 

553  D1818, pp. 17-18; trad. it., pp. 224-225.
554  Enz, §17; trad. it., p. 26.
555  Eco, Lector in fabula, p. 11.



285

la consapevolezza, e formativa, in quanto trasformazione dei destina-
tari – significa riprendere quanto emerso finora e valutarne le impli-
cazioni, mostrando in particolare che: la formazione critica del sog-
getto pensante è problematizzata proprio quando la scienza procede 
nella propria dimostrazione (2.1.1); l’avanzare critico del sapere sul 
proprio historisch2 non lascia intoccato il soggetto, al modo di un sa-
pere scolastico, perché anzi ne mette in crisi la pretesa solidità (2.1.2).

2.1 Forme della critica
Nel capitolo precedente, l’attenzione era rivolta al modo in cui 

l’elevazione dell’historisch2 a scienza, articolata attraverso la produ-
zione e la critica di un historisch3, consente di tematizzare in manie-
ra immanente – e quindi di criticare dall’interno – la definizione, e 
la struttura del giudizio che la fonda, quale forma di organizzazione 
della scienza come sapere. L’analisi dell’esposizione discorsiva del-
la logica enciclopedica ha mostrato come questa critica si rivolge a 
una modalità fondamentale di organizzare il sapere, ossia la metafi-
sica scolastica.

È rimasto, tuttavia, in secondo piano il fatto che la forma di pen-
siero che Hegel tematizza nella Prima posizione del pensiero rispetto 
all’oggettività non coincide soltanto con una modalità teorica propria 
della scolastica, ma rappresenta anche «il modo di procedere quoti-
diano della coscienza»556, ossia la maniera comune in cui si organizza 
l’esperienza. La critica immanente della forma che ne costituisce la 
base, ossia il giudizio, non ha soltanto conseguenze interne alla con-
figurazione della scienza, ma incide direttamente sulla soggettività e 
sulla sua costituzione.

Nella forma nel giudizio (S è P) – che trattiene insieme unità (il 
soggetto è il predicato, e il predicato è il soggetto) e differenza (sog-
getto e predicato non sono lo stesso) tra soggetto e predicato senza 
però renderne effettivamente ragione – si riproduce la dinamica fon-
damentale dell’esperienza, segnata da una oscillazione costante e ir-
risolta fra due direzioni divergenti. Da una parte, il soggetto si lascia 

556  Enz, §26; trad. it., p. 41.



286

catturare dall’oggetto: vi si immerge nel percepirlo, nel manipolar-
lo, nel servirsene, e in questo ‘perdersi’ in esso è il proprio oggetto. 
Dall’altra, il soggetto si ritrae dall’oggetto: lo pone come altro da sé, 
lo fissa nella sua differenza, e proprio in questo movimento di sepa-
razione e di distanza guadagna la consapevolezza di ciò che è (o crede 
di essere). L’esperienza della coscienza naturale è, perciò, attraversa-
ta da una tensione che essa da sola non può ancora sciogliere, e che 
struttura di fatto la soggettività.

Nella modernità, il soggetto non è mai semplice punto d’origine, 
ma si scopre risultato di processi complessi che lo attraversano e lo 
determinano, ossia mediazioni sociali, simboliche e istituzionali nel-
le quali non si esaurisce mai interamente, ma che crede di domina-
re. Ogni nuova determinazione, sul piano delle attitudini, delle com-
petenze, dei costumi – al pari di un predicato in un giudizio – rende 
il soggetto più articolato, ricco, e, nello stesso gesto, rilancia però la 
sua lacerazione, il suo non essere quella determinazione. Ogni nuova 
determinazione dell’identità è infatti insieme segno di compimento, 
perché arricchisce ciò che il soggetto è, e di rinnovata scissione, nel 
tentativo di determinare ciò che il soggetto in realtà sarebbe. La sog-
gettività è dunque presa da un movimento duplice: è un effetto, pro-
dotto dei linguaggi in cui pensa e parla, delle forme sociali in cui si 
riproduce ed è disciplinato, finanche nei desideri che la animano; ma 
è anche, contemporaneamente, il movimento attivo attraverso cui il 
riconoscimento in ruoli e funzioni viene esposto alla costante ecce-
denza che lo informa.

Fino a quando la forma del giudizio non viene tematizzata e ride-
finita nella scienza – insieme alle determinazioni del pensiero (finito/
infinito, singolare/universale, sostanza/accidentalità, necessità/con-
tingenza…) –, la soggettività resta prigioniera di un’oscillazione che 
blocca qualsiasi tentativo di critica: da un lato, la passività acritica di 
chi è a tal punto immerso in forme di alienazione che non avverte 
nemmeno più il bisogno di riattivare la possibilità di pensare e agi-
re diversamente; dall’altro, la pretesa illusoria di mantenere una po-
sizione sovrana, fondativa, rispetto a ciò che in realtà la costituisce. 
Così facendo, si riproducono quelle dicotomie fondamentali – pub-
blico/privato, sociale/individuale, coercizione/autonomia – che im-



287

pediscono di pensare e operare veracemente la trasformazione, e di 
comprendere i processi di determinazione all’interno del movimento 
reale, storico, in cui si producono.

Si tratta allora di comprendere in che senso i due livelli – la for-
mazione della soggettività e l’autocritica della filosofia – non siano 
separati, ma si implichino reciprocamente, al punto che il primo è 
compreso e ripensato all’interno del secondo.

2.1.1 Dalle rappresentazioni ai concetti, e ritorno

Il lavoro critico sulle rappresentazioni e sui loro presupposti co-
stituisce la definizione introduttiva che Hegel offre della filosofia 
nell’Annotazione al §3 dell’Enciclopedia: «la filosofia pone, al posto 
delle rappresentazioni, pensieri, categorie e, più propriamente, con-
cetti»557. Il movimento di traduzione dalle rappresentazioni ai concet-
ti558 e la direzione tutt’altro che lineare di tale processo, trovano un 
chiarimento esemplare in un passo delle Lezioni sulla filosofia della 
religione559. Quando ci si interroga sul significato del termine ‘Dio’ in 
definizioni come ‘Dio è l’eterno’, ‘Dio è l’infinito’, ci si imbatte imme-
diatamente in un paradosso: l’espressione sembra già essere portatri-
ce di senso prima ancora che se ne chiarisca il contenuto concettua-
le. In un certo senso, essa è già significante in qualche modo, perché 

557  Enz, §3 A; trad. it., p. 6.
558  Al tema è stato dedicato di recente il volume XLIX (1-2), 2020, di «Veri-
fiche» curato da S. Hrnjez e E. Nardelli.
559  Su questo hanno portato l’attenzione, in particolare, M. Clark, Logic and 
System. A study of the Transition from “Vorstellung” to Thought in the Phi-
losophy of Hegel, Martinus Nijhoff, The Hague, 1971 e P. Valenza, La circo-
larità di rappresentazione e concetto nella filosofia della religione di Hegel, 
«Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 63-77, p. 74s. Recentemente la 
questione del rapporto tra rappresentazione e concetto è stata ripresa più 
estensivamente da N. Cristante, in Logos e verità. Sulla relazione tra pensie-
ro e linguaggio nella filosofia di Hegel, Milano, Mimesis, 2025, mentre quella 
tra la rappresentazione e il linguaggio da S. Pieroni, Linguaggio, concetto e 
realtà. L’ontologia relazionale di Hegel, Napoli, Orthotes, 2024, in particola-
re pp. 21-64.



288

se ne presuppone una certa rappresentazione appresa in un contesto 
religioso, familiare, o storico, che può rimandare a immagini più o 
meno elaborate. Questa rappresentazione sollecita però un lavoro di 
determinazione concettuale. Se, prima ancora di sapere che cosa una 
parola significhi, si dispone già di una serie di elementi significanti, il 
significato di Dio non si esaurisce però qui. Non è questo il significa-
to di ‘significare’ che interessa la filosofia: «Se ci chiediamo che cos’è 
Dio, che cosa significa l’espressione ‘Dio’, vogliamo che ce ne sia da-
to il pensiero»560. Determinare il significato concettuale equivale per 
Hegel all’intero compito della filosofia, se è vero che «ciò che voglia-
mo sapere è l’assoluto, l’idea, la natura concettuale di Dio, la natura 
di Dio colta nel pensiero, o l’essenza logica di Dio»561. Il termine ‘Dio’ 
denota così lo stesso contenuto logico del termine ‘assoluto’: il pen-
siero concreto, pensato filosoficamente, è al tempo stesso il significa-
to di Dio e dell’assoluto.

Il passaggio al concetto esige una ridefinizione critica, nella scien-
za, di ciò che caratterizza strutturalmente la rappresentazione, la qua-
le si dà originariamente come qualcosa di posto davanti alla soggetti-
vità, un che di costituito a cui il soggetto si relaziona per conoscerlo. 
Questo lavoro di rideterminazione procede in una duplice direzione: 
implica la critica dell’opposizione del soggetto al contenuto, cioè la 
rigidità della contrapposizione tra soggetto conoscente e oggetto da 
conoscere (Dio), e richiede contestualmente di oltrepassare la fissità 
delle determinazioni differenziate implicate nelle rappresentazioni, 
mostrando, attraverso determinazioni concettuali, il nesso intrinse-
co che le lega e che la rappresentazione, in quanto tale, non riesce a 
giustificare.

In questo movimento, pur operando sul terreno del concettuale 
e ponendo al centro la necessità di superare i presupposti inscritti 
nella forma stessa della rappresentazione – la separazione dal sog-
getto e l’indeterminatezza delle differenze implicate –, Hegel non ri-
muove ma tematizza la tensione strutturale che abita il rapporto tra 

560  VPR I, p. 34; trad. it., p. 93. Nella nuova edizione critica delle lezioni di 
filosofia della religione, un passo corrispondente è in GW 29,1, pp. 118-119.
561  Ibidem.



289

rappresentazioni e concetti, e l’après coup a cui si è esposti quando 
di un termine se ne chiede il significato. A riprova di ciò, proprio nel 
punto in cui sembra si sia raggiunto (a grandi linee) ciò che signifi-
ca offrire una definizione di qualcosa per mezzo del suo concetto, la 
direzione dell’indagine si mostra come nient’affatto unidirezionale: 
emerge la necessità di un movimento inverso, dal concetto alla rap-
presentazione:

Noi però c’interroghiamo ancora in un altro senso, che richiede 
la cosa opposta. Infatti, se cominciamo dalle pure determinazioni 
del pensiero e non dalla rappresentazione, può darsi il caso che lo 
spirito non si senta appagato, non si senta a casa propria in questa 
determinazione del pensiero, e si chieda che cosa può significare 
questa pura determinazione del pensiero. […] Se c’interroghiamo 
in un caso del genere, allora ‘significato’ è l’opposto di quel che 
era prima562. Qui si esige un’intuizione, una rappresentazione della 
determinazione di pensiero, un esempio [Beispiel], qualcosa che 
esemplifichi [ein Beiherspielendes] il contenuto che prima era dato 
solo nel pensiero563.

562  A questo riguardo nella Nachschrift Hotho si legge: «Infatti, se prima 
volevamo venire a sapere l’essenza più intima, il concetto di un oggetto che 
si trovava davanti a noi, la sua esteriorità non ci soddisfaceva; ma ora che 
lo abbiamo davanti a noi secondo la sua essenza più interna, secondo il suo 
pensiero, il bisogno opposto ci spinge a dare esteriorità a questo pensiero 
puro» (VPR I, p. 34; trad. it., p. 93, nota 5).
563  VPR I, pp. 34-35; trad. it., p. 93; GW 29,1, pp. 118-119. L’espressione 
‘esempio’ è qualcosa che per Hegel contiene già la rappresentazione di 
questo movimento. Così scrive Hotho nella sua Nachschrift: «Nel termine 
‘esempio’, tuttavia, l’esteriorità è al contempo riconosciuta come qualcosa 
che esemplifica soltanto, ma il puro pensiero è riconosciuto come l’elemen-
to sostanziale. E questo duplice significato del significato ce lo indica l’idea 
che, come il concetto interno, come il puro pensiero, procede però parimenti 
fino all’alienazione di sé, si dà negli esempi di sé e, nel fare ciò, resta l’ele-
mento essenziale, pur diventando per se stessa l’esempio di sé» (ibidem, no-
ta 6). Sul ruolo speculativo dell’esempio rimando agli studi di A. Warminski, 
Readings in Interpretation: Hölderlin, Hegel, Heidegger, Minneapolis, Univer-
sity of Minnesota Press, 1987; Id., Reading for Example: ‘Sense-Certainty’ in 
Hegel’s Phenomenology of Spirit, «Diacritics», estate 1981, e al recente con-
tributo di J. Mácha, Beispiel / By-Play in Hegel’s Writings, «Verifiche», 49 (1-
2), 2020, pp. 227-241.



290

Il secondo punto di vista è, dunque, opposto al primo: il signi-
ficato deve ora essere ricavato a partire dalle pure determinazioni 
concettuali e arrivare alla dimensione rappresentativa – come Dio 
e la sua rivelazione, includendo gli elementi storici564. In questo pas-
saggio si avverte la difficoltà dell’elemento speculativo, che priva il 
pensiero finito, soggettivo, della sua apparente immediatezza, condu-
cendolo in uno spazio concettuale in cui non si sente a casa. È allora 
possibile che, nel significato speculativo di un termine, la soggettivi-
tà non riconosca ciò in cui riponeva la propria fede, come nel caso del 
Dio rappresentato, cui si sostituisce il Dio pensato. Tale smarrimento 
può arrivare a un rifiuto del razionale, percepito come astratto o in-
capace di elevare l’animo, di offrire alla soggettività un contenuto in 
cui possa riconoscersi immediatamente.

Tale smarrimento, però, non è il punto di arrivo del lavoro filoso-
fico – se non in alcune maniere, contemporanee a Hegel, di fare filo-
sofia, che sono aride rispetto alla soggettività che vi si dedica come a 
un sapere non trasformativo, estraneo. Esso però non è un che di evi-
tabile, una violenza aggirabile per arrivare direttamente, come con 

564  Colpisce che, nel testo, una delle occorrenze della questione della rive-
lazione sia proprio nel contesto di questa ‘teoria del significato’: «Se comin-
ciamo così dalla rappresentazione di Dio e c’interroghiamo sul suo signifi-
cato, si esige da un lato l’idea di Dio, l’assoluto, l’essenza colta nel concetto, 
e questo significato è comune con l’idea logica; ma Dio non è solo essere 
in sé, egli è altrettanto essenzialmente per sé. Egli è spirito, e non lo spirito 
finito, bensì quello assoluto, ed egli è spirito per il fatto che non è solo l’es-
senza che si mantiene nel pensiero, ma è anche ciò che si manifesta, ciò che 
si dà rivelazione, oggettività. Se quindi nella filosofia della religione consi-
deriamo l’idea di Dio, abbiamo contemporaneamente davanti a noi anche 
il modo della sua rappresentazione; egli rappresenta soltanto se stesso e si 
rappresenta soltanto a se stesso. Questo è il lato dell’esistenza dell’assoluto. 
Nella filosofia della religione abbiamo quindi come oggetto l’assoluto, ma 
non semplicemente nella forma del pensiero, bensì anche nella forma della 
sua manifestazione. – L’idea universale va dunque colta nel suo significato 
assolutamente concreto, che contiene la determinazione del manifestarsi, 
del rivelarsi. Questo lato dell’esistenza deve però essere ripensato a sua vol-
ta nella filosofia ed essere colto col pensiero» (VPR I, p. 35; trad. it., p. 94).



291

un colpo di pistola, alla verità565. Quest’ultima non è, infatti, altro che 
l’esposizione, necessariamente discorsiva, di un contenuto secondo 
tutte le determinazioni che sono implicate nella sua articolazione.

L’aspetto cruciale è il fatto che ciò che appare come un accomo-
damento per lo spirito – il fatto che «può darsi il caso che lo spirito 
non si senta appagato, non si senta a casa propria in questa determi-
nazione del pensiero»566 – non ha natura meramente soggettiva, ma 
corrisponde a un’esigenza interna alla scienza. La tensione tra rap-
presentazione e concetto, e la necessaria bidirezionalità che muove 
non solo da rappresentazioni a concetti ma anche da concetti a rap-
presentazioni, non costituisce un elemento estrinseco alla scienza a 
favore della soggettività, ma una modalità propria dello speculativo 
di articolare la propria esposizione, che si serve di Avvertenze, Intro-
duzioni, Concetti preliminari e Annotazioni, come historisch2 su cui 
lavorare criticamente per essere consapevole della forma che assu-
me la propria auto-critica, come visto nell’analisi delle definizioni 
dell’assoluto nella logica enciclopedica567. Se è vero che, nell’esame 

565  Sul rapporto, strutturale, tra violenza e soggettività, Illetterati mostra, 
in modo pregnante, che per Hegel «non c’è soggetto senza violenza. Esse-
re soggetto […] significa fare i conti con la violenza, significa riconoscere 
la violenza come qualcosa di determinante il proprio modo d’essere» (L. Il-
letterati, Soggettività e violenza. Una prospettiva hegeliana, in Il campo della 
metafisica. Studi in onore di Giuseppe Nicolaci, a cura di C. Agnello, R. Cala-
darone, A. Cicatello e R.M. Lupo, Palermo, Palermo University Press, 2017, 
pp. 259-281).
566  VPR I, p. 34; trad. it., p. 93; GW 29,1, pp. 118-119.
567  La questione del significare, come duplice passaggio che emerge proprio 
dalle definizioni dell’assoluto, è ripresa da Hegel in un breve excursus all’ini-
zio della Dottrina dell’Essenza: «La filosofia ha il diritto di scegliere dal lin-
guaggio della vita ordinaria, che è fatto per il mondo della rappresentazione, 
quelle espressioni che sembrino avvicinarsi alle determinazioni del concetto. 
Non si può trattar di provare, per una parola scelta dal linguaggio della vita 
ordinaria, che anche nella vita ordinaria si colleghi con cotesta parola quel 
medesimo concetto per il quale l’adopra la filosofia, perché la vita ordinaria 
non ha concetti, ma rappresentazioni, ed è la filosofia stessa, di conoscere il 
concetto di quello che altrimenti è semplice rappresentazione. Deve quindi 
bastare che in quelle sue espressioni che vengono adoprate per delle deter-



292

delle determinazioni logiche, il sostrato rappresentativo non è, né 
può essere, ciò in forza di cui il concetto procede nel proprio svilup-
po, la tensione linguistica e rappresentativa non viene taciuta, ma se-
gna al contrario una maniera peculiare dello speculativo di eseguire 
la propria dimostrazione568.

minazioni filosofiche la rappresentazione sappia intravedere approssima-
tivamente una qualche differenza, come in quelle espressioni può accadere 
che vi si conoscano sfumature della rappresentazione, le quali si riferiscono 
più strettamente ai corrispondenti concetti» (WdL III, p. 130; trad. it., p. 805).
568  Cfr. VWdL II, pp. 586-587: «Il prodotto del pensiero, nel nostro proce-
dere logico, deve essere necessario. L’altra questione riguarda il nome che 
attribuiamo al concetto. Può darsi che il nome non corrisponda del tutto al 
concetto. […] In questi casi si fa appello alla nostra coscienza, al modo in cui 
utilizziamo quel nome. Prendiamo, per esempio, l’unità di essere e nulla: en-
trambi sono assolutamente opposti, e tuttavia diremo che la verità è l’unità 
di entrambi. Se ci chiediamo come ciò debba chiamarsi, lo chiameremo di-
venire; e allora si tratterà di vedere se questo contenga in sé le due determi-
nazioni di essere e nulla. Il divenire è perfettamente semplice: è unità e con-
tiene in sé i due momenti sopra indicati. Può accadere che nella lingua non 
si usi una parola nella determinazione precisa in cui la usiamo noi: abbiamo 
i termini essere, esserci (Dasein), essenza, esistenza, realtà effettiva, oggettivi-
tà. Nella lingua comune tutto ciò si trova più o meno sullo stesso piano: e in 
effetti queste parole hanno tutte qualcosa in comune, ma ognuna porta con 
sé delle determinazioni particolari; e per ciascuna di queste determinazioni 
particolari useremo una parola particolare: e, per lo meno approssimativa-
mente, anche nella nostra rappresentazione si fa questa distinzione. Realtà 
effettiva [Wirklichkeit] ha qualcosa di più vigoroso rispetto a esistenza [Exi-
stenz]: ci orientiamo quindi secondo distinzioni approssimative che anche 
la rappresentazione possiede. Questi sono dunque i due lati: il concetto in sé 
[Begriff in sich] e la sua figura peculiare [seine eigenthümliche Gestalt]». Al 
termine della citazione si distingue tra il «concetto in sé» e «la sua peculia-
re forma», una questione che riguarda il potenziale della vaghezza rappre-
sentativa per la determinazione del pensiero rispetto al linguaggio, uno dei 
temi cruciali affrontati a partire dal Concetto preliminare enciclopedico nelle 
tre posizioni del pensiero rispetto all’oggettività, e in particolare nella pri-
ma, dedicata alla vecchia metafisica. Cfr. Bowman, Hegel and the Metaphysi-
cs of Absolute Negativity, p. 92: «il loro nome è scelto dalla sovrabbondanza 



293

Ciò che emerge, dunque, è che, solo in quanto esigenza scientifica, 
il lavoro critico sulle rappresentazioni e sulla forma del giudizio può 
includere le soggettività che si accingono a filosofare. Resta allora da 
chiedersi: una volta mostrato che tale rapporto è radicato nell’esi-
genza critica della filosofia di mostrarsi consapevole del modo in cui 
funziona la sua antinomia, come può l’esecuzione discorsiva della fi-
losofia avere forza trasformativa e non ridursi a un esercizio scolasti-
co che lascia intatta la coscienza?

2.1.2 La proposizione speculativa

Una simile dinamica performativa costituisce, a mio avviso, l’ap-
profondimento berlinese di un processo che non riguarda soltanto 
l’organizzazione della filosofia come sistema – come visto nel capi-
tolo precedente –, ma investe in modo decisivo anche la formazio-
ne critica della soggettività: il processo istanziato dalla proposizione 
speculativa nella Fenomenologia dello spirito.

In essa Hegel affronta il problema dell’esposizione filosofica a par-
tire dalla forma del giudizio, che appare come un presupposto noto e 
non bisognoso di essere discusso: la connessione di soggetto e predi-
cato tramite la copula, in una dinamica che si mostri capace di espri-
mere la verità, ossia il movimento attraverso cui la sostanza diventa 
soggetto. Qui si gioca la differenza specifica della filosofia rispetto a 
due avversari polemici: un sapere puramente storico o matematico, 
in cui il contenuto rimane esterno al processo di dimostrazione, che 
non ne giustifica la necessità, e un formalismo vuoto, che riduce il 
conoscere a puro esercizio privo di contenuti – come scetticismo, al 
quale occorre mostrare che il negativo non è un semplice nulla, ma 
è lo sviluppo stesso del contenuto, la critica della sua immediatezza; 
e come pensare da sé privo di rigore, contro cui bisogna dimostrare 
che il contenuto sostanziale è patrimonio comune, da approfondire e 
acquisire criticamente, aspetto su cui si tornerà più oltre.

Il bisogno di rappresentare l’assoluto come soggetto si è servito di 
proposizioni quali “Dio è ciò che è eterno”, oppure “è l’ordine morale 

del linguaggio e da espressioni vagamente sinonimiche». Sul tema si veda 
anche A. Nuzzo, Vagueness and Meaning Variance in Hegel’s Logic.



294

del mondo”, oppure ancora “è l’amore”, e così via. In proposizioni 
come queste il vero è posto come soggetto soltanto in maniera 
diretta, ma non è presentato come il movimento del riflettersi entro 
se stesso [nicht aber als die Bewegung des sich in sich selbst Reflectirens 
dargestellt]. […] Il soggetto è preso come punto fermo a cui i 
predicati aderiscono come al loro sostegno, attraverso un movimento 
che appartiene a chi detiene il sapere relativo a quel soggetto, e 
che peraltro non si considera appartenente al punto stesso; ma il 
contenuto sarebbe presentato come soggetto unicamente da tale 
movimento569.
Nell’atteggiamento proposizionale naturale, il soggetto sembra 

un fondamento stabile: le rappresentazioni che fungono da soggetto 
della proposizione sono assunte come criterio, unità di misura cui at-
tribuire predicati. Il problema – approfondito nell’Enciclopedia sotto 
la Prima posizione del pensiero rispetto all’oggettività, come visto nel 
precedente capitolo – è che è proprio quel soggetto a dover essere 
determinato attraverso il predicato. Se, ad esempio, Dio è preso come 
soggetto, rimane un fondamento immobile; i predicati che gli si at-
tribuiscono non mostrano il suo svolgimento: l’unità resta estrinseca 
e gli elementi rimangono come erano prima di quel giudizio, assunti 
dalla rappresentazione. Il giudizio, così inteso, non riesce a esprimere 
il processo che rende il soggetto tale.

Eppure, qui interviene una prima rottura: il soggetto della propo-
sizione non rimane un che di inerte, ma si toglie dalla sua posizione 
di fondamento e passa nel predicato – uno spostamento che la forma 
giudizio non riesce tuttavia ad esprimere pienamente:

Questo modo di pensare [il pensare raziocinante] subisce insomma, se 
vogliamo rappresentarcelo così, un contraccolpo [einen Gegenstoß]. 
Incomincia dal soggetto, come se questo permanesse a fondamento; 
ma poiché il predicato piuttosto è la sostanza, esso trova poi che il 
soggetto è passato a predicato, e perciò è levato; e poiché quanto aveva 
l’apparenza di predicato è divenuto in tal modo una massa intera e 
autonoma, il pensare non può vagare liberamente, ma è trattenuto 
da questa pesantezza. – Di solito, per prima cosa il soggetto è posto 
a fondamento come il Sé oggettivo e fisso; di qui, il movimento 
necessario si dirige verso la molteplicità delle determinazioni o dei 
predicati; a questo punto, al posto di quel soggetto, subentra lo stesso 

569  PhG, pp. 20-21; trad. it., pp. 17-18.



295

Io che sa: esso è il vincolo dei predicati e il soggetto che li sostiene 
[an die Stelle jenes Subjects das wissende Ich selbst ein, und ist das 
Verknüpfen der Prädicate und das sie haltende Subject]. Mentre però 
quel primo soggetto si addentra nelle determinazioni stesse e ne è 
l’anima, il secondo soggetto, cioè quello che sa, nel predicato trova 
ancora quel primo soggetto di cui pretendeva d’essersi sbarazzato, 
e al di là del quale vuole ritornare a se stesso; e invece di poter 
costituire l’elemento attivo nel movimento del predicato – con 
raziocini che disquisiscono se a quel primo soggetto sia da attribuirsi 
questo o quel predicato –, esso piuttosto ha ancora a che fare con 
il Sé del contenuto; non dev’essere per sé, ma dev’essere insieme al 
contenuto medesimo570.
L’aspetto che interessa è il fatto che ci sono due ‘soggetti’: il sog-

getto della proposizione mostra di non essere il fondamento stabile, 
e va nel predicato – che dovrebbe costituirne la determinazione – to-
gliendosi. A questo punto compare un secondo soggetto, quello del 
pensiero raziocinante, l’Io che, dopo che è venuto meno il rinvio al 
contenuto determinante, sembra assumere il ruolo di garante dell’u-
nità della determinazione. Il suo muoversi, apparentemente libero, 
tra predicati che possono essere attribuiti al soggetto nel tentativo 
di esaurirne la determinazione, incontra però un urto, un contrac-
colpo nel togliersi del soggetto della proposizione, che in certo modo 
lo spodesta: gli rende impossibile muoversi liberamente, ossia conti-
nuare a ricorrere a sé come unico ‘positivo’ rimasto, e blocca la gene-
razione di nuovi giudizi nel tentativo di tamponare il fallimento della 
forma proposizionale. In ciò si trova dislocato, spogliato dell’illusio-
ne di essere il padrone del processo.

Il processo negativo è dunque duplice: sul piano dell’esposizione 
scientifica, il soggetto e il predicato vengono entrambi messi in mo-
vimento, così che né l’uno né l’altro restino astrazioni immobili, ma il 
soggetto diventi propriamente soggetto proprio perché non è un che 
di immediato, da assumere in quanto tale (come sarebbe in un cono-
scere storico); sul piano del soggetto conoscente, viene meno la sua 
fiducia in un soggetto del giudizio che permarrebbe come fondamen-
to stabile della determinazione, e con essa si toglie anche la pretesa di 
dominare dall’esterno il processo (come sarebbe nella dimostrazione 

570  PhG, p. 43; trad. it., p. 45.



296

matematica). È il soggetto stesso che entra in crisi, scoprendosi coin-
volto nel processo di dissoluzione che si verifica nella forma del giu-
dizio. Il terreno, che si pretendeva solido, vacilla.

Questo duplice processo negativo – che Hegel chiama speculativo 
– non può essere reso nella forma ordinaria del giudizio.

[…] la natura del giudizio o della proposizione in generale, che 
include entro di sé la differenza fra soggetto e predicato, viene 
distrutta dalla proposizione speculativa; e la proposizione identica, 
a cui mette capo il divenire della prima, contiene il contraccolpo 
rispetto a quella relazione. […] nella proposizione “Dio è l’essere”, 
il predicato è “l’essere”; esso ha un significato sostanziale, in cui il 
soggetto si fluidifica. “Essere”, qui, non deve costituire il predicato, 
bensì l’essenza; con ciò il termine “Dio” sembra cessare di essere ciò 
che è in virtù della posizione che occupa nella frase, e cioè quella 
di soggetto stabile. – Il pensare, anziché proseguire nel passaggio 
dal soggetto al predicato, si sente frenato, visto che il soggetto va 
perduto, e si sente ricacciato indietro al pensiero del soggetto, poiché 
ne avverte la mancanza; ovvero, dato che il predicato è enunciato 
a sua volta come un soggetto, cioè come l’essere, come l’essenza 
che esaurisce la natura del soggetto, il pensare rinviene il soggetto 
immediatamente anche nel predicato; e a questo punto il pensare, 
anziché aver ottenuto – tornando entro di sé nel predicato – la 
libera posizione del raziocinare, è ancora immerso nel contenuto; 
o quantomeno si presenta l’esigenza che esso vi sia immerso. […] 
Il pensare perde dunque il suo saldo terreno oggettivo che aveva 
nel soggetto, quando, mentre è nel predicato, viene rimandato al 
soggetto; e in tale predicato non ritorna entro di sé, bensì nel soggetto 
del contenuto571.
La natura stessa del giudizio, fondato sulla distinzione di sogget-

to e predicato, viene fatta deflagrare nella proposizione speculativa. 
Qui il predicato deve divenire totalità di determinazioni, capace di 
esprimere ciò che è sostanziale per il soggetto; e il soggetto, a sua 
volta, deve svilupparsi fino a mostrare il proprio processo di deter-
minazione.

Parallelamente, il soggetto pensante deve rinunciare alla tentazio-
ne di rientrare in sé come garante del processo di determinazione di 
significato, piegando il contenuto ai propri scopi. Deve invece rico-
noscersi nel contenuto stesso, nel suo movimento critico, e lasciar-

571  PhG, pp. 43-44; trad. it., p. 46.



297

si trasformare da esso – proprio in quanto ciò implica un andare a 
fondo. Nel momento in cui si perde come soggetto esterno e astrat-
to, scopre di essere già implicato572 nel processo di articolazione del-
la verità: «invece di costituire l’elemento attivo nel movimento del 
predicato – con raziocini che disquisiscono se a quel primo soggetto 
sia da attribuirsi questo o quel predicato –, esso piuttosto ha ancora 
a che fare con il Sé del contenuto; non dev’essere per sé, ma dev’es-
sere insieme al contenuto medesimo»573. Il posto vuoto del soggetto 
della proposizione coincide così con il decentramento del soggetto 
pensante: l’esperienza del venir meno di un terreno saldo – ciò che 
esistenzialmente si esprime nella perdita di familiarità con il mon-
do, quell’esperienza testimoniata nel passo dalle Lezioni sulla filoso-
fia della religione riportato sopra – diventa possibilità di una prima 
costituzione libera, di una formazione critica.

Nella dinamica critica della proposizione speculativa, non si trat-
ta dunque di collocarsi ‘al di là’ del giudizio, come se fosse possibile 
un punto d’inizio puro, già vero, non compromesso, su cui poggiare 
saldamente i piedi per mettersi al riparo dalla critica. La proposizione 
speculativa è piuttosto la comprensione adeguata di un movimento 
critico che avviene dall’interno della forma del giudizio574. La sua ve-

572  Su questo movimento si veda lo studio di E. Caramelli, Eredità del sensi-
bile, in particolare l’efficace chiarificazione del problema che pone la propo-
sizione speculativa (pp. 21-33).
573  PhG, p. 43; trad. it., p. 45.
574  Una dinamica analoga è ricostruita da Cesaroni a proposito del rapporto 
tra scienze positive, che presuppongono il proprio oggetto e producono co-
noscenze, e la filosofia come scienza speculativa: il concetto, nota opportu-
namente Cesaroni, «introduce una “interruzione” (Unterbrechung) nel corso 
delle rappresentazioni nel punto in cui queste ultime mostrano la propria 
incapacità a rendere ragione di sé (cioè il proprio inevitabile andare ‘a sbat-
tere’ in contraddizioni, in luoghi di non tenuta, cioè in un reale che insiste 
all’interno del campo designato senza potervi trovare posto). Questo “con-
traccolpo” (Gegenstoß) costringe la riflessione a tornare su di sé (resistenza 
alla prima riflessione), trasformandosi da designazione (di una realtà sup-
posta data) ad istruzione (di un nuovo spazio soggetto-oggettivo), mediante 
la creazione di un nuovo concetto che dà consistenza di realtà-razionalità 



298

rità non sta in un singolo enunciato, bensì nel processo stesso di rea-
lizzazione reciproca di soggetto e predicato, di soggetto e sostanza575.

Non stupisce, dunque, che la dinamica istanziata dalla proposi-
zione speculativa si presti a Berlino a diventare coestensiva alla que-
stione dell’esposizione della filosofia e alla sua organizzazione come 
sapere – come si era visto, nel capitolo precedente, esaminando il 
modo in cui la critica alle definizioni dell’assoluto nell’Enciclopedia è 
critica in forma immanente del sapere metafisico-scolastico, ed è au-
tocritica. Tuttavia, ciò che emerge qui è un aspetto decisivo ulteriore 
dell’esecuzione della filosofia rispetto alla sua antinomia: la sua pro-
duzione e critica costituisce un processo che chiama radicalmente in 
questione il soggetto, il pensare, non solo rideterminando il signifi-
cato di ciò che crede di sapere – il senso di predicati come finito, in-
finito, sostanziale, oggettivo, soggettivo –, ma anche esponendolo a 
più riprese alla messa in discussione del modo in cui procede. Men-
tre si fa scienza, la scienza lo decentra, lo espone ripetutamente a una 
perdita da cui non può ripararsi (come in un sapere scolastico) e che 
non è accessoria alla scienza ma strutturale, inseparabile dalla sua 
articolazione come sapere consapevole del suo prodursi e riprodursi. 
L’auto-critica alla forma della Darstellung è una critica alla soggetti-
vità che, come vedremo a breve, si accompagna alla consapevolezza 

al reale o all’impossibile che insisteva nello spazio precedente» (La vita dei 
concetti, pp. 96-97). Come nella proposizione speculativa, anche nel lavoro 
speculativo della filosofia ‘interruzione’ e ‘contraccolpo’ mobilizzano il regi-
me della rappresentazione che le scienze dell’intelletto presuppongono, fa-
cendolo incontrare con le contraddizioni che non sono tematizzate, e apren-
do lo spazio per la loro rideterminazione.
575  Cfr. PhG, p. 45; trad. it., p. 47: «Che la forma della proposizione ven-
ga levata non deve accadere soltanto in modo immediato: non cioè per via 
del mero contenuto di quest’ultima. Bisogna, invece, che questo movimento 
opposto venga espresso: esso non deve costituire solamente quell’ostacolo 
interiore, ma questo ritornare a sé del concetto deve anzi essere presenta-
to. Tale movimento, il cui compito è quello che altrove doveva essere svolto 
dalla dimostrazione, è il movimento dialettico della proposizione stessa. Sol-
tanto questo movimento è lo speculativo dotato di realtà effettiva, e soltanto 
la sua enunciazione è presentazione speculativa [speculative Darstellung]».



299

della forma che assume: una critica, detto altrimenti, che non si limi-
ta a presentarsi come tale, muovendo da una certa immagine del rap-
porto tra la scienza e il soggetto, ma riflette sul proprio apparire, per 
non riprodurre surrettiziamente i presupposti legati ai procedimenti 
che intende superare.

2.2 Noi – chi? La pragmatica testuale nelle lezioni
L’inclusione del destinatario nella strategia espositiva emerge con 

particolare chiarezza nelle lezioni sul compendio enciclopedico. L’e-
sperienza cruciale è quella in cui il soggetto diventa consapevole del-
le contraddizioni all’opera nel linguaggio, finanche nelle espressioni 
all’apparenza più semplici: «Quando dico “io”, penso soltanto a me 
stesso, con esclusione di tutti gli altri. Ma nel linguaggio si esprime 
così qualcosa di completamente diverso da ciò che si intende: “io” è 
un che di universale»576.

Un caso esemplare è quello della tautologia, che approfondisce la 
dinamica fenomenologica aprendola a una dimensione ulteriormente 
sistematica. Come noto, essa costituisce nella Fenomenologia il punto 
di accesso alla questione della proposizione speculativa (‘Dio è Dio’); 
nelle lezioni enciclopediche essa svolge una funzione strutturale, cre-
ando un’esperienza performativa: qualcosa entra in gioco senza esse-
re espresso pienamente dalla forma che pure lo enuncia. L’attenzione 
portata su questa impasse diventa parte della dinamica stessa attra-
verso cui un certo contenuto procede a determinarsi.

In questo processo si osserva un uso ricorrente, da parte di Hegel, 
di formule come ‘quando diciamo’ o ‘quando dico’, che convocano un 
‘noi’ coinvolto in ciò che il linguaggio stesso produce, come si vede 
nel passaggio da L’identità a La differenza nell’esame delle determi-
nazioni della riflessione. Nella Nachschrift Libelt del 1828 all’altezza 
della discussione del §115 dell’Enciclopedia si legge:

L’essenza appare uguale a sé stessa, dunque pura identità: questa 
però è la forma propria dell’intelletto. Tutto ciò che è limitato si 
riferisce essenzialmente a un altro. Tutto viene così isolato ed elevato 
alla forma di identità come se fosse qualcosa che sussiste per sé. Se 

576  Cfr. VWdL II, p. 522.



300

dico che l’assoluto è identità, ciò è del tutto corretto [richtig]; ma non 
bisogna con questo annullare la differenza: è proprio questa la critica 
rivolta al cosiddetto sistema dell’identità. La ragione non conosce 
un’identità astratta, mentre per la filosofia kantiana questa costituisce 
il principio supremo. Si dice che l’esperienza prova la proposizione 
secondo cui a = a, o, in forma ancora più solenne, che a non può 
essere insieme a e non-a. Ma se si guarda all’esperienza, non vi è 
alcuna proposizione che esprima davvero questa legge del pensiero 
a = a. Persino la forma stessa della proposizione è contraddittoria, 
poiché richiede di distinguere tra soggetto e predicato. Per mostrare 
la verità della seconda legge negativa del pensiero, è sufficiente 
concepire un ente qualsiasi: esso è al tempo stesso se stesso e un 
altro. Per esempio: Giorgio IV è re d’Inghilterra577.
L’appello è a un lettore (uditore) che nel suo linguaggio fa espe-

rienza di questo passaggio, ossia dell’impossibilità di considerare la 
legge dell’identità senza implicare qualcosa che c’è ma non viene 
espresso, ossia la differenza. Il destinatario non resta spettatore di 
questa inversione, ma fa esperienza diretta di come la legge d’iden-
tità implichi sempre già la differenza. Come si legge nella Nachschri-
ft Karl Hegel, sembra che tale legge «non possa essere dimostrata, 
e che tutti gli uomini la riconoscano, erigendola così a fatto [Faktu-
m]»578. Eppure, prosegue Hegel, se ci si appella all’esperienza, la leg-
ge d’identità non restituisce che una tautologia. L’identità non è né 
può essere mai qualcosa di astratto, perché si media sempre con de-
terminazioni molteplici – il che costituisce il proprio della forma giu-
dizio, come avevamo visto nel capitolo precedente. Quando si dice 
‘il magnetismo è’, al posto del predicato «non ci si aspetta di nuovo 
la stessa cosa, “magnetismo”, ma un ulteriore sviluppo, che tuttavia 
nella sua totalità corrisponde al primo»579. Identità e differenza sono 
inseparabili: ognuna include il proprio altro, e si ridetermina nel suo 
significato a partire da esso. «L’esperienza mostra quindi che è falso 
fare dell’identità la legge della verità per l’essere umano»580.

577  VWdL II, p. 500.
578  VWdL II, p. 748.
579  Ibidem.
580  Ibidem.



301

In questo modo, il soggetto che abbia deciso di imparare la filoso-
fia è costretto a performare ciò che il pensiero produce, non se ne può 
tirare fuori, analogamente a quanto avveniva nella Fenomenologia. In 
essa la tautologia mostra il proprio effetto critico non solo nella Pre-
fazione in cui è discussa la proposizione speculativa, ma anche nella 
certezza sensibile581. Essa, come prima figura dello spirito, pretende 
di esprimere identità semplici, essendo un sapere immediato, un sa-
pere dell’immediato (‘io’, ‘questo’, ‘qui’’, ‘ora’), ma viene spinta a ri-
conoscere che il proprio linguaggio non coincide con la cosa (res) che 
intende (meint). La ragione è che

se voglio venire in aiuto al linguaggio – che ha la natura divina 
[göttliche Natur] di invertire immediatamente l’intenzione mentale, 
facendola divenire qualcosa d’altro e impedendole così di giungere 
alla parola –, indicando questo determinato pezzo di carta, ecco allora 
che faccio l’esperienza di ciò che di fatto è la verità della certezza 
sensibile: lo indico come un qui che è un “qui” di altri “qui”, ossia 
che è, in se stesso, un insieme semplice di molti qui, vale a dire un 
universale582.
Come scrive Hegel, il linguaggio ha una «natura divina [göttl-

iche Natur]»583, che rovescia immediatamente ciò che è più proprio 
(mein): mostra che, anche la forma più semplice di coscienza, appa-
rentemente immediata, richiede la mediazione attraverso forme uni-
versali di rappresentazione. Il modo in cui la coscienza si rende conto 
della propria ignoranza sul funzionamento del conoscere è, in appa-
renza, liberale. Anzitutto, si consente alla forma più immediata di 
coscienza di scegliere un esempio (Beispiel) di una relazione (appa-
rentemente) passiva con una res. Per mostrarle che in realtà nella 
rappresentazione di un oggetto c’è qualcosa di più in gioco, di cui la 
coscienza non è consapevole, si procede poi ponendo una domanda 

581  Per l’interpretazione della certezza sensibile che segue, tengo in parti-
colare considerazione l’analisi retorico-stilistica proposta da J.H. Smith, The 
Spirit & Its Letter. Traces of Rhetoric in Hegel’s Philosophy of Bildung, Ithaca/
London, Cornell University Press, 1988, p. 187s.
582  PhG, p. 70; trad. it., pp. 78-79.
583  Ibidem.



302

all’apparenza minimale: che cos’è il ‘questo’?584. Domanda apparente-
mente neutra – dato che noi «non dobbiamo riflettere sull’oggetto 
e meditare su che cosa esso potrebbe essere in verità, ma dobbiamo 
considerarlo solamente per come la certezza sensibile lo ha in sé»585 
–, in realtà obbliga la coscienza a esporsi. Come nota John H. Smi-
th586, non si tratta di una richiesta innocente, ma di una vera e propria 
ingiunzione: prendere parola e così rivelare la contraddizione impli-
cita nella propria posizione, il che mette in moto il processo di ripen-
samento di ciò che era non visto.

Qualcosa di analogo è in gioco nella tautologia presentata nelle 
lezioni. L’appello al destinatario non è un semplice espediente re-
torico, ma un modo di costringere la soggettività a venire allo sco-
perto. Non è un intervento esterno: il linguaggio è ciò che ci è più 
prossimo, e proprio per questo la sua tematizzazione appare tanto 
più perturbante. Nell’identità tautologica, l’ascoltatore viene ingag-
giato, costretto a fare i conti con ciò che il suo linguaggio fa: afferma 
la assoluta verità del principio di identità, e con questo si contrad-
dice – dato che l’identità richiede, per poter essere pensata, anche 
l’inclusione della differenza. Così, afferma l’impossibilità di pensare 
la contraddizione, eppure «nel momento stesso in cui la enuncio, io 
penso immediatamente la contraddizione [indem ich ihn spreche, so 
denke ich ja den Widerspruch unmittelbar]. Né si può dire che non esi-
sta nulla che contenga contraddizione in sé: quante cose ci sono che 
si contraddicono in se stesse»587. Le contraddizioni sono ovunque, si 
pensi, ad esempio, a ciò che il bisogno rappresenta: «quando ho un 
bisogno, in me è presente il negativo del sentimento di sé: lì sono io 
stesso la contraddizione; ogni attività è contraddizione»588. Ma non 
sono viste in quanto tali.

584  Cfr. PhG, p. 64; trad. it., p. 71.
585  Ibidem.
586  Smith, The Spirit & Its Letter, p. 229s.
587  VWdL II, p. 748.
588  Ibidem.



303

L’ascoltatore è dunque coinvolto in un’esperienza (Erfahrung)589 
che, se anche riguarda qualcosa che la soggettività già da sempre 
compie, proprio per questo non è immediata, ma deve essere solleci-
tata, suscitata dal testo per essere vista. È il testo a portare allo sco-
perto ciò che normalmente resta implicito – noto, ma proprio per 
questo non conosciuto –, rendendoci capaci di vederlo, come quel 
‘noi’ implicato nella certezza sensibile che costringe ad assumere una 
posizione:

Proprio a tale certezza bisogna dunque domandare: che cos’è il 
“questo”? Se noi lo prendiamo nella duplice figura che è propria 
del suo essere, cioè come l’adesso e come il qui, la dialettica che il 
“questo” ha in sé conterrà una forma atta anche a intenderlo per 
com’è. Alla domanda: che cos’è l’“adesso”?, rispondiamo per esempio: 
l’“adesso” è la notte. Per sottoporre a esame la verità di tale certezza 
sensibile, è sufficiente un semplice esperimento. Noi mettiamo per 
iscritto questa verità; una verità non perde nulla se viene messa 
per iscritto, e tantomeno se la conserviamo. Se però adesso, che è 
mezzogiorno, noi guardiamo nuovamente alla verità che abbiamo 
messo per iscritto, dovremo dire che essa è divenuta stantia590.
Il ‘noi’ del testo funziona a più livelli: è l’interlocutore che pone 

domande alla certezza sensibile; altrettanto, è colui che sperimen-
ta il destino della certezza sensibile mettendosi nella sua posizione 
(invece di rimanervi estraneo) e facendo, dunque, esperienza dell’in-
versione che la attraversa. È l’esperienza della contraddizione – in 
un passaggio da diversi ‘segnaposto’591, posizioni del ‘noi’: dalla po-

589  Si ricordi la definizione di esperienza (Erfahrung) elaborata nella Feno-
menologia, come processo che si produce sostanzialmente sulla base di una 
inversione, una conversio verrebbe da dire in termini retorici: «E si dà il no-
me di esperienza appunto a tale movimento, in cui l’immediato, ciò che non 
è esperito, vale a dire l’astratto – che appartenga all’essere sensibile oppure 
alla semplicità soltanto pensata – si estrania da se stesso, per poi ritornare 
a sé da questa estraniazione; e solo a questo punto si presenta così nella sua 
realtà effettiva e nella sua verità, essendo anche proprietà della coscienza» 
(PhG, p. 29; trad. it., p. 26).
590  PhG, p. 64; trad. it., p. 71.
591  A questo riguardo si pensi al contributo di R. Bubner in Dialog und Dia-
lektik oder Plato und Hegel, in Id., Zur Sache der Dialektik, Stuttgart, Reclam, 



304

sizione di un lettore disinteressato del testo, a chi fa domande, a chi 
dà risposte nel testo come certezza sensibile, a chi da ultimo, speri-
mentando la contraddizione, si innalza a un livello ulteriore di con-
sapevolezza.

Lo stesso vale, a mio avviso, per il ‘noi’ convocato nelle lezioni: 
dapprima spettatori apparentemente disinteressati, veniamo costret-
ti a prendere parola592, e a fare esperienza della trasformazione che si 
compie nel linguaggio da cui siamo attraversati senza possibilità di 
tenersene fuori. Si tratta di un invito a riattivare una messa a distan-
za non verso un qualche aldilà del linguaggio – una presunta verità 
‘senza veli’ a cui potersi mostrare fedeli – ma in direzione dell’inter-
ruzione della familiarità con ciò che ci appare più vicino e familiare, 
quel tessuto quotidiano di relazioni in cui la nostra soggettività viene 
determinata per ciò che è, rivelando ciò che in esso non torna.

Questo mostra, in secondo luogo, che l’esperienza della contraddi-
zione non è accessoria rispetto al procedimento della scienza, né uno 
strumento meramente retorico593 utile all’insegnamento. Nell’Enci-

1980, p. 133, in cui lo studioso mostra il funzionamento in Hegel di una fin-
zione letteraria che ingaggia il lettore in un dialogo.
592  A proposito della forma di costrizione all’opera nell’esame della cer-
tezza sensibile, convocata per rispondere a delle domande, Warminski no-
ta: «pochi commentatori hanno mancato di notare l’arbitrarietà, l’ingiusti-
zia, anzi la prepotenza cui la certezza sensibile viene sottoposta da parte 
del “noi”. […] Questa sconvenienza […] risulta piuttosto penosa per chi si 
aspetti la serietà, il dolore, la pazienza e la fatica del negativo» (Reading for 
Example, p. 90).
593  J.H. Smith mostra in modo convincente come dialettica (che tradizional-
mente si occuperebbe delle res nudae) e retorica (che rivestirebbe i pensieri 
di un ornamento) non siano separabili, in Hegel, come potrebbe sembrare. 
L’argomentazione dell’interprete si appoggia anche a un’analisi dei manua-
li che influenzarono la formazione di Hegel: da Melanchton ed Ernesti, al 
Compendium di latino di Immanuel Scheller, fino a Balthasar Haug, suo in-
segnante di latino, per il quale «l’elocutio non era un’aggiunta superflua a 
un discorso altrimenti corretto, ma la condizione stessa di ogni espressione 
adeguata» (p. 182). L’immagine della veste (Kleid) ricorre anche nella sezio-
ne Religione della Fenomenologia, laddove la rappresentazione è tematizza-
ta nei termini di «figura [Gestalt]» e «veste [Kleid]» (PhG, p. 365; trad. it., 



305

clopedia proprio in questa esperienza, quella della contraddizione, si 
dà il passaggio da L’identità a La differenza come determinazioni del-
la riflessione. A differenza di ciò che avviene nella Scienza della lo-
gica, in cui il passaggio si basa sulla dimostrazione del modo in cui 
l’identità è un’identità concreta, e questa concretezza è costituita dal-
le strutture della riflessione (Riflessione che pone, Riflessione esterna, 
Riflessione determinante), nell’Enciclopedia il passaggio a γ. Il fonda-
mento (Grund) si fonda sull’esperienza della contraddizione – ossia, 
su qualcosa che il testo performa nella tautologia e mostra nella for-
ma dell’identità. Ciò va verosimilmente insieme ad altre differenze 
del testo enciclopedico, in cui non compare una sezione specifica-
mente dedicata alla contraddizione594. Che l’assenza di una sezione 
dedicata esclusivamente alla contraddizione non segnali l’impossi-
bilità di comunicare lo speculativo a lezione (questione che avreb-
be senso, al più, al Ginnasio), ma indichi piuttosto la sua pervasività 

p. 447). Se si mantiene l’analogia con l’atto del vestire un corpo, si potrebbe 
intendere l’elocutio come condizione di visibilità del pensiero, nei termini 
di una vestizione: come nel Cristo velato scolpito da Giuseppe Sanmartino, 
esposto nella Cappella Sansevero a Napoli, dove il velo che copre intera-
mente la figura non ne occulta la vista, ma al contrario rende palpabile la 
presenza del corpo, fino a esibirne la fisionomia e i segni della crocifissione.
594  A ben guardare, la contraddizione compare nel testo esplicitamente so-
lo come principio di contraddizione, sotto la voce α. Identità, nella forma di 
ciò che la logica formale esclude per definizione (la contraddizione, appun-
to). Proprio questo implica che l’unica apparizione possibile della contrad-
dizione sia, di fatto, in quanto messa fuori gioco. Con la necessaria cautela, 
mi sento di condividere l’interpretazione di L. Illetterati: l’assenza, nell’En-
ciclopedia, di una sezione specifica dedicata alla contraddizione non segna-
la una sua marginalità o sottodeterminazione, ma piuttosto il suo divenire 
pervasivo, al modo di una vera e propria funzione operativa lungo l’intero 
testo. Sul concetto di contraddizione, si rimanda a L. Illetterati, Limit and 
Contradiction in Hegel, in Contradictions: Logic, History, Actuality, a cura di 
E. Ficara, Berlin/Boston, De Gruyter, 2014, pp. 127-152. E. Berti, La critica di 
Hegel al principio di non contraddizione, «Filosofia», 31, 1980, pp. 629-654. F. 
Chiereghin, Incontradditorietà e contraddizione in Hegel, in Atti del convegno 
di Padova (maggio 1980), 1981, pp. 257-270.



306

strutturale – non più legata alla singola determinazione che pareva 
estrometterla – è la direzione di lettura che qui si apre.

3. L’apparire della scienza e la trasformazione della sogget-
tività

La strategia all’opera nell’Enciclopedia riguarda contestualmen-
te l’apparire della scienza, il suo organizzarsi come sapere, e ciò che 
viene richiesto al soggetto che vi si dedica. L’ingaggio attivo e lo svi-
luppo metodologico del sapere procedono insieme. Circa il legame 
tra l’esposizione auto-critica della filosofia, che sa il suo historisch2 e 
si impegna nella sua elevazione, e la formazione del soggetto, è pos-
sibile distinguere quattro momenti ‘strategici’595: i) l’Introduzione e il 
Concetto preliminare, ii) la sua presentazione rispetto alla scienza, iii) 
la presentazione della scienza al suo compimento, iv) il ritorno sulla 
scienza alla luce dell’esposizione sistematica enciclopedica compen-
diosa.

i) Introduzione e Concetto preliminare. Essi non offrono sol-
tanto informazioni provvisorie sugli oggetti e sul metodo 
della filosofia, ma contribuiscono a liberare da presupposti 
che ostacolano l’accesso alla scienza. Nella presentazione e 
decostruzione di alcuni presupposti – ossia assicurazioni ar-
bitrarie596 che sembrano dover valere in quanto date597 – la fi-

595  Per le dinamiche esaminate in questi momenti, sono debitrice alla let-
tura che H.-F. Fulda avanza in Pre-concetto e concetto della filosofia in Hegel, 
in La logica e la metafisica di Hegel, a cura di A. Nuzzo, Roma, NIS, 1993, 
pp. 69-88.
596  Cfr. Enz, §78.
597  Nell’Enciclopedia di Heidelberg, Hegel enumera quattro presupposti: 1) 
la validità fissa di determinazioni dell’intelletto, che sono limitate ed op-
poste; 2) un substrato rappresentativo che dovrebbe valere da criterio per 
l’eventuale conformità ad esso di quelle determinazioni di pensiero; 3) il 
conoscere come mero rapportare tali predicati fissi ad un substrato; 4) l’op-
posizione del soggetto conoscente e dell’oggetto che ad esso non può in tal 
modo venir ricongiunto, e che resta perciò a sua volta qualcosa di per sé fis-
so e vero.



307

losofia viene presentata tanto in un senso soggettivo, quanto 
in un senso oggettivo, in modo non troppo dissimile da Kant, 
che distingueva tra una dimensione produttiva del filosofare e 
quella, non esauribile in quest’ultima, di un’idea che non può 
mai essere data in concreto. Sin da subito, nell’Introduzione, il 
soggetto si confronta con un compito arduo, per come emerge 
nelle informazioni preliminari che gli vengono fornite: gli si 
chiede di abbandonare, per esempio, l’immagine del pensiero 
come attività meramente soggettiva e si afferma contestual-
mente che le esperienze più alte della libertà, dello spirito, di 
Dio, hanno la loro radice proprio nel pensiero598; o si dice che 
qui il pensiero assume se stesso ad oggetto599, e che l’inizio 
della filosofia è nel libero atto del pensiero di porsi là dove esso 
è per sé, dandosi e producendo a se stesso il proprio ogget-
to600. Analoghe tensioni – che sembrano adombrare una sorta 
di idealismo soggettivo – attraversano le pagine in cui si nega 
che l’esperienza possa costituire metro esterno della verità, 
salvo poi richiamarla come pietra di paragone601. E difficoltà 
simili emergono dal lato opposto, là dove la filosofia è presen-
tata come una dimensione oggettiva distinta dalla soggettività 
finita. Su questo versante si usano indistintamente espressioni 
come ‘idea’, ‘assoluto’, e ‘oggettivo’.
Ora, non si tratta di denunciare la difficile compatibilità delle 
immagini proposte da Hegel – quando non aperta contrad-
dittorietà602 –, ma di coglierne l’intento strategico. Se, nell’In-
troduzione, la disinvoltura con cui Hegel tratta i presupposti 

598  Cfr. Enz, § 8 A.
599  Cfr. Enz, § 11.
600  Cfr. Enz, § 17.
601  Cfr. Enz, § 6.
602  H.-F. Fulda parla esplicitamente di ‘contraddizioni’ quando ricostruisce 
il testo hegeliano. Cfr. Id., Pre-concetto e concetto della filosofia in Hegel, p. 
78. A mio avviso il contributo di Fulda non distingue però precisamente ciò 
che avviene nell’Introduzione e ciò che è in gioco invece nel Concetto preli-
minare.



308

anti-speculativi implica che il soggetto non possa ancora for-
marsi un’immagine univoca della filosofia, nel Concetto prelim-
inare è in gioco qualcosa di diverso. Non si mira tanto a dare 
un’immagine univoca di cosa sia la filosofia speculativa, bensì 
a predisporre istanze che strategicamente operano in due di-
rezioni inseparabili. Da una parte, nel Concetto preliminare la 
scienza comincia a formulare progressivamente l’historisch2, 
che è compito del sistema giustificare e superare come proprio 
apparire – si pensi ai paragrafi finali in cui vengono presentati 
i momenti del logico-reale (metodologicamente, il momento 
intellettuale-astratto, quello negativo-razionale, quello positi-
vo-razionale), e viene avanzata la divisione come rappresen-
tazione del corso della scienza, che quest’ultima, come abbia-
mo visto nel capitolo terzo, riprende in sé e riarticola. Nel farlo 
però, d’altra parte, la scienza coinvolge il soggetto603, costrin-

603  Non credo si tratti di due imprese distinte, come sembra invece sugge-
rire Nuzzo (Ead., Das Problem eines “Vorbegriffs” in Hegels spekulativer Lo-
gik). Concordo con Nuzzo nel riconoscere che nel Concetto preliminare sia in 
questione l’apparire della scienza, ma ritengo che tale apparire sia inscindi-
bile dalla produzione discorsiva del soggetto. Sin dall’inizio del testo, la ge-
nesi che prende forma riguarda insieme il pensiero e il soggetto filosofante: 
la formazione del secondo nella misura in cui il primo è l’oggetto centrale e 
l’unico fine. Seguendo un prezioso suggerimento di Illetterati – che indaga 
una problematica, a mio avviso, simile in didattica della filosofia – credo si 
possa parlare, entro certi limiti, di effetti collaterali del discorso filosofico, 
intendendo con ciò che la costituzione della soggettività non è lo scopo pre-
supposto della filosofia, come se essa avesse come fine primo la produzione 
di determinati effetti (sulle soggettività e sul mondo) e potesse stabilire la 
propria definizione, la determinazione di sé, sul rovescio dell’emancipazio-
ne delle soggettività e la trasformazione delle scissioni che le fanno essere 
ciò che sono. A differenza però di ciò che comunemente si intende con ef-
fetti collaterali (effetti che accompagnano l’assunzione di una sostanza nel-
le dosi prescritte, previsti ma non necessariamente realizzati), nella filosofia 
hegeliana tali effetti non restano esterni al discorso né sono accessori. La lo-
ro discussione – critica e in continua riformulazione, in modo da non reite-
rare le implicazioni insite nel punto di partenza della scienza in relazione al 
soggetto – è inclusa nel processo stesso attraverso cui la filosofia si espone 



309

gendolo a rielaborare i propri presupposti, in un lavoro che 
non lo lascia inalterato. Così, l’apparire iniziale della scienza 
è insieme figura storica (historisch) e figura formativa: riflette 
il modo in cui il sapere può manifestarsi al conoscere finito e, 
in questa manifestazione parziale e ancora, necessariamente, 
distorta, mette già in gioco la realtà della scienza. Detto di-
versamente: nella strategia in cui articola preliminarmente il 
suo punto di vista, come esigenza per la propria scientificità, la 
scienza non lascia ininterrogato il modo in cui appare e coin-
volge il conoscere finito. In questa sua prima manifestazione 
affiora già una prima presentazione del rapporto che la scienza 
istituisce con la soggettività, un rapporto che è strutturale alla 
scienza, ma che, proprio per il luogo sistematico in cui si trova, 
è in forma ancora incompleta, unilaterale e aperta struttural-
mente al fraintendimento.
ii) Il Concetto preliminare della logica rispetto alla scienza. Qui 
l’esposizione compie un passo ulteriore rispetto alle immagi-
ni della scienza proposte nell’Introduzione, in direzione di una 
loro correzione che sarà compito della scienza articolare. Men-
zionando un’antica credenza604, il testo afferma che si tocca lo 
stesso punto della scienza se si sostiene che nella riflessione 
viene alla luce la vera essenza, e che tale natura è allo stes-
so modo creazione dello spirito di ciascuno605, produzione del 
pensiero che è una sua attività. Si delinea così un nesso prov-
visorio tra oggettivo e soggettivo. Le diverse posizioni del pen-
siero rispetto all’oggettività non servono ancora a fornire un 
assetto stabile, ma a fornire alcuni argomenti contro i presup-
posti di un conoscere filosofico non scientifico e soggettivisti-
co. Alla fine del percorso che tracciamo, la logica appare, però, 
in modo nuovo: non solo come prodotto soggettivo, ma come 

come scienza e come sapere che può essere appreso e insegnato, sebbene in 
forma del tutto peculiare, ossia non come scopo presupposto, come si vedrà 
più nel dettaglio nel prossimo capitolo.
604  Cfr. Enz, §21 A.
605  Cfr. Enz, §23.



310

accadere oggettivo. Questo nuovo modo, ancora preliminare, 
di considerare la filosofia, è funzionale a liberare il pensiero 
filosofico da ogni particolarismo: dal lato soggettivo esso deve 
essere puramente presso-di-sé, mentre dal lato oggettivo deve 
essere solo nella cosa stessa e nelle sue determinazioni606.
iii) La presentazione della logica. Nella logica, il pensiero del 
soggetto finito è condotto a sperimentare la nullità dei pro-
pri presupposti conoscitivi, che si dimostrano non adeguati al 
concetto di filosofia che si sta articolando. Questa prova con-
duce, alla fine della logica, ad un primo concetto speculativo 
di scienza. In esso si consuma la sua separazione dal soggetto 
finito: il concetto della filosofia si costituisce come eccedente 
rispetto al modo in cui essa appariva al singolo607.

3.1 A parte objecti

Dal lato della scienza, la correzione dei preconcetti continua nel-
la filosofia dello spirito. Qui diventa evidente che, anche al di là della 
contingenza del soggetto filosofante, al concetto della scienza filoso-
fica appartiene il carattere del conoscere soggettivo, ma in un senso 
determinato: la scienza è fine in se stessa. In tal modo viene ripreso, 
in forma filosofica, ciò che era stato solo affermato in via prelimina-
re alla fine dell’Introduzione: il fatto che l’unico scopo, l’unica attivi-
tà e meta della scienza è giungere al concetto del proprio concetto608. 
Ma qui, ciò che in quel contesto era solo posto in forma anticipato-
ria, viene ora mostrato e al tempo stesso superato, rideterminato: il 
concetto della scienza è stato liberato dai presupposti di un soggetto 
che si appresta a filosofare, e ricostruito nella forma del finalismo e 
dell’attività spirituale, di cui il soggetto finito non disponeva.

Si assiste così a una vera e propria dimostrazione retrospettiva 
– che, come nel caso della divisione del materiale logico, esamina-
ta nel capitolo terzo, è tanto una ripresa quanto una correzione del-

606  Cfr. Enz, §23 A.
607  Cfr. Enz, §17.
608  Cfr. Ibidem.



311

la cornice entro cui la questione era stata presentata in via prelimi-
nare – di ciò che era stato presentato all’inizio. Poiché il logico, che 
nel suo automovimento ha percorso l’intero sviluppo sistematico, si 
è dimostrato risultato della scienza come lo spirituale609, esso è libe-
ro. La forma dell’avanzamento necessario si rivela allora, tanto per 
la scienza quanto per il soggetto filosofante, come un modo in cui la 
scienza si è manifestata. Così trova conferma, a un livello più alto, 
quanto affermato al §18: l’idea si dimostra il pensiero assolutamen-
te identico con sé, che dà a sé il suo oggetto senza presupporlo come 
dato altrove.

Lo sviluppo del concetto speculativo della filosofia, tuttavia, non 
si esaurisce qui. Il punto più alto – e più problematico – si incontra 
nei sillogismi finali che chiudono l’Enciclopedia (1817 e 1830610). Ne-
gli ultimi paragrafi della sezione Filosofia, Hegel presenta tre espo-

609  Cfr. Enz, §574.
610  Come commentario ai tre sillogismi finali dell’Enciclopedia si rinvia, 
in primo luogo, a W. Jaeschke, Die Philosophie (§§ 572-577), in Hegels 
‚Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften’ (1830), pp. 466-501; L. 
Cortella, La forma compiuta del sapere. Un commento ai tre sillogismi della 
filosofia, in Morale, etica, religione tra filosofia classica tedesca e pensiero 
contemporaneo, pp. 597-614; T.F.  Geraets, Le trois lectures philosophique 
de l’Encyclopédie ou la réalisation du concept de la philosophie chez Hegel, 
«Hegel-Studien», X, 1975, pp. 231-254; Id., Lo spirito assoluto come apertura 
del sistema hegeliano, Napoli, Bibliopolis, 1985. Per l’interpretazione 
dei tre sillogismi come una riarticolazione dell’ordine di esposizione 
dell’Enciclopedia, si veda H.-F. Fulda, Das Problem einer Einleitung in Hegels 
Wissenschaft der Logik, Frankfurt a.M., Vittorio Klostermann, 1965, pp.284-
296. Per una lettura che insiste sui sillogismi come forme differenziate della 
relazione fra le tre forme dell’Idea, si vedano L. Bignami, Concetto e compito 
della filosofia in Hegel, Trento, Verifiche, 1990, pp. 166-191; il capitolo 5 di 
S. Fuselli, Forme del sillogismo e modelli della razionalità in Hegel, Trento, 
Verifiche, 2000. Anche L.B. Puntel in Darstellung, Methode und Struktur: 
Untersuchungen zur Einheit der systematischen Philosophie, Hamburg, 
Meiner, 1981, legge i sillogismi come la presentazione di diverse modalità 
di esposizione del sistema, ma non limitato alla sola forma enciclopedica, 
bensì comprensivo anche della Fenomenologia e di una Elementarstruktur a 
partire da cui l’intero sistema risulterebbe intelligibile.



312

sizioni del sapere filosofico: le prime due ancora apparenti, la terza 
come esposizione veritiera e completa. Se è vero, come ha sostenuto 
Peperzak, che «forse il concentrarsi sul problema di come i sillogi-
smi degli ultimi tre paragrafi siano sussumibili sotto le diverse figure 
dei sillogismi formali, non è del tutto conforme all’intenzione di He-
gel»611, un attraversamento sintetico di essi rimane tuttavia cruciale 
per esaminare l’esposizione del sapere.

Il primo sillogismo ha come base la logicità (o il logico, das Logi-
sche), come termine medio la natura e come conclusione lo spirito. La 
natura, in quanto termine medio, congiunge lo spirito con la logicità. 
Proprio perché termine medio di un sillogismo, la natura non possie-
de il carattere di totale esteriorità, né i tre elementi presenti nel sil-
logismo si comportano come indifferenti l’uno all’altro. Al contrario, 
essi si rimandano vicendevolmente, dal momento che «la natura, che 
sta tra lo spirito e la sua essenza [la logicità], non si scinde in estremi 
di astrazione finita, né si separa da essi facendosi alcunché d’indipen-
dente, che congiunge gli altri soltanto come un altro»612.

Questo primo sillogismo determina la prima manifestazione della 
scienza come razionale, e dunque come momento costitutivo di una 
filosofia della ragione che sa se stessa: il pensiero a sé identico è un 
pensiero non più solo soggettivo nel senso dell’attività di pensieri 
propria arbitrariamente dello spirito finito. Il risultato è duplice. Da 
una parte, viene scalzata l’obiezione (lasciata aperta nell’Introduzio-
ne) che la filosofia sia un idealismo soggettivo mascherato. Dall’altra, 
diventa impossibile leggerla come un semplice monismo naturali-
stico (simile a Spinoza). Il pensiero non più solo soggettivo si dà nel 
concetto stesso della filosofia, non in un oggetto distinto, come se la 
filosofia si desse in un rapporto, estrinseco, a un soggetto conoscen-

611  A.T. Peperzak, Autoconoscenza dell’assoluto. Lineamenti della filosofia 
dello spirito hegeliana, Napoli, Bibliopolis, 1988, p. 158. Per una discussio-
ne della differenza tra i primi due sillogismi e il terzo, si veda in particolare 
pp.131-196.
612  Enz, §575; trad. it., p. 565.



313

te. In questo modo si dissolve la separazione che gravava sul primo 
concetto della scienza613.

Tuttavia, il fatto che si sia «nell’idea»614, non significa che la for-
ma espositiva sia già pienamente adeguata. Proprio perché la natura 
è termine medio di questo primo sillogismo, «la mediazione del con-
cetto ha la forma estrinseca del trapasso, e la scienza quella dell’an-
damento necessario, cosicché la libertà del concetto è posta soltanto 
nell’uno degli estremi come il suo congiungersi con se stesso»615. Nel 
primo sillogismo assistiamo, dunque, a un passaggio che avviene da-
vanti ai nostri occhi: la logicità diventa natura, e questa trapassa nel-
lo spirito. La libertà si manifesta propriamente nell’estremo in cui il 
sillogismo si conclude, cioè nello spirito che ritorna in sé dalla logici-
tà. Si tratta però di un movimento che – come ha osservato Cortella 
– «assume i tratti della necessità, di un trapasso cieco e coatto, quello 
tipico dei processi naturali»616.

Il secondo sillogismo affronta ulteriori presupposti, ancora in so-
speso, del conoscere soggettivo finito. Il termine medio è lo spirito, 
che unisce natura e logicità. Qui è già presente, scrive Hegel, «il pun-
to di vista dello spirito»617. E proprio il punto di vista segna la diffe-
renza decisiva con il sillogismo precedente. Non è più la prospetti-
va esterna di chi osserva il trapassare delle parti del sistema nel loro 
esporsi e culminare nello spirito, ma quella di un soggetto che, «ri-
flettendo su se stesso, scopre la radice naturale da cui proviene per 
poi pervenire alla propria ultima essenza logica»618.

Il movimento non è più un trapasso passivo, ma un’attività auto-
noma, che si determina da sé: è libertà, e anzi «la via per produrla»619. 
Il nome di questa attività è riflessione. Essa conduce la natura al suo 
fondamento logico lungo un percorso in cui lo spirito si approfondi-

613  Cfr. Enz, §17.
614  Ibidem.
615  Ibidem.
616  Cortella, La forma compiuta del sapere, p. 605.
617  Enz, §576; trad. it., p. 565.
618  Ibidem.
619  Ibidem.



314

sce e si scopre. La libertà, ora, non è più soltanto per uno degli estre-
mi (lo spirito, nel primo sillogismo), ma si estende all’intero sillogi-
smo. Attraverso questa riflessione spirituale nell’idea, il conoscere 
soggettivo che la filosofia aveva sinora posto in modo indetermina-
to viene determinato come razionale, e diventa momento costitutivo 
di quel pensiero non più soltanto soggettivo con cui l’idea assoluta 
si identificava al termine dell’esposizione del concetto della filosofia.

Se anche i presupposti soggettivistici che avevano trovato spazio 
nell’Introduzione e nel Concetto preliminare vengono qui legittimati, e 
relativizzati, all’interno del processo dello spirito, è tuttavia evidente 
che anche il secondo sillogismo presenta un limite. Qui, scrive He-
gel, «la scienza appare come un conoscere soggettivo»620. Non si tratta 
ancora dell’autoconoscenza dell’assoluto, liberata da ogni apparenza.

Al terzo sillogismo spetta, allora, il compito di chiarire retrospet-
tivamente il senso di quanto affermato nell’Introduzione: il fatto che, 
con il mostrarsi dell’idea come pensiero assolutamente identico con 
sé, questo pensiero si mostrava anche come attività di essere per sé, 
di opporsi a sé e di essere presso di sé in questo suo altro621.

Come base del sillogismo si fa avanti lo spirito, che nel sillogismo 
precedente era il medio – una mossa coerente con la logica del secon-
do sillogismo, in cui il termine medio del primo sillogismo (la natu-
ra) diventa a sua volta punto di partenza. L’attività soggettiva dell’i-
dea ha ora come termine la natura, definita però come «l’estremo 
universale, in quanto processo dell’idea che è in sé ed oggettivamen-
te»622. La natura è, dunque, solo l’altro lato dell’idea, quello oggettivo, 
e il sillogismo si configura come il passaggio dal lato soggettivo-co-
noscitivo dell’idea (spirito) al lato oggettivo-reale (natura). Entrambi 
questi momenti non sono più semplicemente elementi, perché cor-
rispondono invece ai sillogismi precedenti. Il processo è il passaggio 
in cui l’attività soggettivo-riflessiva dello spirito viene risolta nella 

620  Ibidem.
621  Cfr. Enz, §18.
622  Enz, §577; trad. it., p. 566.



315

processualità del reale, ed esso è «l’autogiudizio dell’idea nelle due 
apparenze (§§575-6)»623.

In questo terzo sillogismo – in cui, come nota Cortella, scompare 
il termine logicità sostituito dalla «ragione che sa sé stessa»624 per fa-
re da medio tra spirito e natura – il compito è precisamente quello di 
mostrare, retrospettivamente, come le due apparizioni della scienza 
siano da intendere al modo di manifestazioni della ragione che sa se 
stessa. La soggettività che si sa come riflessione non è più conoscen-
za finita, ma realtà, ed è tale come autoriflessività. La ragione che sa 
se stessa si sviluppa così attraverso i due processi già determinati dai 
sillogismi precedenti: (i) passa dalla logica allo spirito attraverso la 
natura; (ii) si riflette, come conoscenza di sé, dalla natura alla logicità. 
In questo sillogismo di sillogismi, le «apparenze»625 diventano «sue 
manifestazioni»626 (della filosofia), e ciò che appariva presupposto si 
ricongiunge alla ragione come processo unitario. Questo è il sillogi-
smo vero, non più apparente627.

A questo punto due osservazioni sono decisive. In primo luogo, 
per Hegel, il solo sillogismo verace è il terzo, come sillogismo di sillo-
gismi. I primi due restano apparenze, che solo dalla prospettiva finale 
del terzo sillogismo possono essere considerate manifestazioni della 

623  Ibidem.
624  Ibidem.
625  Ibidem.
626  Ibidem.
627  Per un’interpretazione del terzo sillogismo come momento che racco-
glie in sé le prospettive dei primi due, conservandole come superate e co-
me lati parziali del proprio apparire, si veda R. Bodei, La civetta e la talpa. 
Sistema ed epoca in Hegel, Bologna, Il Mulino, 2021, pp. 309-317, dove si of-
fre anche un’analisi complessiva e approfondita delle relazioni tra i tre sil-
logismi. Una direzione in parte analoga, ma sottolineando la loro portata 
non solo formale bensì anche contenutistica, è percorsa da A. Nuzzo, Hegels 
Auffassung der Philosophie als System und die drei Schlüsse der Enzyklopäd-
ie, in Hegels enzyklopädisches System der Philosophie, a cura di B. Tuschling, 
U. Vogel, Stuttgart, frommann-holzboog, 2004, pp. 459-480, che insiste sul 
fatto che solo il terzo sillogismo è in grado di conferire alla filosofia la sua 
conclusività sistematica.



316

verità. In secondo luogo, vi è però una corrispondenza evidente tra la 
forma che si dà l’esposizione dell’Enciclopedia e il primo sillogismo 
(logicità – natura – spirito), ossia uno di quelli apparenti, non anco-
ra l’idea della filosofia in quanto tale. Di questa non esiste un’espo-
sizione hegeliana compiuta, né nelle opere a stampa né nelle lezio-
ni628. Non pare plausibile attribuire ciò a un mero motivo contingente 
– una mancanza di tempo o di completamento – ma a una ragione 
strutturale, legata alla natura stessa della filosofia. Il fatto che Hegel 
non abbia dato questa forma al sistema – nella sua figura enciclope-
dica né altrove – dipende, a mio avviso, da una impossibilità di con-
cetto: il sistema, per Hegel, non è mai una deduzione lineare da un 
principio dato una volta per tutte. Lo sguardo sulla totalità diventa 
possibile solo alla fine. Come già nella Scienza della logica a proposi-
to del metodo, è proprio questa verità del sistema, espressa nell’Enci-
clopedia come sillogismo di sillogismi, che impedisce tanto (i) un’e-
sposizione verace già dall’inizio condotta dalla prospettiva della fine, 
quanto (ii) una riscrittura complessiva che si sostituisca retroattiva-
mente al percorso sviluppato, standole semplicemente accanto. Una 
tale riscrittura non sarebbe per Hegel una correzione dell’esposizio-
ne del sistema, ma una sua falsificazione: come se la verità non fosse 
precisamente quel procedere, critico della propria forma, attraverso 
mediazioni e nuove immediatezze629.

628  Per quanto riguarda le corrispondenze individuate nella critica, alcuni 
interpreti hanno riconosciuto nel primo sillogismo un riferimento all’Enci-
clopedia e nel secondo un richiamo alla Fenomenologia. È il caso, ad esem-
pio, di M. Theunissen, Hegels Lehre vom absoluten Geist als theologisch-po-
litischer Traktat, Berlin, De Gruyter, 1970, e di L. Cortella, il quale vede un 
parallelo tra il passaggio dalla naturalità all’essenza logica e il percorso fe-
nomenologico della coscienza «dalla sua prima manifestazione naturalisti-
ca (la “coscienza naturale”) fino alla piena consapevolezza di sé come sape-
re assoluto» (La forma compiuta del sapere, p. 607). A differenza di Cortella, 
però, Theunissen sostiene che una realizzazione possibile del terzo sillogi-
smo andrebbe rintracciata nelle Lezioni sulla filosofia della religione.
629  In questo senso, l’analogia con la conclusione della Scienza della logi-
ca nella parte dedicata al metodo arriva a riguardare, a mio avviso, anche 
l’esigenza di una riscrittura dell’organizzazione complessiva del materiale. 



317

Quanto finora delineato tocca il cuore stesso della determinazione 
del pensiero dialettico, facendo emergere come esso si configuri, per 
certi versi, come una sorta di estensione di sé. Nel movimento dialet-
tico, infatti, la verità di una determinazione consiste nel mostrarle la 
sua non indipendenza: nel rimando necessario al suo altro, proprio in 
questa contraddizione, essa acquista la sua effettiva determinatezza. 
Il punto decisivo è che questa verità, superiore alla falsità unilaterale 
dei due lati presi isolatamente, non si limita a stabilizzarsi nel corso 
della Darstellung della scienza. Essa, piuttosto, rinvia oltre sé, verso 
nuove determinazioni capaci di articolare quella stessa contraddizio-
ne in una forma più giustificata.

Una simile dinamica è all’opera tanto nella logica quanto nell’in-
tera Enciclopedia, e si rivela in maniera particolarmente evidente 
quando si tratta di comprendere che cosa significhi per la logica es-
sere «la scienza prima e ultima [die erste und letzte Wissenschaft]»630. 
La questione è cruciale perché mostra come una verità, proprio in 
quanto in un certo senso compiuta, non si chiuda su sé stessa ma si 
apra ad altre articolazioni della propria contraddizione. Queste nuo-
ve articolazioni non intervengono soltanto sulla falsità (per esempio, 
l’unilateralità di pensare l’essere umano solo come libero o solo come 
necessitato), ma rimettono in qualche modo gioco anche il suo stesso 
essere vera. In questo senso, l’Enciclopedia è un testo che, nella pro-
pria esecuzione, istituisce la possibilità di chiedere che cosa signifi-
ca conservare una verità e come pensare la sua apertura a una ride-
scrizione, in un movimento discorsivo che tenga insieme l’autorità di 
una verità già raggiunta e, al tempo stesso, le sue estensioni e corre-
zioni. In breve: quali forme ha la verità? Una simile possibilità dipen-

Come la chiusura della Logica ritorna sulla questione della divisione, ride-
terminandone il significato, nel metodo, così i sillogismi finali sembrano ri-
prendere e riflettere su ciò che era la sua divisione (Einteilung) introduttiva. 
Quest’ultima – che «non può essere compresa se non mediante l’idea» (Enz, 
§18; trad. it., p. 26) – presenta infatti la logica come «la scienza dell’Idea in sé 
e per sé», la filosofia della natura come «la scienza dell’Idea nel suo alienarsi 
da sé», e la filosofia dello spirito come «la scienza dell’Idea, che dal suo alie-
namento ritorna in sé» (Enz, §18; trad. it., pp. 26-27).
630  VWdL II, p. 445; p. 516.



318

de dal carattere dell’esecuzione speculativa, che da un lato richiede 
una lettura spontanea, naturale nel senso di non ancora pienamente 
consapevole della propria posizione (unbefangen), e dall’altro si sot-
topone essa stessa a una ri-azione della propria narrazione, alla luce 
dell’avanzamento nell’auto-critica della forma che assume il suo pro-
cedere scientifico631.

Per quanto riguarda l’inclusione attiva della soggettività nel pro-
cesso espositivo della scienza, si osserva dunque che l’aspetto espo-
sitivo del testo implica strutturalmente l’attività del soggetto. In ter-
mini narratologici, riprendendo Hayden White, si può dire che il 
discorso ha una «duplice natura»632, che è «al tempo stesso interpre-

631  Questa osservazione può risultare feconda nel contesto della discussio-
ne sui sillogismi finali dell’Enciclopedia, in particolare per la questione se 
essi aggiungano effettivamente qualcosa alla scienza in quanto tale. Il di-
battito appare infatti diviso tra chi sostiene che i sillogismi non introduca-
no nuovo contenuto e spiega così la loro soppressione nell’edizione del 1827 
(così ad esempio A. Peperzak: «Come si potrebbe spiegare che egli abbia 
semplicemente tralasciato gli ultimi tre paragrafi, se questi aggiungono an-
cora qualcosa di essenziale? […] Essi non possono offrire nulla di radical-
mente nuovo, ma solo una spiegazione ulteriore in rapporto a quanto è stato 
già raggiunto», Autoconoscenza dell’assoluto, p. 147), e chi invece li conside-
ra decisivi per comprendere quale sia la forma compiuta del sapere filosofi-
co in Hegel (tra gli altri, A. Nuzzo, R. Bodei, L. Cortella). A mio avviso, nel 
testo rimane aperta la possibilità di una ridescrizione del processo, come ve-
rità di un processo che si è già compiuto in una determinata forma, e ciò in-
dica una necessità intrinseca della scienza stessa. Questo non solo conferma 
il fatto che lo speculativo è operativo nel testo, che funziona quando il pro-
cesso discorsivo in cui emerge viene preso alla lettera, ma offre un elemento 
ulteriore della rilevanza dei sillogismi finali.
632  H. White, Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism, Baltimo-
re, Johns Hopkins University Press, 1978, p. 4. White indaga anche il modo 
compositivo hegeliano (e poi marxiano), descrivendolo nei seguenti termi-
ni: «La trama archetipica della formazione discorsiva sembra richiedere che 
l’“io” narrativo del discorso passi da una caratterizzazione metaforica ori-
ginaria di un dominio d’esperienza, attraverso decostruzioni metonimiche 
dei suoi elementi, fino a sineddochi delle relazioni tra i suoi attributi super-
ficiali e la sua presunta essenza, per giungere infine a una rappresentazione 



319

tativo e pre-interpretativo; esso riguarda sempre tanto la natura stes-
sa dell’interpretazione quanto l’oggetto che costituisce l’occasione 
manifesta della sua elaborazione»633. Se la scienza si dà come siste-
ma, e il sistema si presenta come un testo, la sua articolazione funzio-
na attraverso determinate regole di formazione come discorso, come 
«genere di scrittura»634 le cui dinamiche tradizionalmente sono state 
formalizzate nella forma retorica della elocutio635 – i cui quattro tro-
pi fondamentali (metafora, metonimia, sineddoche e ironia) possono 
essere rintracciati anche nel testo hegeliano, a patto di intenderli in 
movimento, ossia come processi che hanno effetti trasformativi per-
ché si presentano a più altezze del testo e, nel corso del suo svolgi-
mento, vengono continuamente ripresi e reinterpretati636.

Così, l’aspetto spaziale del trasferimento insito nella metonimia si 
riconosce nel succedersi delle determinazioni del pensiero per come 
compaiono anzitutto nella loro Darstellung lineare; la relazione pars 
pro toto, che definisce la sineddoche, si coglie nella funzione di ‘mo-
mento’ del tutto, funzione in cui le determinazioni si scoprono quan-
do la scienza procede alla propria auto-critica e auto-interpretazio-
ne; la negatività che si esprime come inversio permette al significato 
di una certa determinazione, in un determinato punto sistematico, di 

di tutti i contrasti o opposizioni che si possano legittimamente riconoscere 
nelle totalità identificate nella terza fase della rappresentazione discorsiva» 
(p. 20).
633  Ibidem.
634  R. Rorty, Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Jacques Derrida, 
«New Literary History», 10 (1), 1978, pp. 141-60.
635  Smith, The Spirit & Its Letter, p. 220 s.
636  Questa dimensione trasformativa e auto-trasformativa, che si dispiega 
discorsivamente, richiama forse la felice espressione di Theodor W. Ador-
no, Filme des Gedankens (Tre studi su Hegel). Un tentativo di leggere la Feno-
menologia attraverso i quattro tropi fondamentali è stato avanzato da Smith 
(The Spirit & Its Letter, pp. 182-184). La possibilità di individuare operazioni 
stilistico-retoriche simili nelle strategie espositive dei testi hegeliani corro-
bora, a mio avviso, l’ipotesi di indagare più a fondo le analogie strutturali 
che emergono nelle molteplici esecuzioni del metodo dialettico. Su questo si 
veda l’ultima sezione del presente capitolo.



320

essere risignificato – anche nella sua ‘verità’ – in una fase successi-
va della sua elaborazione (ironia); infine, queste dinamiche risulta-
no possibili nella misura in cui nelle determinazioni si concretizza la 
tendenza spirituale a una duplicazione rappresentativa (metafora) 637.

3.2 A parte subjecti

Una simile procedura di riconfigurazione – trasformativa per il 
soggetto perché lo include nella propria articolazione – è già all’o-
pera nella logica enciclopedica, come si è visto nel capitolo terzo. Lì 
essa definisce, in modo complesso, il modo in cui la scienza lavora 
criticamente sull’historisch2 del proprio apparire, al fine di giustifi-
carsi come sapere fondato. Cruciale in questo processo è il problema 
della divisione e organizzazione del materiale logico, problema che 

637  Nell’Estetica curata da Hotho, la metafora è messa in relazione alla ten-
denza strutturale dello spirito di duplicarsi e di sapere sé come espressio-
ne: «Da ultimo, per quanto concerne l’obiettivo e l’interesse del metaforico, 
dal momento che la parola in senso proprio è un’espressione per sé com-
prensibile, e la metafora un’altra, possiamo domandarci il motivo di questa 
duplice espressione, o altrimenti, il che è la stessa cosa, la ragione del me-
taforico, che in se stesso è una simile duplicità [Zweiheit]. […] Per questa 
ragione quale senso e scopo della dizione metaforica in generale si devono 
considerare […] il bisogno e la potenza dello spirito e dell’anima, i quali non 
sono soddisfatti da ciò che è semplice, abituale, consueto, bensì li superano 
allo scopo di arrivare a altro, per indugiare in quel che è diverso, per uni-
re in uno quel che è doppio [bei Verschiedenem zu verweilen und Zwiefaches 
in eins zu fügen]» (G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, Frankfurt 
a.M., Suhrkamp, 1970, pp. 520-521; trad. it. Estetica, a cura di F. Valagussa, 
Milano, Bompiani, 2012, pp. 1076-1078). Per un’analisi del passo si rimanda 
a Smith, The Spirit & Its Letter, p. 180. Non mi sembra irrilevante notare che 
nell’Enciclopedia Hegel presenta introduttivamente le rappresentazioni nei 
seguenti termini (che ricalcano – a mio avviso in maniera niente affatto ca-
suale – la formulazione con cui sono introdotte le definizioni dell’assoluto: 
können…angesehen werden): «Le rappresentazioni in genere possono essere 
considerate come metafore dei pensieri e concetti [Vorstellungen überhaput 
können als Metaphern der Gedanken und Begriffe angesehen werden]» (Enz, 
§3 A; trad. it., p. 6).



321

culmina nella questione del metodo. La sua specificità discorsiva non 
è semplicemente immanente al testo, ma si dà anche in una distanza 
critica da esso: come ciò che apre il testo a una nuova consapevolez-
za. Per funzionare, tale azione deve distinguere tra due forme di let-
tura: una lettura spontanea (unbefangen), quella del lettore o ascol-
tatore che si confronta per la prima volta con il testo logico e non è 
ancora in grado di muoversi con consapevolezza critica, ossia avendo 
coscienza di dove si trova, e una lettura che prende atto dei limiti – e 
insieme della legittimità – di quella prima esposizione.

Un tale avanzare pone una sfida decisiva al soggetto che si appre-
sta a filosofare. Il metodo, in quanto forma che assume alla fine della 
logica il problema inizialmente posto dalla presentazione della scien-
za – ossia dal suo historisch2, che deve essere attraversato e superato 
criticamente – compie due mosse essenziali. In primo luogo, riscri-
ve il problema: confuta le aspettative del lettore, che, al termine della 
trattazione, si attende una sorta di Appendice in grado di conferma-
re la prospettiva iniziale sulla divisione della scienza. È precisamente 
perché le capacità di previsione del soggetto vengono deluse e rove-
sciate – nel senso dell’inversione che si verificava nella proposizione 
speculativa – che si apre lo spazio del metodo come riscrittura con-
clusiva.

In secondo luogo, proprio questo rovesciamento produce una 
conferma retrospettiva: ciò che all’inizio era stato disseminato come 
mera possibilità – dovendo necessariamente distinguere, nella prima 
lettura, l’incedere immanente, presentato come propriamente scien-
tifico, da ciò che invece ha l’apparenza di qualcosa di semplicemente 
intellettuale-astratto e rappresentativo, non filosofico (come l’histo-
risch3) – si rivela ora come effettivo compito del testo. Così, ad esem-
pio, diviene chiaro che la Dottrina dell’essere e la Dottrina dell’essenza 
potevano presentare le loro determinazioni come concetti determi-
nati, avanzando tale possibilità come qualcosa di cui, in fondo, non 
ne va veramente nel testo – quando, in realtà, capire quali sono i 
concetti determinati, e come si leggerebbero sapendo che il concetto 
è il soggetto del divenire logico, è qualcosa che si apre solo in segui-
to. Diviene chiaro, poi, cosa significa che si potrebbero considerare 
le determinazioni di pensiero della logica come definizioni dell’asso-



322

luto, se ne andasse delle definizioni – quando, di fatto, ne va di esse, 
della loro assunzione e critica immanente circa la loro capacità di esi-
bire una forma minima di autoriflessività, anche laddove non rappre-
sentino ancora un’espressione definitiva dello speculativo. In questa 
maniera, si ha retroattivamente una conferma di una possibilità e la 
sua riscrittura. In altri termini, il testo stesso forma, educa a questa 
duplice dinamica: delusione delle aspettative (il metodo non è una 
semplice conferma della divisione e dell’organizzazione del materiale 
logico, al modo di un’Appendice finale) e insieme conferma retroat-
tiva di possibilità già implicate nel testo, per rideterminare filosofica-
mente il modo in cui vanno poste le questioni638.

Alla fine dell’Enciclopedia, quando la logica diventa l’ultima scien-
za filosofica e porta il sistema al suo compimento (Schluss, il sillogi-
smo dei sillogismi), il pensiero conquista la capacità di cogliere l’at-
tuale nella dimensione della verità: la capacità, cioè, di riconoscere 
la razionalità operante nella realtà, nel suo farsi altro e nel ricono-
scersi in esso, e di guadagnare così la libertà. Guardando retrospet-
tivamente l’intera dinamica del testo, si comprende che l’esecuzione 
dell’Enciclopedia implica fin dall’inizio la partecipazione del sogget-
to, chiamato a formulare previsioni e attese che il testo stesso suscita, 
disattende e progressivamente corregge.

Questo movimento prende avvio da un’apertura iniziale, che 
viene via via in certo modo ridimensionata («se scopo della tratta-
zione del concetto fosse di assegnare quali concetti determinati si 
diano»639) o addirittura squalificata (non si tratta, qui, di offrire defi-
nizioni dell’assoluto). Eppure, proprio nel caso delle definizioni, ac-
cade che la possibilità evocata venga in seguito ripresa in maniera 
pervasiva, disseminata e strutturale (§85 e seguenti), per poi con-

638  Il soggetto che, a questo punto, avesse operato quella che in semiotica 
si definisce una disgiunzione di probabilità sarebbe stato nelle condizioni 
di «riconoscere nell’universo della fabula […] l’attuazione di un’azione che 
può produrre un cambiamento nello stato del mondo narrato, introducendo 
così nuovi corsi di eventi» e sarebbe dunque stato «indotto a prevedere qua-
le [sarebbe stato] il cambiamento di stato prodotto dall’azione e quale [sa-
rebbe stato] il nuovo corso di eventi» (Eco, Lector in fabula, p. 150).
639  WdL III, pp. 45-46; trad. it., p. 696.



323

cludersi con una critica immanente che culmina in una ridescrizio-
ne complessiva del problema, che investe le coordinate entro cui era 
stato inizialmente posto. Quando Hegel scrive che l’essere può essere 
considerato come «la prima e più pura (cioè più astratta) definizione 
dell’Assoluto; – come infatti sarebbe se in generale ci si dovesse oc-
cupare di questa forma di definizione, e dei nomi dell’assoluto»640, il 
testo procede in quattro mosse: (i) apre una possibilità; (ii) la chiude 
immediatamente («come infatti sarebbe se…»); (iii) la riapre, impie-
gandola concretamente per scandire il proprio ritmo; infine, (iv) ne 
svuota dall’interno l’interpretazione tradizionale, mostrando che ciò 
che sembrava una definizione dell’assoluto è in realtà sottoposto a 
una decostruzione del giudizio stesso, su cui si fondava quella possi-
bilità di organizzazione del materiale logico.

In termini narratologici, le attese che il soggetto poteva anzitutto 
formulare (quando si afferma che le determinazioni di pensiero pos-
sono essere considerate definizioni dell’assoluto), prima della loro 
messa fuori gioco (non si ha a che fare con le definizioni), risultano 
così paradossalmente confermate: la logica si articola di fatto attra-
verso definizioni dell’assoluto, addirittura secondo un ritmo ternario 
formalizzato (1,3 – 2). Ma questa conferma è condizionata: essa vale 
solo se il lettore comprende che tali determinazioni non sono defini-
zioni dell’assoluto per come le aveva inizialmente intese (S è P, dove 
ciascuno dei due termini è assunto dalle rappresentazioni senza esse-
re sottoposto a critica, e la forma del giudizio è presupposta), e la lo-
ro funzione non è quella presentata all’inizio. Detto diversamente, la 
conferma si verifica a patto di non leggere la logica come se veramen-
te le sue determinazioni fossero di per se stesse definizioni dell’asso-
luto e basta, ossia come sono state intese dalla metafisica scolastica. 
Le definizioni diventano vere nel momento in cui la loro insufficienza 
è stata esposta, e quando il testo stesso ne mostra il ritorno nell’idea 
assoluta come alla loro base ultima. A quel punto, il metodo rivela il 
proprio senso: un’azione performativa di rilettura, che implica la tra-
sformazione del soggetto come parte integrante della strategia espo-
sitiva della propria auto-critica.

640  WdL I, p. 60; trad. it., p. 60.



324

In tal modo, la logica richiede non solo una prima lettura ingenua, 
ma la sua auto-trasformazione in una seconda lettura critica. È però 
soltanto perché si dà quella prima lettura – di cui si fa carico il testo, 
scrivendosi necessariamente in modo da consentire la formulazione di 
possibilità, la loro chiusura e riapertura – che la seconda lettura può 
venire in essere. E così, da una parte l’Enciclopedia si rivela un testo 
che non solo espone un contenuto, ma riflette sul proprio historisch 
– historisch2 del proprio apparire e historisch3 che è la scienza a pro-
durre – e giustifica le proprie trasformazioni espositive: essa sa di sé, 
e in questo sapere consiste la sua forma. Dall’altra, il soggetto non 
è messo di fronte a un sapere che, scolasticamente, non lo riguarda 
nella sua costituzione.

L’Enciclopedia espone un’impresa filosofica che giunge al proprio 
concetto solo nella misura in cui si dispiega per un soggetto finito 
– anche proprio quando, alla fine, sovverte i termini didattici in cui 
questo rapporto era stato inizialmente impostato. Detto altrimenti, il 
pensiero enciclopedico dà conto della relazione del soggetto con la 
scienza: mostra come il soggetto divenga consapevole di sé nel pro-
cesso di articolazione della scienza (senza lasciarsi semplicemente 
alle spalle questa consapevolezza, ma includendola in ciò di cui la 
scienza deve rendere conto per non essere un sapere soltanto scola-
stico), e, insieme, sottopone a verifica le prime forme in cui quella re-
lazione era stata presentata, rideterminandole radicalmente. Un tale 
pensiero non è dunque acritico, nel senso che Kant attribuiva all’ap-
prendimento storico: non si offre come un paesaggio monolitico, che 
lascia il soggetto passivo, senza operare su di lui alcuna trasforma-
zione, ma si riscrive costantemente, si autocorregge e si espande fino 
al sillogismo della filosofia, dove il movimento dialettico del pensiero 
è nuovamente mobilitato. Questa esecuzione discorsiva, in cui tanto 
la scienza quanto la soggettività (e il loro rapporto) sono sottoposte 
a critica radicale, è ciò che apprende propriamente chi si rivolge alla 
filosofia, secondo Hegel.

Il risultato di questa duplice critica non è una de-soggettivazione, 
intesa come progressiva eliminazione del soggetto a favore dell’emer-
gere di un piano a-soggettivo. Se alla fine della scienza si giungesse 
a dimostrare che il soggetto non è che una funzione prodotta dal di-



325

scorso filosofico, dal sistema della scienza, mentre solo quest’ultimo, 
come polo oggettivo, avrebbe piena consistenza, ci si ritroverebbe 
ancora prigionieri dell’immagine che è compito della scienza filoso-
fica criticare: quella secondo cui la scienza opererebbe su un domi-
nio dato, un campo pre-costituito che si presenta davanti al soggetto, 
disponibile ad essere conosciuto. In tal caso, si tratterebbe semplice-
mente di spostare l’accento: non più il primato del soggetto sull’og-
getto, ma quello del discorso della scienza sulla soggettività. Reste-
rebbe però intatta la struttura iniziale della domanda su che cosa sia 
la scienza, che implica un campo a cui la soggettività si contrappone.

Questa immagine è propria delle scienze dell’intelletto, o scienze 
del finito641, che possono assumere i loro oggetti come già dati nella 
rappresentazione, ma non della filosofia. Non a caso, l’Introduzione 
dell’Enciclopedia la richiama, criticamente, per annunciare la neces-
sità del suo superamento nella filosofia, e con esso la decostruzione 
delle mire moderne della soggettività che ambisce ad avere una posi-
zione sovrana sul sapere: l’unico scopo della scienza, si legge nel §17, 
è «giungere al concetto del suo concetto, e così al ritorno in sé ed al 
completo appagamento»642, il che implica necessariamente di toglie-
re il suo primo apparire, che «contiene la separazione che rende il 
pensiero oggetto per un soggetto (parimente esteriore), che si met-
te a filosofare»643. Alla fine della scienza, viene messo in luce il fatto 
che la soggettività non domina i processi da cui è attraversata e costi-
tuita, compreso il discorso filosofico, di cui non costituisce affatto il 
fondamento (come scopre nella proposizione speculativa). Tuttavia, 
l’esito non è il dominio di un polo sull’altro, semplicemente inverti-
to rispetto a ciò che accade nelle altre scienze, ma rimanendo entro 
il medesimo discorso di dominio: è piuttosto la trasformazione della 
soggettività stessa, nel senso di una sua diversa soggettivazione. In ciò 

641  Enz1817, § 5, lo stesso paragrafo in cui la filosofia è definita come scien-
za della libertà, una definizione che scomparirà nelle edizioni successive 
dell’Enciclopedia. Su questo cfr. Illetterati, Philosophy as the Science of Fre-
edom.
642  Enz, §17; trad. it., pp. 25-26.
643  Ibidem.



326

che il soggetto apprende, la scienza rende possibile una presa di di-
stanza critica dal suo atteggiamento naturale – dalla forma del giudi-
zio, attraverso cui si strutturano i processi in cui si determina e da cui 
è determinato – che rende visibili le contraddizioni inerenti a questi 
processi. Così diventa possibile metterle in questione, interrompere i 
modi in cui si riproducono e aprire la possibilità di altri modi di esse-
re, di soggettivarsi: anzitutto, costruendosi come soggetto della pra-
tica filosofica, e alla pratica filosofica.

Poiché il testo si dimostra consapevole di ciò che accade al lettore 
che vi accede per la prima volta, non si limita a presupporlo, ma in 
certo modo lo produce in senso proprio. Al soggetto cui si rivolge la 
presentazione sistematica della filosofia, il Concetto preliminare non 
offre soltanto informazioni provvisorie sul suo oggetto e sul suo me-
todo. Esso combina rappresentazioni comuni ed eterogenee, gene-
rando un’immagine della filosofia in sé problematica, tale da allon-
tanare alcuni presupposti e sollevare questioni per l’intero sistema, 
consentendo poi di trasformare progressivamente i preconcetti che 
emergono dalla lettura e interrogare la comprensione che la filosofia 
ha di sé. Il testo lavora così in modo strategico: si rivolge a un letto-
re che abbia deciso di filosofare, gli apre possibilità che subito mette 
fuori gioco, per poi riprenderle come vere a condizione che si accet-
ti di rileggerle in chiave radicalmente trasformata – una trasforma-
zione che ridetermina retroattivamente anche la prima posizione del 
problema, e dunque ciò che nel frattempo era stato ricostruito come 
sostanziale e in cui il soggetto si era provvisoriamente riconosciuto. 
Da un lato, dunque, il testo presuppone la prima lettura per poter ac-
cedere alla seconda; dall’altro, in questo stesso movimento, produce 
e forma il soggetto a cui si rivolge, perché non presuppone che sia in 
grado di vedere sin da subito ciò in cui è implicato.

In termini di pragmatica del testo, l’Enciclopedia rappresenta un 
caso esemplare di «un prodotto la cui sorte interpretativa deve far par-
te del proprio meccanismo generativo»644. Il testo enciclopedico deve 

644  Eco, Lector in fabula, p. 74. Scrivere un testo implica – in maniera più o 
meno esplicita – l’adozione di una strategia, richiede cioè una certa previ-
sione delle mosse di quello che è e diventerà il lettore modello, capace di co-
operare all’attualizzazione testuale nel modo che sembra implicato dal testo.



327

consentire al lettore di «muoversi interpretativamente come egli si è 
mosso generativamente»645. Meglio ancora: deve mettere il pensiero 
in condizione di potersi muovere in tal modo. Chi fa questa esperien-
za, a un primo livello, impara a riconoscere le contraddizioni, ciò che 
nel regime della rappresentazione non torna. A un livello ulteriore 
– quello in cui ci si concentra non sulle determinazioni di pensiero, 
ma diventa possibile dirigere l’attenzione su come la scienza proce-
de criticamente a rideterminare la propria forma, e sui modi in cui 
si è presentata – il soggetto sembra pensare, e agire, allo stesso tem-
po su due piani: riattiva la distanza da ciò che gli è più familiare, co-
gliendo le contraddizioni che strutturano i processi attraverso cui si 
determina nel mondo storico; inoltre, nel seguire le possibilità aperte 
dalla rilettura di quelle stesse determinazioni, attraverso cui la filoso-
fia procede nella propria autocritica, acquisisce consapevolezza non 
solo della propria posizione, ma anche dei modi per non riprodurre, 
nella critica di determinati processi locali, le stesse forme che intende 
decostruire, e che continuano invece ad agire in maniera sotterranea 
anche nelle pratiche critiche. In altri termini, il soggetto comprende 
che la critica, per essere effettiva, deve farsi sistematica, e non lascia-
re indiscusso nemmeno ciò che, insistente in apparenza sul margine 
del discorso filosofico, impedisce di pensare fino in fondo la trasfor-
mazione, perché catturato in una certa immagine della scienza.

Nel lavoro sulla lettera del testo, la riapertura della verità alla 
sua ricomprensione ulteriore, ad un nuovo livello prospettico, non è 
un’esigenza esterna, soggettiva, ma è un’istanza interna che appar-
tiene alla logica sistematica. Per essere filosofico, questo processo 
non può quindi affidarsi a mezzi ausiliari – come l’oralità, intesa co-
me comunicazione esoterica o immediatamente autentica – né può 
fissare regole a priori che vincolino l’intero sviluppo della scienza ad 
una presunta verità immediata, senza venire rimesse in discussione. 
Al contrario, deve operare nella scrittura, rendendo possibile al pen-
siero di pensare e performare la propria trasformazione. Se vuole es-
sere filosofia pienamente critica, non può che farlo nel processo stes-

645  Ivi, p. 75.



328

so in cui si giustifica come scienza – una scienza che è consapevole 
di ciò che è implicato nel proprio prodursi e riprodursi come sapere.

4. Metodo e metodi di esecuzione
L’esigenza di interrogare non solo i modi di formazione del di-

scorso, ma anche gli effetti della sua riproduzione come sapere sui 
soggetti – affinché non rimanga un sapere scolastico –, e di sottopor-
re tale inclusione al medesimo processo critico che conduce l’histori-
sch2 alla sua elevazione a scienza, rappresenta la posta in gioco che si 
assume, con tutte le sue ambivalenze, la decisione di scrivere un’En-
ciclopedia delle scienze filosofiche in compendio nelle sue successive e 
profonde rielaborazioni.

Ciò che emerge nell’esecuzione dell’Enciclopedia e nelle lezioni 
che l’accompagnano è, come abbiamo visto, qualcosa che approfon-
disce quanto già in questione nella Fenomenologia e nelle esperienze 
didattiche di Norimberga, ma che, nella forma enciclopedica, si radi-
calizza e si fa pervasivo. Già la Fenomenologia dello spirito aveva mo-
strato che la filosofia, in quanto impresa discorsiva (e non intuitiva) 
di giustificazione, non si presenta fin dall’inizio nella sua forma com-
piuta, ma fa il suo ingresso con un proprio apparire (Erscheinung). La 
filosofia si dà tra gli altri saperi e deve giustificare la propria diffe-
renza rispetto ad essi, senza ridursi a semplice manifestazione tra le 
altre. Per affermare la propria differenza – quella di una scienza che 
è consapevole del proprio presentarsi come sapere, e che è in grado 
di sviluppare forme di auto-critica che non riproducono sotterrane-
amente ciò che criticano –, scrive Hegel, la scienza «non può infatti 
limitarsi a respingere un sapere non veritiero in quanto modo comu-
ne di vedere le cose, assicurando di essere una conoscenza del tut-
to diversa e garantendo che quel sapere per essa non è nulla; né può 
fare appello al vago sentore, in quel sapere stesso, di un sapere mi-
gliore»646. Il cuore della differenza specifica della filosofia rispetto ad 
altre forme di tenere-per-vero e di conoscere risiede – per dirla con 
la Fenomenologia – nel «metodo dell’esecuzione [die Methode der Aus-

646  PhG, p. 55; trad. it., p. 60.



329

führung]»647, nel modo in cui il metodo è eseguito (ausgeführt); ed è 
un modo che non può presentarsi da subito nella sua forma definiti-
va e verace.

Ma la scienza, nel momento in cui entra in scena, è a sua volta 
un’apparenza: il suo ingresso non ne è ancora l’attualizzarsi e il 
dispiegarsi nella sua verità [ausgeführt und ausgebreitet]. Per ora è 
indifferente rappresentarsela come se fosse essa l’apparenza, perché 
si presenta accanto ad altro, oppure chiamare suo apparire quell’altro 
sapere non vero. La scienza però deve liberarsi da questa parvenza; e 
può farlo solamente volgendosi contro di essa648.
Qui si apre però un punto ulteriore, che incide sul modo di in-

tendere la specificità dell’Enciclopedia – contro le letture, discusse 
nel capitolo secondo del presente studio, che ne fanno un semplice 
compendio. L’esecuzione del metodo, per essere filosofica, è sempre 
specifica, e, come si legge in una nota alla seconda edizione della Pre-
fazione della Scienza della logica, «la compiuta esecuzione è propria-
mente la conoscenza del metodo [die eigentliche Ausführung ist die 
Erkenntniß der Methode]»649. Eppure, fatta salva la specificità di cia-
scuna, sembra esserci una certa continuità tra le molteplici Ausfüh-
rungen. La possibilità di tale molteplicità è suggerita da Hegel stes-
so, quando, nella Prefazione alla seconda edizione della Scienza della 
logica, scrive:

l’esposizione di quello che, solo, può essere il vero metodo della 
scienza filosofica, rientra nella trattazione della logica stessa; poiché 
il metodo è la coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del 
suo contenuto. Detti nella Fenomenologia dello spirito un esempio di 
questo metodo in un oggetto più concreto, cioè nella coscienza*650.

647  PhG, p. 58; trad. it., p. 63, trad. modificata. Traduco Ausführung non con 
«svolgimento» (come propone Garelli), né con «sviluppo» (Moni-Cesa) o 
con «esposizione» (Marini, in R, trad. it., p. 3), bensì con esecuzione. Intendo 
con ciò richiamare il senso di Durchführung. In questo modo il termine cer-
tamente comprende le dimensioni di svolgimento, sviluppo ed esposizione, 
ma aggiunge il riferimento a un Vollzug – a un compimento performativo – 
necessario, ma mai scontato nella sua effettiva realizzazione.
648  PhG, p. 55; trad. it., pp. 59-60.
649  WdL I, p. 7; trad. it. p. 6, trad. modificata.
650  WdL I, p. 37; trad. it., p. 36.



330

A questa osservazione – secondo cui la Fenomenologia offre un 
esempio del metodo dialettico – Hegel aggiunge nella stessa nota: 
«*) Altri esempi si avranno poi negli altri oggetti concreti e nelle ri-
spondenti parti della filosofia»651. Una simile aggiunta sembra postu-
lare la stessa relazione tra metodo scientifico e sue istanziazioni spe-
cifiche, anche rispetto alle parti della filosofia reale del sistema. Tra 
quanto accade nella Fenomenologia, quanto viene tematizzato nella 
Logica, e quanto si compie nell’Enciclopedia come esecuzione (Aus-
führung), non sembra esserci un’incomparabilità652, bensì una signi-
ficativa continuità sul piano del metodo, a livello, perlomeno, delle 
esigenze che abitano la sua realizzazione. Seppure necessariamente 
specifica in rapporto all’oggetto particolare di volta in volta consi-
derato, questa continuità metodologica può essere letta a partire da 
una richiesta comune, che è propria del modo in cui, per Hegel, si fa 
scienza: pensare la verità di un processo impone di non lasciare inin-
terrogati i termini in cui esso appare per la prima volta, e richiede 
una sua riscrittura correttiva. La verità non si dà in forma immediata, 
ma attraverso mediazioni che lavorano a problematizzare progres-
sivamente il primo apparire della scienza e la forma che tale critica 
assume. Per essere afferrata nella sua auto-critica, la scienza esige di 
ri-performare la trasformazione in atto, alla luce di una consapevo-
lezza che sopraggiunge sempre in ritardo rispetto al suo primo appa-
rire, in cui si è immersi.

Ciò che si lascia rendere visibile con particolare chiarezza nel 
progetto di scrivere l’Enciclopedia è dunque un’istanza metodologica 
fondamentale, che dà forma all’antinomia della filosofia costringen-
dola a rivedere criticamente l’aut-aut del suo interno/esterno: la for-
mazione della soggettività non è qualcosa che la scienza può lasciarsi 
alle spalle, perché un simile ‘fuori’ insiste in realtà sul suo margine 
interno – non come momento semplicemente preliminare, ma come 
costitutivo della possibilità stessa, per la filosofia, di essere piena-
mente critica; la giustificazione di tale dimensione trasformativa può 

651  Ibidem.
652  Questa posizione è sostenuta, per esempio, da Fulda in Id., Pre-concetto 
e concetto della filosofia in Hegel, p. 85 (nota 5).



331

avvenire solamente nell’alveo della scrittura, nello stesso processo 
attraverso cui la scienza procede alla propria dimostrazione.

Alla luce di quanto emerso in questo capitolo, l’inclusione del-
la formazione della soggettività nello sviluppo scientifico del sape-
re, esposto, con significativa evidenza, nell’Enciclopedia delle scienze 
in compendio, non rappresenta un caso isolato, legato a esigenze di-
dattiche, ma rappresenta un’istanza fondamentale di una particolare 
‘ripetizione’, pur sempre specifica rispetto all’oggetto che di volta in 
volta costituisce il tema della scienza filosofica: quella di un compito 
che l’Introduzione alla Scienza della logica – ossia, quel testo che He-
gel, secondo la tradizione critica, avrebbe indicato come propriamen-
te scientifico – riassume nei seguenti termini: «lo studio di questa 
scienza, la dimora e il lavoro in questo regno delle ombre, è l’assoluta 
educazione e disciplina della coscienza [Das Studium dieser Wissen-
schaft, der Aufenthalt und die Arbeit in diesem Schattenreich ist die ab-
solute Bildung und Zucht des Bewußtseyns]»653.

Che tale compito, introdotto nella Scienza della logica, valga an-
che al di là di essa si lega, a mio avviso, a una caratteristica propria 
della scienza: il fatto che la scienza, per Hegel, richiede studio, ossia 
disponibilità a lasciarsi trasformare in modi che, alla soggettività che 
li sperimenta, appaiono insieme violenti e spaesanti perché ne spo-
destano la presunta indipendenza e sovranità. Nell’andare insieme 
di procedere scientifico e trasformazione critica, in cui la soggetti-
vità non rimane mai un terreno neutro o intatto, come se ricevesse 
la filosofia dall’esterno, non ci sono scorciatoie: «questa educazione 
e disciplina del pensiero [diese Bildung und Zucht des Denkens], che 
gli darebbe modo di condursi plasticamente, vincendo l’impazienza 
della riflessione incidentale, vien solo procurata coll’andare innanzi, 
collo studio e colla produzione dell’intero sviluppo [durch das Wei-
tergehen, das Studium und die Production der ganzen Entwicklung ver-
schaft]»654. Avanzare significa, allora, farsi carico delle contraddizioni 
che la scienza impone di pensare; apprendere, nello studio, il modo 
in cui essa si presenta, apre e riscrive possibilità; e infine lasciarsi 

653  WdL I, p. 42; trad. it., p. 41.
654  Ivi p. 19; trad. it., p. 22.



332

coinvolgere dall’interno nella produzione stessa del suo sviluppo. È 
a questo compito, trasformativo perché giustificato scientificamente, 
che è chiamata la soggettività quando si decide a filosofare.

Per approfondire la posta in gioco di una filosofia che si riconosce 
come sapere che può essere trasmesso e appreso – e che dunque ri-
flette criticamente sul proprio riprodursi –, la domanda che emerge, 
a Berlino, è inevitabile: cosa significa per una filosofia presentarsi co-
me formazione delle soggettività? Come si pensa poi, più in generale, 
quando formula il proprio compito critico e diagnostico nel mondo in 
crisi di cui deve offrire comprensione? Se fin qui si è visto che questa 
formazione non è un elemento esterno, ma tocca il margine interno, 
costitutivo, della stessa produzione e giustificazione filosofica, emer-
ge un ulteriore elemento circa il modo in cui la filosofia rende conto 
della sua antinomia: la necessità per essa di realizzare il suo compito 
senza dare per scontati due presupposti, vale a dire il suo stesso bi-
sogno, in un tempo che è lei stessa a diagnosticare come di crisi, e le 
scene concrete in cui questa trasformazione prende corpo.



333

CAPITOLO QUINTO 
FINE DELLA FILOSOFIA: BILDUNG E CRITICA

La causa del particolare imbarazzo che si può percepire attualmente
in ciò che concerne l’insegnamento della filosofia è da ricercare nella piega 
che questa ha preso e che è all’origine dell’attuale situazione […] Vediamo 
quindi, da una parte, scientificità e scienze prive di interesse, dall’altra, 

interesse senza scientificità655

Introduzione
In che modo la filosofia, nel dimostrarsi pienamente auto-cri-

tica, definisce il proprio compito? Quale relazione intrattiene con 
gli spazi istituzionali e i modi che ne permettono la riproduzione, e 
con il tempo storico in cui opera? E che cosa implica, per lo statuto 
della filosofia, il fatto di essere partecipata come un sapere che può 
essere appreso e insegnato? Al cuore di queste domande si trova un 
apparente ‘fuori’, ancora più fondamentale di quello esaminato nel 
capitolo precedente: le condizioni di esistenza e legittimità della fi-
losofia che ne consentono la riproduzione. Affrontare questo ‘fuori’ 
in modo filosofico implica approfondire la questione del suo statuto, 
senza renderla dipendente dall’immagine della filosofia che si gene-

655  Lettera di Hegel a von Raumer, 12 agosto 1816. Briefe II, p. 97; trad. it. 
in SB, p. 113.



334

ra quando questa presenta la propria prestazione nel mondo di cui 
deve offrire comprensione.

Per mettere a fuoco questo problema e cogliere la portata del-
la proposta teorica hegeliana, può risultare utile riformularlo nei 
termini della capacità di una scienza di oggettivare la scena da cui 
parla: i modi attraverso cui si riproduce come sapere riconoscibile 
(dotato di concetti, con una determinata tradizione), le dinamiche 
che ne normano la partecipazione nel campo in cui opera, a partire 
da un potere simbolico che lo definisce e che viene esercitato nel-
lo spazio sociale e politico. Questi sono i termini in cui si esprime, 
com’è noto, Pierre Bourdieu, e in cui formula una duplice accusa al-
la filosofia e alla incapacità di oggettivare fino in fondo la sua scena.

Il progetto di Bourdieu nei confronti della filosofia è quello di 
guardarla ‘da fuori’, vale a dire di analizzarla come un campo so-
ciale tra gli altri, sottoposto a regole che la legittimano e la fanno 
esistere. Nella modernità, fra queste condizioni figurano il campo 
accademico, universitario, una tradizione che seleziona un canone 
di concetti, teorie, testi riconoscibili come filosofici. Il loro esame, 
da condursi attraverso le nozioni bourdieusiane di campo, habitus 
e capitale simbolico, dovrebbe riuscire a chiarire lo statuto della fi-
losofia: rendere visibili le condizioni sociali che, di volta in volta, 
permettono di chiamare ‘filosofico’ un certo insieme di pratiche e 
discorsi, insieme agli effetti simbolici che queste condizioni produ-
cono656. Tale indagine è necessaria, eppure risulta inaccessibile ai fi-
losofi di professione, secondo Bourdieu657.

L’accusa formulata nei confronti della filosofia comprende es-
senzialmente due punti. Il primo punto è che la filosofia non sembra 
poter dire propriamente la verità su di sé. Anche quando tenta di 
trasgredire il dispositivo che intende criticare – come nel caso della 
decostruzione di Derrida –, la filosofia finisce, a detta di Bourdieu, 

656  P. Bourdieu, Meditazioni pascaliane, Milano, Feltrinelli, 1998, pp. 37-38.
657  Un’analisi approfondita dell’obiezione è sviluppata da P. Cesaroni in Il 
discorso della filosofia fra Bourdieu e Foucault, «Cartografie sociali», II (4), 
2017, pp. 19-30, e Id., L’ordine del discorso filosofico. Bourdieu, Derrida, Fou-
cault. Per l’impostazione dell’esame sviluppato in questo capitolo sono de-
bitrice alle analisi che Cesaroni propone in questi due contributi.



335

per ricadere sempre all’interno della propria riproduzione. L’im-
possibilità di uscire da sé non dipende per Bourdieu da condizio-
ni accidentali, ma è strutturale alla sua forma, riflessa su se stessa. 
Così facendo, però, «il modo filosofico di parlare della filosofia de-
realizza tutto quello che si può dire della filosofia»658, ripiegandola 
su di sé.

A ciò si collega un secondo punto, che rappresenta una specifi-
cazione ulteriore del primo. Chi partecipa al campo filosofico non 
può uscire dal gioco che consente di riconoscerlo come discorso 
specifico. Rinunciare a questo riconoscimento significherebbe per-
dere il capitale simbolico che lo legittima. Contro un simile rischio, 
l’interrogazione filosofica si ferma prima di intaccare gli interessi 
legati all’esistenza del suo campo, ciò che è concesso e cosa no. La 
filosofia tende inevitabilmente a disconoscere le condizioni reali – 
istituzionali, accademiche, sociali – che la fondano, e nel riflettere 
su di sé si arresta prima di metterle veramente in questione. L’in-
terrogazione filosofica non tematizza ciò che le consente di essere, 
laddove proprio questo oblio le permette di continuare a muover-
si nel campo che la legittima. In breve: «l’oggettivazione filosofica 
della verità del discorso filosofico trova i suoi limiti nelle condizio-
ni oggettive della propria esistenza»659, che non può mettere a tema 
se non aprendosi al rischio di perdersi, di non essere più se stessa.

Da questa duplice incapacità (e impossibilità) deriverebbe, per 
Bourdieu, la necessità di un lavoro esterno, che solo la sociologia, e 
in particolare la sua, potrebbe svolgere. Il suo apporto è però com-
plesso da valutare. In una mossa riflessiva sulla filosofia che, non 
senza ragione, è stata ritenuta come istituente un’egemonia in certo 

658  Bourdieu, La distinzione, p. 510.
659  Bourdieu, La distinzione, p. 511. Sulla questione della riflessività si veda 
P. Bourdieu, Sulla riflessività, edizione italiana a cura di G. Ienna, C. Lom-
bardo, L. Sabetta e M. Santoro, Milano, Meltemi, 2024, in cui sono raccolti 
testi scritti tra il 1967 e il 1995 sull’oggettivazione del soggetto dell’ogget-
tivazione.



336

modo filosofica – più o meno ingenua660 –, la sociologia bourdieu-
siana si propone non come semplice accusa all’incapacità della filo-
sofia di oggettivare completamente la scena da cui parla, ma come 
tentativo di aiutare i filosofi di professione a liberarsi da qualcosa 
che agisce nelle loro pratiche, ossia dai vincoli che derivano dal lo-
ro posizionamento e dal mancato riconoscimento di esso: dal frain-
tendimento di un che di divenuto per qualcosa di universale. L’esi-
to è dunque, in certo senso, un paradosso: la filosofia non è capace 
di oggettivazione completa; eppure, non c’è «attività più filosofica 
[…] dell’analisi della logica specifica del campo filosofico nonché 
delle disposizioni e delle credenze socialmente riconosciute in un 
momento determinato come “filosofiche”»661, ossia quell’analisi che 
solo la sociologia sarebbe in grado di attuare. Perciò, è come se il 
modo migliore di fare filosofia fosse, per Bourdieu, smettere di far-
la e cominciare a fare sociologia. Detto diversamente: se, come rile-
va Cesaroni, per Bourdieu «il modo migliore per essere filosofi è di 
non esserlo più (e di diventare sociologi)»662, allora sembra possibi-
le concludere che il culmine della filosofia, là dove questa dovrebbe 
essere propriamente se stessa, coinciderebbe con la sua fine.

A un primo sguardo, l’accusa di Bourdieu alla filosofia sembra 
cogliere nel segno nella filosofia hegeliana berlinese. In realtà, come 

660  Questa l’accusa che Derrida gli muove in Del Diritto alla Filosofia. Bour-
dieu, a detta di Derrida, nel tentativo di oggettivare la filosofia, dovrebbe 
ricorrere a una meta-posizione (o un metalinguaggio) che, nell’investire la 
sociologia di un’egemonia di fatto filosofica, ricade in una forma di metafi-
sica ingenua, oppure assume un gesto di sospensione e messa in questione 
dell’oggettività che, in sostanza, lo allinea alla filosofia. È difficile non dare 
ragione a Derrida, su questo punto, quando Bourdieu esprime il compito ‘li-
beratorio’ della sociologia nei seguenti termini: «La critica sociologica non 
è quindi un semplice preliminare, introduttivo a una critica propriamente 
filosofica più radicale e specifica; essa porta piuttosto al fondamento della 
“filosofia” della filosofia, tacitamente impegnata nella pratica sociale, che si 
designa in un luogo e in un tempo determinati come filosofica» (Meditazio-
ni pascaliane, p. 39)
661  Ivi, pp. 38-39.
662  Cesaroni, Il discorso della filosofia fra Bourdieu e Foucault, p. 24.



337

si vedrà, in gioco c’è una rideterminazione fondamentale del pro-
blema, per come può essere pensato in modo filosofico.

Vi sono diversi luoghi sistematici nell’Enciclopedia in cui la fi-
losofia compare per essere tematizzata; eppure, proprio dove ci si 
aspetterebbe che affronti l’esame sulle condizioni della propria og-
gettivazione, la tematizzazione sembra arrestarsi, avverando (così 
sembra) l’accusa bourdieusiana. Ciò si accompagna a un’aggravan-
te ulteriore: nel sistema hegeliano non si trova un luogo in cui la 
filosofia venga tematizzata una volta per tutte, esaurendone il con-
cetto e chiarendo le implicazioni che ha il suo statuto663. Ciascuna 
tematizzazione sembra piuttosto lasciar sfuggire qualcosa.

Oltre all’Introduzione e al Concetto preliminare dell’Enciclopedia 
– sezioni in cui emergono pre-concetti della filosofia, immagini del-
la filosofia su cui essa torna poi criticamente, come visto nel capi-
tolo quarto – la sezione in cui compare esplicitamente la filosofia 
è la terza della filosofia dello spirito, Lo spirito assoluto, in cui sono 
raccolte ed esaminate le forme attraverso cui lo spirito sviluppa un 
sapere su di sé: arte, religione e filosofia. Rivolgersi alla sezione Fi-
losofia in cerca di una risposta alla domanda sullo statuto della filo-
sofia, e sulla sua capacità di mettere a tema le condizioni della pro-
pria riproduzione – filosoficamente, ossia nel medesimo processo in 
cui giustifica il proprio metodo e i propri contenuti, in modo siste-
matico – lascia però disorientati. I paragrafi iniziali di questa sezio-
ne insistono sulla distinzione tra filosofia e religione, accomunate 
dal contenuto (la verità, l’assoluto) ma distinte nella forma (concet-

663  Questo punto è analogo, ma non del tutto sovrapponibile, alla tesi, di-
scussa nel capitolo secondo, secondo cui la meta-filosofia hegeliana non è 
localizzabile in un punto determinato, bensì coestensiva al sistema. È ana-
logo perché ne condivide la ragione metodologica: la filosofia non può dir-
si giustificata se non in forma sistematica. È però ulteriore rispetto a quella 
indagine, poiché interroga la filosofia a partire da istanze – organizzazione 
del sapere come qualcosa che può essere insegnato e appreso, formazione 
delle soggettività, compito critico che si riproduce in determinati luoghi e in 
un determinato tempo – che le analisi meta-filosofiche contemporanee non 
tematizzano, ma che a mio avviso sono cruciali per comprendere lo statuto 
stesso della filosofia e la sua domanda costitutiva.



338

to e rappresentazione). La trattazione si dilata poi in una lunga an-
notazione al § 573, che discute le polemiche religiose e politiche del 
tempo: il diritto della religione di opporsi al razionalismo, le accuse 
di ateismo e panteismo rivolte alla filosofia, un excursus sul Bhaga-
vad-Gita e sul poeta persiano Rumi, fino all’ignoranza diffusa su co-
sa sia davvero la filosofia speculativa. Solo nei paragrafi finali, con i 
tre sillogismi conclusivi dell’Enciclopedia, la filosofia come sistema 
sembra tornare al centro. Essi sono decisivi per comprendere ciò 
che è la filosofia, e offrono la possibilità di vedervi incluso il ‘fuori’ 
della soggettività implicata nel lavoro filosofico – a patto di leggere 
quei sillogismi come riformulazione radicale di ciò che significa una 
tale inclusione, come visto nel capitolo quarto. Tuttavia, nemmeno 
quei sillogismi presi di per sé – e, ancora meno, il resto della sezione 
Filosofia – sono sufficienti a esaurire la comprensione del modo in 
cui il discorso filosofico si costituirebbe per rendere conto dell’an-
tinomia che lo attraversa. È richiesto un lavoro ulteriore per deter-
minare la possibilità di un’oggettivazione filosofica delle condizioni 
di riproduzione della filosofia, che non lascia indiscusso il modo in 
cui si presenta come sapere che può essere imparato e insegnato.

La filosofia, nel sistema, non compare però soltanto come forma 
ultima dello spirito, accanto ad arte e religione, ma anche tra le pra-
tiche e istituzioni attraverso cui si articola il mondo sociale e poli-
tico, lo spirito oggettivo. La filosofia si dà storicamente, al tempo di 
Hegel, come scienza che ha una dimensione istituzionale664, la cui 

664  Il termine ‘istituzione’ ha un senso diverso nelle tre sezioni in cui si dif-
ferenzia lo spirito oggettivo, ossia diritto astratto, moralità ed eticità. Il ter-
mine è qui inteso, in generale, a denotare le forme in cui si realizza lo spi-
rito oggettivo, vale a dire il mondo spirituale che le soggettività trovano e 
che contribuiscono a formare. Trovo convincente quanto osserva T. Khu-
rana, quando afferma che «le istituzioni di cui questo mondo si compone 
non sono soltanto i prodotti delle nostre attività, ma l’assetto produttivo da 
cui questo mondo scaturisce sempre di nuovo: le fautrici di questo mondo. 
Il mondo della vita [Lebenswelt] è dunque al tempo stesso il prodotto e la 
condizione della produzione della vita: il mondo della vita è generato dal-
la vita etica e mira a generare nuovamente vita etica. Ciò significa che il 
mondo etico non consiste soltanto nei depositi visibili dell’attività spirituale 



339

effettività si gioca in modo significativo anche nelle pratiche di in-
segnamento e apprendimento che la sostengono. L’elemento istitu-
zionale non è accessorio, ma parte essenziale del suo statuto: della 
forma specifica che assume la sua antinomia, che deve essere te-
matizzata, discussa criticamente, per come è venuta a determinarsi 
storicamente.

Per esaminare questo, si può guardare ai paragrafi dedicati allo 
spirito oggettivo nell’Enciclopedia e, ancor più estesamente, nei Li-
neamenti di filosofia del diritto. Qui la questione sollevata da Bour-
dieu trova uno spazio privilegiato, soprattutto rispetto al rapporto 
tra filosofia e spazio sociale e politico. Una nota al § 270 dei Linea-
menti, dedicato principalmente al rapporto tra Stato e religione, of-
fre un primo indizio importante in questa direzione.

La religione, come la conoscenza [Erkenntnis] e la scienza, ha per 
suo principio una forma peculiare, diversa da quella dello stato; 
esse entrano pertanto nello stato, in parte nel rapporto di mezzi 
della cultura e della disposizione d’animo [Mitteln der Bildung und 
Gesinnung], in parte, nella misura in cui esse sono essenzialmente 
fini in se stessi [Selbstzwecke], secondo il lato per cui esse hanno 
esteriore esserci. In entrambi i rispetti si comportano i principi 
dello stato applicandosi ad esse; in una trattazione compiutamente 
concreta intorno allo stato quelle sfere, così come l’arte, i rapporti 
meramente naturali, ecc. devono venir considerate parimenti 
nella relazione e collocazione ch’esse hanno nello stato; ma qui in 
questa trattazione, ove è il principio dello stato, che vien perseguito 
secondo la sua idea nella sua sfera peculiare, può parlarsi soltanto di 
passata intorno ai principi di quelle sfere e intorno all’applicazione 
ad esse del diritto dello stato665.
Il passo è denso e fa emergere almeno tre nuclei problematici. 

(i) La scienza ha una forma diversa, nel suo principio, rispetto allo 

nel mondo sensibile. Piuttosto, i segni o le tracce dello spirito sono sempre 
al contempo strumenti della sua riproduzione» (Das Unbewusste der Sitt-
lichkeit. Die moderne Lebenswelt nach Rücksprache mit Hegel, «Hegel-Stu-
dien», 58, 2025, pp. 55-73, p. 62).
665  R, § 270 n; trad. it., p. 207.



340

Stato. Come la religione, e la conoscenza (Erkenntnis)666, la scienza 
ha un principio proprio irriducibile a quello dello Stato, una logi-
ca non coincidente con quella di quest’ultimo, il quale dunque non 
può inglobarla senza resto nelle proprie dinamiche, ma deve lavo-
rare alla sua autonomia, articolando la sua collocazione entro il suo 
ordine complessivo. (ii) La scienza è nello Stato, può servire ai suoi 
scopi comparendo tra i suoi mezzi: nello spazio della Bildung può 
essere utile a formare, trasmettere conoscenze, esercitare al pensie-
ro astratto. Più in generale, ha la funzione di formare capacità che 
lo Stato non può produrre da sé ma di cui ha bisogno per esistere. 
In questo senso, la scienza, insieme alla religione, può essere consi-
derata funzionale alla costituzione etica, direttamente, o indiretta-
mente. (iii) Ma la filosofia può anche rivendicare un fine in sé, non 
riducibile agli scopi dell’eticità: il suo compito è la verità, e questa 
non dipende da altro che da se stessa. In questa accezione, la filoso-
fia è critica radicale. Qui si annida la difficoltà: la filosofia è al tempo 
stesso coerente con gli interessi dello Stato (perché contribuisce a 
formare i cittadini) e non lo è, perché eccede la sfera statale e riven-
dica una normatività che non deriva dal diritto dello Stato.

Per sciogliere questa contraddizione occorre distinguere tra il 
principio della scienza e quello dello Stato. Hegel, tuttavia, nella no-

666  Come ha notato L. Illetterati in Art Is (Not) Knowledge. A question of He-
gelian terminology («Aesthetica-Preprint», 116, Aprile 2021, pp. 197-211), 
sembra sussistere una differenza tra Wissen e Kennen che fa sì che «all’in-
terno della sezione Lo spirito assoluto non [si incontri] mai il verbo kennen 
e i suoi correlati (Kenntnis, Erkenntnis, erkennen), che esplicitano il tipo di 
attività cognitiva in questione, ma [si trovi] sempre e soltanto il verbo wis-
sen e il sostantivo das Wissen» (p. 200). Mentre Kennen indicherebbe una re-
lazione tra un soggetto e un oggetto esterno da conoscere, la tendenza – se 
non addirittura la decisione univoca, come sembra suggerire Illetterati – da 
parte di Hegel di usare Wissen per l’arte, la religione e la filosofia rimanda 
a un rapporto di riconoscimento: «l’autoconoscenza, ossia il riconoscersi 
nell’altro da parte di se stesso, l’attitudine dello spirito a ritrovarsi in ciò che 
gli si presenta come altro da sé» (p. 204). Anche senza impegnarsi nella tesi 
di un uso univoco dei termini da parte di Hegel, mi sembra che la comparsa 
dell’Erkenntnis nello spirito oggettivo vicino alla scienza possa offrire una 
sponda alla lettura di Illetterati.



341

ta non chiarisce né in cosa consista questa differenza, né quale sia 
il fine proprio della scienza. Aggiunge però un’osservazione signi-
ficativa alla fine della Annotazione al §270:

Poiché il principio della sua forma, inteso come cosa universale, 
è essenzialmente il pensiero, ne deriva che è anche accaduto che 
dalla sua parte è venuta fuori la libertà del pensare e della scienza 
[…]. Dal lato di esso perciò ha il suo posto anche la scienza; giacché 
essa ha il medesimo elemento della forma che lo stato, essa ha il 
fine del conoscere, e invero della razionalità e verità oggettiva667.
Da un lato, lo Stato ha reso possibile lo sviluppo della scienza, 

istituendo le condizioni per la sua esistenza. Un buono Stato, sugge-
risce Hegel, deve permettere e promuovere la scienza anche quan-
do essa contraddice interessi politici, dogmi o ideologie. Dall’altro, 
poiché il principio della filosofia è il pensiero e il suo fine è la verità, 
essa non rimane confinata entro l’orizzonte della volontà su cui si 
fondano le istituzioni etiche, ma le eccede. Qui sorge un paradosso: 
la filosofia è se stessa in quanto persegue la verità, ma così facendo 
non rimane più semplicemente dentro la dimensione oggettiva del-
lo spirito, l’eticità, non solo perché il suo potenziale di critica del-
le condizioni esistenti persegue un fine diverso rispetto a ciò che 
avviene perlopiù nello spirito oggettivo – in cui le norme vengono 
istituite e seguite in maniera necessariamente non sempre consa-
pevole668 –, fino al punto di poter diventare dannosa per lo Stato; 
ma perché il suo significato non può esaurirsi in ciò che nello spa-
zio dell’eticità è individuato da una istituzione. E, tuttavia, lo spirito 
oggettivo resta l’unico spazio sistematico in cui si tratta esplicita-
mente di istituzioni e quindi delle condizioni sociali di riproduzione 
di un sapere che può essere insegnato e imparato.

Fulda ha espresso con chiarezza questa circolarità: «il diritto del-
la filosofia non può ancora essere tematizzato nella sfera dello spi-

667  R, § 270; trad. it., pp. 213-214.
668  Cfr. F. Neuhouser: «è intrinseco alla natura della Bildung che essa abbia 
luogo in modo inconscio e involontario, alle spalle, per così dire, dei sogget-
ti stessi che attraversano il processo di formazione» (Foundations of Hegel’s 
Social Theory: Actualizing Freedom, Cambridge, Harvard University Press, 
2000, p. 149).



342

rito oggettivo, poiché in essa non è ancora in questione la filosofia; 
nella sfera dello spirito assoluto, invece, non può esserlo più, poi-
ché in essa il diritto non è più oggetto di trattazione»669. La questio-
ne della filosofia come istituzione si colloca così in una tensione tra 
il non ancora e il non più670. Finché serve agli scopi educativi e for-
mativi dello Stato, la filosofia resta un’istituzione, ma non è ancora 
assoluta. Quando, invece, è intesa nel suo fine proprio – la verità – 
è a tutti gli effetti filosofia, ma allora non è più esaminata nella sua 
dimensione istituzionale, ossia sociale e politica. Se nel primo caso 
l’immagine del suo compito è quella di un sapere formativo – che si 
riproduce nelle istituzioni preposte alla Bildung e, più estesamente, 
come una delle forme di soggettivazione attraverso cui si articola lo 
spirito oggettivo –, nel secondo caso l’immagine che si produce è 
quella di un sapere essenzialmente critico.

Nell’impasse che si istituisce tra le due immagini, sembra ven-
ga toccato il punto indicato dall’accusa di Bourdieu alla filosofia: il 
continuare a riprodursi entro le dinamiche che la legittimano e con-
sentono la sua esistenza; l’impossibilità di oggettivare fino in fondo 
il proprio luogo d’esistenza quando è propriamente filosofia. Nello 
spirito oggettivo, dove ci si aspetterebbe di trovare una discussione 
articolata delle condizioni istituzionali e sociali della sua riprodu-
zione, gli elementi in gioco sono piuttosto scarsi e la filosofia non 
è tematizzata nella sua dimensione assoluta, ossia come filosofia. 
Nello spirito assoluto, invece, la riflessione sulla forma attraverso 
cui lo spirito conosce se stesso (nella forma dei concetti) non offre 
propriamente una trattazione del modo in cui la filosofia opera co-
me sapere critico, né dell’antinomia che la caratterizza671.

669  F.-H. Fulda, Das Recht der Philosophie in Hegels Philosophie des Rechts, 
Frankfurt a.M., Klostermann, 1968, p. 16.
670  Cfr. T. Meyer, Philosophie als Institution? Zwischen dem „noch nicht“ 
und dem „nicht mehr“, in Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, 
Religion und Philosophie innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Ge-
schichte, a cura di T. Oehl e A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 581-599.
671  Si potrebbe guardare alle Lezioni di storia della filosofia per approfondire 
la decisività della storicità, i diversi modi di stare nel proprio tempo, la dia-
gnosi del presente in rapporto a un bisogno emergente di accesso razionale 



343

La mancanza di un luogo sistematico in cui la filosofia esaurisca 
la propria oggettivazione non indica, tuttavia, un presunto disin-
teresse della filosofia per la tematizzazione del proprio statuto, né 
sancisce la sua impossibilità di oggettivare la propria scena, come si 
vedrà. Indica piuttosto, questa la tesi, l’esigenza di fare diversamen-
te quella oggettivazione: lavorare a un modo propriamente filosofi-
co di interrogare il mondo e il tempo in cui la filosofia si riproduce, 
di giustificare il suo compito e ciò che è implicato nella sua realiz-
zazione, senza presupporre il suo bisogno. Soprattutto, senza irri-
gidirla entro immagini già date del suo statuto – come quella che 
la descrive come un sapere volto alla formazione delle soggettivi-
tà (anche nel senso trasformativo, che insegna ad avere a che fare 
con le trasformazioni in cui sono immerse), o come un sapere criti-
co che lavora alla comprensione delle contraddizioni del mondo di 
cui è parte –, la cui assunzione acritica, che non tematizza cioè ciò 
che si riproduce surrettiziamente in quelle formulazioni, trattiene 
la filosofia dal poter essere fino in fondo auto-critica, e la inchioda 
alla ripetizione di ciò rispetto a cui deve dimostrare la propria dif-
ferenze specifica.

La tensione strutturale tra spirito assoluto e spirito oggettivo, 
per come si rende visibile nel problema dell’antinomia della filoso-
fia, mostra una posta in gioco più ampia: la necessità di pensare la 
libertà dello spirito oggettivo insieme alle pratiche riflessive – ar-
te, religione e filosofia – attraverso cui vengono messe criticamente 
in questione le norme e i presupposti che regolano la vita comune, 
aprendoli alla possibilità di trasformazione. E, viceversa, chiama la 
filosofia a non trascurare la dimensione oggettiva, sociale e politi-

al mondo e alle soluzioni insoddisfacenti che hanno tentato di rispondervi. 
Seguo questa traccia solo in modo obliquo, senza entrare direttamente nella 
discussione di quelle Lezioni, perché mi interessa piuttosto il problema che 
pone alla filosofia il compito di diagnosticare il proprio tempo, quando la fi-
losofia deve giustificare se stessa senza limitarsi all’immagine introduttiva 
del rapporto che istituisce col presente. Per uno studio della storicità della 
filosofia come realtà decisiva dello spirito, cfr. W. Jaeschke, World History 
and the History of Absolute Spirit, in History and System: Hegel’s Philosophy 
of History, a cura di R.L. Perkins, Albany, SUNY, 1984, pp. 101-115.



344

ca, in cui funziona come sapere che può essere appreso e insegnato, 
costringendola a lavorare sul modo in cui l’oggettivazione di que-
sta dimensione costituisca una questione inseparabile dalla doman-
da ‘interna’ che interroga il suo formarsi come scienza, ossia come 
sapere giustificato.

Ciò che si tratta di mostrare, in questo ulteriore esame dell’an-
tinomia della filosofia, è che la filosofia non può giustificare il suo 
compito se non nell’esecuzione discorsiva del suo carattere siste-
matico e autocritico672. Per esaminare questo problema e dimostrare 
la tesi, occorre procedere in tre passaggi, che rendono visibili i pro-
blemi che accompagnano la formulazione dello statuto della filoso-
fia relativamente al suo compito: nell’immagine di un sapere che la-
vora nella Bildung a formare le soggettività ad astrarre e a pensare 
l’universale, e in quella di un sapere critico del tempo di crisi.

Per esaminare il modo hegeliano di ripensare il primo punto 
dell’accusa di Bourdieu, circa l’impossibilità per la filosofia di og-
gettivare la propria scena, verrà affrontata anzitutto la presenta-
zione del compito formativo della filosofia come una forma di Bil-
dung, evocata anche nell’Introduzione alla Scienza della logica. Il suo 
esame lascia emergere alcuni cortocircuiti che si innestano in que-
sta immagine: la presupposizione di una scena – educativa – entro 
cui la filosofia agirebbe come sapere formale che insegna ad astrar-

672  Tra i contributi recenti che hanno posto con maggiore efficacia l’ac-
cento sull’esigenza di considerare lo spirito assoluto come istanza riflessiva 
integrante le pratiche comunitarie analizzate nello spirito oggettivo si pos-
sono menzionare M. Gante, Das Wissen der Freiheit. Hegels Theorie des abso-
luten Geistes, Hamburg, Meiner, 2025, e Id., Hegel’s Theory of Absolute Spirit. 
Reflexive Practices in Hegel’s Social Philosophy, «European Journal of Philo-
sophy», pre-print, 2025. A differenza di Gante, non assumo come direzione 
privilegiata dell’indagine quella che muove dall’assoluto all’oggettivo, mo-
strando la possibilità di riflettere sulla libertà da realizzare, che perlopiù ri-
mane implicita nelle norme strutturanti lo spazio sociale; considero anche 
la direzione inversa, che interroga l’esigenza, per la filosofia, di giustificare 
la sua dimensione oggettiva, entro cui si riproduce. L’analisi qui condotta, 
inoltre, individua nella discorsività della filosofia il piano su cui tali questio-
ni devono essere giustificate filosoficamente.



345

re (1.1); l’essere parte delle dinamiche sociali attraverso cui, nello 
spirito oggettivo, le individualità vengono formate (1.2). Le tensio-
ni sono ricondotte alla natura duplice della Bildung: da una parte, 
formazione della coscienza che ha luogo nelle istituzioni preposte 
all’educazione; dall’altra, processo sociale, di formazione e trasfor-
mazione, che non si riduce alle istituzioni educative, ma permea 
l’intera sfera dello spirito oggettivo.

In secondo luogo, si tratta di approfondire dove si radicano que-
sti cortocircuiti, ossia una seconda immagine che emerge nell’og-
gettivazione della sua scena: la critica diagnostica del proprio 
tempo. Verrà considerato il modo in cui la filosofia stabilisce preli-
minarmente la propria funzione in rapporto al tempo in cui opera e 
al mondo che contribuisce a formare (2.1). Qui, dove si inaugura la 
possibilità per un concetto non scolastico, ma cosmico (Weltbegriff) 
della filosofia in Hegel, emergono slittamenti implicati in questo 
compito critico-diagnostico (2.2).

In questo modo, in terzo luogo, verrà esaminato il modo in cui 
nella discorsività si apra per la filosofia la possibilità di una oggetti-
vazione filosofica che non subisce ma pensa le contraddizioni gene-
rate dalle due immagini, quella formativa e quella critica. Rispetto 
al problema dell’oggettivazione, si mostra la possibilità per la filo-
sofia di non essere un sapere internalista, ripiegato su se stesso, che 
non ha consapevolezza del modo in cui opera. Al contrario, inau-
gura una forma di oggettivazione che non presuppone ciò in cui e 
su cui agisce: contribuisce a istituire ciò su cui lavora (le astrazioni) 
(3.1), rideterminando criticamente il significato delle immagini del 
suo compito in modo auto-critico (3.2).

Una simile rideterminazione della giustificazione del compito fi-
losofico – che non presuppone le scene in cui si realizza e le sogget-
tività che forma, né il proprio bisogno in un tempo di crisi – con-
sente, in quarto luogo, di discutere il secondo punto dell’accusa di 
Bourdieu, ossia il bisogno per la filosofia di preservarsi contro la 
possibilità della propria fine. Approfondendo come la filosofia pen-
sa le tensioni con le regole che consentono di parteciparvi (4.1), si 
mostra che la filosofia non solo pensa la propria oggettivazione, ma 
anche si confronta, nell’esecuzione del suo discorso, con la rottura 



346

critica che produce, non ponendosi in semplice continuità con la 
propria riproduzione (4.2). E questo è il modo filosofico di determi-
nare lo statuto specifico della filosofia.

1. Bildung: immagine della formazione
Comprendere cosa significhi per la filosofia essere una maniera 

particolare di formazione, riprodursi in un contesto di formazione, 
richiede di discutere la semantica della Bildung. Il termine Bildung 
rimanda anzitutto alla formazione che avviene in determinate isti-
tuzioni (università, scuole, istituti di cultura, accademie…), che però 
non esauriscono ciò che si intende con formazione673, perché anzi so-
no quelle istituzioni a dover «rendere giustizia a una realtà educativa 
[Bildungswirklichkeit] che le precede e le sottende nella società»674. 
Accanto a questa dimensione – individuata dall’espressione Bildung 
formale (formelle) – si accompagnano, come più originarie, le dina-
miche di formazione delle soggettività che hanno luogo nell’intera 
sfera etica, dall’educazione familiare, ai processi di determinazione 
delle particolarità (i loro bisogni, le loro inclinazioni, le loro compe-
tenze) nella società civile, fino al lavoro sull’universale nello Stato. A 
legare entrambe queste dimensioni è anzitutto ciò che va sotto il no-
me di astrazione, cruciale per determinare non solo ciò che è spirito, 
ma anche per legare la filosofia al suo presente, in uno dei rari luoghi 
in cui Hegel discute tematicamente del compito della filosofia, ossia 
il Discorso Inaugurale a Berlino del 1818. Nell’analisi dell’immagine 
che sorge quando la filosofia si presenta come formazione, nel du-
plice senso di Bildung, emergono due difficoltà: una inerente alla Bil-

673  Per una discussione del termine Bildung nella filosofia hegeliana si ri-
manda ai numerosi contributi di Sandkaulen dedicati al tema. Rispetto a tali 
lavori, ciò su cui si intende insistere qui è la dimensione cosmica della Bil-
dung, che in quanto processo formativo non si lascia circoscrivere alla sola 
società civile o allo Stato, ma può essere indagata nel modo in cui consente 
di pensare il compito della filosofia all’interno di processi di formazione che, 
nella riflessione hegeliana, prendono avvio anche da altri soggetti: il mondo 
(Welt), come realtà effettiva (Wirklichkeit).
674  Sandkaulen, Bildungsprozesse (in) der Moderne, p. 231.



347

dung formale (1.1), e una propria della Bildung in quanto tale, come 
processo complesso di disciplinamento e liberazione (1.2).

1.1 Bildung formale
La filosofia presenta il suo compito formativo nel Discorso Inau-

gurale, che amplia e specifica ciò che verrà detto nel §270 dei Linea-
menti:

La filosofia è utile anche dal punto di vista formale. La formazione 
formale [formelle Bildung] che si acquista tramite la filosofia è la 
capacità formale di imparare a pensare in generale, ossia di tener 
fermo al contenuto universale ed essenziale, lasciando cadere gli 
elementi accidentali e fuorvianti [das Allgemeine und Wesentliche 
festzuhalten, und das Zufällige, hindernde fallen zu lassen]. Imparare 
a fare astrazione [Abstrahiren lernen] è la prima capacità che si 
richiede per qualsiasi compito nella vita, è la capacità di conoscere il 
significato generale di un fatto concreto, mettendo in risalto il punto 
che è propriamente in questione. Un uomo incolto [ungebildeter] si 
arresta davanti a un problema con tutte le sue implicazioni casuali; 
mentre tenta di comprenderlo, di descriverlo, oppure mentre agisce, 
s’impiglia nelle circostanze casuali e così manda tutto in malora. 
L’essere umano colto [gebildeter], così come l’essere umano di 
carattere, si attiene a comprendere l’essenziale, solo questo, e fa 
quel che è necessario. Studiare la filosofia, dedicarsi a essa, significa 
acquistare una familiarità durevole con ciò che è essenziale, togliere 
di mezzo ciò che è casuale, caduco; infatti la filosofia, secondo il suo 
contenuto, è apprendimento dei fini assoluti e del vero essere675.
A caratterizzare la filosofia, se la si guarda attraverso l’immagine 

che si genera quando presenta il suo compito formativo, è anzitutto 
un lavoro di astrazione. Per comprenderne la portata occorre chiarire 
che cosa significhi ‘fare astrazione’ (abstrahieren).

L’astratto, come Hegel aveva già mostrato nel pamphlet del 1807 
Chi pensa astrattamente?, non coincide con un pensiero separato dal 
reale – come quello di chi non è avvezzo a muoversi tra i concetti, e 
riduce la complessità di un fatto a pochi tratti immediatamente di-
sponibili, isolati dalla totalità di cui fanno parte e dalle dinamiche che 

675  D1818 p. 28; trad. it., pp. 232-233. Trad. leggermente modificata.



348

li istituiscono676. La filosofia, invece, nel lavorare con le astrazioni, 
insegna quella che Hegel definisce la «capacità formale d’imparare a 
pensare in generale, ossia di tener fermo al contenuto universale ed es-
senziale, lasciando cadere gli elementi accidentali»677. Essa introduce 
propriamente il pensiero, l’universale, arginando il particolare, non 
per eliminarlo, ma per comprenderlo nel suo diritto e lasciarlo esse-
re ciò che è, liberandolo dagli interessi soggettivi che ne riducono la 
complessità a una singola caratteristica. Chi è propriamente forma-
to (gebildet), per Hegel, «si trattiene, si raccoglie, e in questo modo 
lascia l’oggetto più libero di fronte a sé»678. In altri termini, sviluppa 
una capacità di porre attenzione al caso concreto nel contesto delle 
circostanze che lo fanno essere, secondo i suoi diversi aspetti, poiché 
proprio «questa separazione è immediatamente ciò che conferisce al 
tutto la forma dell’universale, in quanto si astrae e si considera ogni 
lato per sé».679

Saper distinguere l’essenziale dal contingente, il necessario da ciò 
che è solo accidentale, costituisce un’abilità decisiva che, per ripren-
dere l’adagio kantiano sul concetto cosmico (e non scolastico) di fi-
losofia, «interessa necessariamente chiunque»680. Questa capacità – 

676  Destinataria del testo del 1807 è quella che Hegel chiama la buona so-
cietà, convinta di sapere da sempre che cosa siano il pensiero e l’astratto, e 
pronta a rispondere, senza esitazione, alla domanda apparentemente reto-
rica ‘chi pensa astrattamente?’: sono gli intellettuali, coloro che mancano 
di un rapporto pratico con la vita. La risposta di Hegel, tuttavia, sorprende, 
inverte i termini e risemantizza dall’interno la questione. È infatti l’essere 
umano ungebildet – non quello gebildet – a pensare astrattamente, riducen-
do il reale a una singola caratteristica separata dalla totalità a cui appartie-
ne, cancellando ogni altra determinazione. Così, per esempio, nell’assassino 
non vede che l’astratto – il suo essere un assassino – e con questa qualità 
annulla in lui tutto il resto. L’intelletto incolto si arresta al mortuum; al con-
trario, la filosofia è capace di fissare lo sguardo sul veramente concreto, va-
le a dire sulla totalità di un fenomeno colto nella sua complessità di aspetti.
677  D1818, p. 28; trad. it., p. 232.
678  VPhW I, p. 37.
679  Ibidem.
680  KrV, A840/B868; trad. it., p. 1179.



349

che non è immediata, ma frutto di un lavoro e di una disciplina del 
pensiero – si avvicina a ciò che Fichte chiamava l’arte di avere a che 
fare con il sapere, e in particolare alla capacità di giudizio (Beurthei-
lungsvermögen). Una formazione di questo genere non individua sol-
tanto un atteggiamento teoretico, ma anche pratico. Considerare i 
fatti nei loro diversi aspetti, per Hegel, mette infatti nelle condizioni 
di «agire in maniera più concreta»681, secondo fini non soltanto indi-
viduali, immediati perché non elaborati, bensì universali.

Secondo questa immagine, la filosofia, e la logica in modo emi-
nente682, insegnano dunque a esercitarsi nel pensiero astratto, a muo-
versi entro il campo dei pensieri considerati in se stessi, lavorando 
criticamente sulle rappresentazioni e sulle forme intellettuali (Ver-
stand) in atto nel mondo. Come mostrano i passi introduttivi della 
Scienza della logica, questa prestazione conoscitiva interrompe l’abi-
tudine di vivere la quotidianità senza metterla in questione, reiteran-
do norme che non vengono discusse e orientandosi di volta in volta 
sulla base di interessi particolari. Sottrarsi all’appoggio sicuro di con-
venzioni, credenze e tradizioni, richiede perciò di esercitare una vio-
lenza: «dobbiamo farci violenza [so müssen wir uns Gewalt antun]»683 
per resistere a quelle strutture che, pur avendo perso legittimità vita-
le, continuano a essere riprodotte per mancanza di alternative prati-
cabili su come condursi diversamente.

681  VPhW I, p. 37.
682  Cfr. VWdL II, pp. 444-445 (Nachschrift Libelt): «Il semplice consiste nel-
le determinazioni di pensiero del tutto pure. L’essere umano si comporta 
ovunque pensando, perciò le determinazioni di pensiero ricorrono ovunque. 
Nel pensare siamo presso noi stessi. […]. – La logica è anche la scienza più 
difficile, poiché nel pensare bisogna portare gli oggetti alla coscienza, e a ciò 
appartiene una grande astrazione. […] Qui vi sono semplici astrazioni, ci si 
deve trattenere dalle rappresentazioni sensibili – qui occorre che l’udito e la 
vista non valgano più. Bisogna farsi violenza per produrre ciò, e in questo 
sta la difficoltà. Ognuno sa che cosa sono essere, grandezza, divenire, ecc.; e 
appunto con ciò che è più noto si ha a che fare nella logica. Ma la familiarità 
che se ne ha è, più che altro, una non-familiarità [Die Bekanntschaft die man 
hat, ist aber mehr eine Unbekanntschaft]».
683  VWdL II, p. 515 (Nachschrift Rolin).



350

Tale distacco dal sostegno della sensibilità o della credenza 
formata socialmente produce un sentimento di spaesamento: «ci 
sembra allora di non avere più alcun contenuto saldo, di non avere 
più terreno sotto i piedi»684. Proprio nel non sentirsi a casa, la scienza 
logica si rivela come una grande «forza [Kraft] di astrazione»685 e, 
inoltre, come una «grande abilità di muoversi nei propri pensieri [eine 
grosse fertigkeit sich in seinen gedanken zu bewegen]»686. Il riferimento 
alla forza (Kraft) chiarisce che si tratta di attitudini che devono essere 
acquisite tramite un disciplinamento. Non sono doti naturali, ma 
rappresentano la capacità da apprendere sottoponendosi a regole 
che educano l’attenzione, normalmente dispersa nella molteplicità o, 
al contrario, ancorata a segnavia semplici e immediati che appaiono 
noti e non bisognosi di giustificazione. Non si creda dunque – come 
Hegel ricorda esplicitamente a lezione – che «la dimestichezza di 
stare su questo terreno e di muoversi in queste forme»687 sia qualcosa 
«che si possiede dalla nascita [was man vom Hause aus in Besitz 
hat]»688.

Proprio qui si apre la domanda decisiva: come interpretare la fun-
zione di una scienza il cui studio viene presentato come «l’assolu-
ta educazione e disciplina della coscienza [die absolute Bildung und 
Zucht des Bewußtseyns]»689?

684  Ibidem.
685  Ibidem.
686  Ibidem.
687  Ibidem.
688  Ibidem.
689  WdL I, p. 42; trad. it., p. 41. Mentre la Bildung compare di frequente nel-
la produzione hegeliana, il termine Zucht sembra venire usato da Hegel con 
parsimonia. L’altra occorrenza del termine nella Scienza della logica (oltre 
quella menzionata nella citazione) in relazione allo studio riferisce di una 
plasticità necessaria che il pensiero deve acquisire: «Ma questa educazione e 
disciplina del pensiero, che gli darebbe modo di condursi plasticamente, vin-
cendo l’impazienza della riflessione incidentale, vien solo procurata coll’an-
dare innanzi, collo studio e colla produzione dell’intero sviluppo [Aber diese 
Bildung und Zucht des Denkens, durch welche ein plastiche Verhalten dessel-



351

Ci sono due cortocircuiti nell’immagine della filosofia che sor-
ge quando presenta la sua funzione formativa. Il primo riguarda la 
questione dell’utilità. Hegel insiste sul fatto che, se si vuole parlare 
di utilità della filosofia, allora la filosofia funziona come Bildung for-
male (formelle). In questo senso, la filosofia è utile perché insegna la 
capacità di astrarre. Ma l’impostazione della questione rimane pro-
blematica, legata a un condizionale: se si interroga un certo sapere in 
base alla sua utilità. In realtà, parlare di utilità è inadeguato, poiché 
riduce la filosofia a un sapere scolastico, subordinato a un fine ester-
no che non è lei a determinare, legato a una realtà in cui la filosofia 

ben bewirkt und die Ungeduld der einfallenden Reflexion überwunden würde, 
wird allein durch das Weitergehen, das Studium und die Production der gan-
zen Entwicklung verschaft]» (WdL I, p. 19; trad. it., p. 22). La dimensione di 
disciplina, legata essenzialmente all’umano, è presentata nelle lezioni del 
1822/1823 di filosofia della storia universale: «Un esempio più vicino del 
fatto che lo spirito sia solo risultato [der Geist nur Resultat ist], ognuno lo ha 
in sé. L’essere umano, quale è dapprima immediatamente, non è che la sua 
possibilità: solo attraverso la disciplina [Zucht] e l’educazione [Erziehung] 
diviene razionale [Vernünftige]. L’essere umano, appena nato, è soltanto la 
possibilità di essere umano. L’animale, invece, nasce quasi già compiuto; la 
sua crescita è piuttosto un rafforzamento, e nell’istinto possiede sin da su-
bito tutto ciò di cui ha bisogno. L’essere umano, invece, deve conquistarsi 
ogni cosa: deve farsi da sé ciò che altrimenti era soltanto possibilità» (VPhW 
I, p. 28). Su questo, si veda C. Bouton, Hegel’s Historical Anthropology, «Ve-
rifiche», LIV (1), 2025, pp. 111-136.



352

tradizionalmente si è andata formando690. Più propriamente, invece, 
«la filosofia è coscienza, è fine a se stessa, riassume in sé ogni fine»691:

Così si è detto anche dell’utilità della filosofia, dal momento che 
si suole parlare anche dell’utilità di una scienza. La verità vale per 
se stessa e qualsiasi altra realtà è un’incarnazione, un’esistenza 
esteriore della verità; qui hanno origine gli altri scopi. La verità è 
il loro sostegno, la loro sostanza. Ogni cosa ha durata e si attua in 
quanto è conforme al proprio concetto, in quanto è nella verità. Il 
rapporto ad altri scopi – scopi della vita o della scienza. Dove la 
profondità è massima, c’è anche universalità (la verità si applica a 
tutto, ma non si tratta solo di un’applicazione esteriore). Ma, quel 
che più conta, la conoscenza della verità – di ciò che è sostanziale – 
costituisce il fondamento e il sostegno di tutto quanto il resto. Tutti 
gli altri scopi sono subordinati; possono reclamare la loro attuazione 
e realizzazione, solo se sono conformi alla sostanza – altrimenti sono 
nulli in se stessi692.

690  Si ricordi che sull’opposizione tra utilità e verità insistono anche Fichte 
e Schelling, e si fonda, in parte, la stessa distinzione tra facoltà superiori – 
incaricate di formare i funzionari, che considerano la scienza non come un 
fine in sé ma come un mezzo da adoperare nell’esercizio del proprio ufficio 
– e la facoltà inferiore, ossia la filosofia, per come viene pensata da Kant, 
che ne Il conflitto delle facoltà afferma: «per la comunità scientifica è una 
necessità imprescindibile che, nell’Università, vi sia anche una facoltà la 
quale, non dipendendo per i suoi insegnamenti dall’ordine del governo, ab-
bia la libertà non d’impartire ordini, ma di valutarli tutti, una facoltà che si 
occupa dell’interesse della scienza, cioè dell’interesse della verità e dove la 
ragione deve avere il diritto di parlare pubblicamente: perché senza questa 
facoltà la verità non verrebbe alla luce (a danno del governo stesso), dal mo-
mento che la ragione è libera per sua natura e non accetta ordini di tenere 
per vero qualcosa» (SF, pp. 19-20; trad. it., pp. 70-71). Come ricorda P. Ma-
cherey, per Kant tutte le attività della filosofia «sono rivolte verso la scienza 
pura» (La parola universitaria, a cura di A. S. Caridi, Napoli, Orthotes, 2013, 
p. 60), il che «giustifica il fatto di essere libere in rapporto ad una legislazio-
ne esterna e di non dover obbedire ad alcuno, neanche al governo» (ibidem). 
Sul modo in cui la distinzione tra verità e utilità giochi un ruolo nel conflit-
to delle facoltà si veda il capitolo dedicato da Macherey a Kant (pp. 39-85).
691  D1818, p. 26; trad. it., p. 231.
692  D1818, p. 27; trad. it., p. 232.



353

La dialettica fra utilità e fine in sé costituisce dunque il primo li-
mite strutturale di questa immagine. Il secondo cortocircuito è lega-
to all’aggettivo che accompagna la Bildung: formale (formell). Nella 
terminologia hegeliana, ‘formale’ si oppone a ‘sostanziale’ (substan-
tiell)693. Se il sostanziale rimanda alla determinatezza dei contenuti, il 
formale possiede una semantica duplice. Da un lato, indica una capa-
cità: l’esercizio del giudizio libero, la critica di ciò che si presenta co-
me valido solo perché tradizionalmente accettato. Assunta in questo 
senso, la Bildung formale rappresenta un’attitudine teoretica specifi-
ca, fondamentale, che il soggetto moderno deve acquisire. Dall’altro 
lato, però, essa presenta un limite strutturale. Proprio perché il suo 
esercizio è indifferente al contenuto, la riflessione formale può essere 
tanto buona quanto cattiva, vera quanto falsa. Non garantisce di per 
sé la concretezza dei contenuti, anzi sospende la domanda sulla lo-
ro natura sostanziale. Ma, per Hegel, in filosofia ne va non solo della 
forma, bensì essenzialmente dei contenuti e della capacità di esibire 
la loro razionalità in forma adeguata. La Bildung formale, in quanto 
tale, non assicura però questo passaggio694.

693  Sul tema della Bildung in senso non formale si rimanda a F. Menego-
ni, Recht des Einzelnen und Recht der Gemeinschaft. Hegel und die Idee einer 
spekulativen Bildung zur Allgemeinheit, in Bildung und Freiheit. Ein verges-
sener Zusammenhang, a cura di K. Vieweg e M. Winkler, Paderborn, Schön-
ingh, 2012, pp. 91-99, e agli altri contributi del volume.
694  Sotto questo aspetto, la Bildung formale somiglia alla struttura dell’abi-
tudine. Anche l’abitudine è un processo liberatorio, un’emancipazione criti-
ca dalla naturalità; ma, nella ripetizione che le è connaturata, può esercitarsi 
su qualsiasi contenuto. Il rischio di una dipendenza negativa non è estraneo 
all’abitudine, ma appartiene alla logica interna, dal momento che la dire-
zione del coltivarsi non è contenuta nell’abitudine: «per costume [Sitte] in-
tendiamo anche l’abitudine [Gewohnheit]. Il costume è in questo senso solo 
formale, poiché può avere un contenuto buono oppure cattivo» (VPhR III, p. 
1266). «Con l’abitudine in quanto tale entra in gioco ciò che è casuale: l’uo-
mo può abituarsi al peggio, può abituarsi a essere schiavo, servo della gleba 
ecc. L’abitudine significa soltanto che le determinazioni sono identiche con 
il soggetto, ma l’abitudine in sé non basta. Essa appartiene invece al fatto 
che vi siano leggi, poiché queste non devono essere qualcosa di astratto, de-



354

Nel nesso tra il rischio di formalismo della Bildung formale e la 
dialettica fra utilità e fine in sé, si condensa la difficoltà insita nell’im-
magine del compito formativo della filosofia. Se l’utilità della filoso-
fia è quella di insegnare ad astrarre, allora essa si presenta come una 
capacità formale che è però priva di garanzia sul contenuto. Parlare 
dell’utilità della filosofia non è problematico solo perché essa è pro-
priamente un fine in sé, ma anche perché – quando si presenta come 
Bildung formale – ciò che si ottiene dal suo esercizio, pensato così, 
è un’abilità il cui valore dipende interamente dal modo in cui viene 
praticata, senza che la filosofia possa rivendicare la propria necessi-
tà intrinseca.

Questo limite si innesta in una contraddizione ulteriore, che ri-
guarda la Bildung come processo più ampio di formazione, in cui si 
approfondisce la complessità della capacità di fare astrazione e il suo 
problematico potere liberatorio.

1.2 Bildung e spirito
La Bildung è decisiva per comprendere che cosa sia spirito. Lo spi-

rito «ha la sua realtà soltanto grazie al fatto ch’esso si scinde entro 
se stesso [hat seine Wirklichkeit nur dadurch, daß er sich in sich selbst 
entzweit]»695. Esso è, in senso proprio, questo processo negativo di 
scissione: un confronto con la propria immediatezza naturale e, in-
sieme, con il mondo in cui cerca di riconoscersi. Hegel sottolinea che 
lo spirito «è in se stesso in opposizione a sé; deve superare se stesso 
come l’ostacolo vero e ostile al proprio scopo»696, dal momento che 
il suo sviluppo non si dà come progresso lineare o pacifica evoluzio-
ne, ma come dispiegamento dialettico e conflittuale, attraverso l’alie-
nazione e contro essa: «non il procedere pacifico e privo di conflitto, 

vono valere: questo è vitalità, ma vitalità astratta, che può essere la morte 
della libertà» (VPhR III, p. 1344).
695  R, §187A; trad. it., p. 158. Cfr. JS III, p. 287: «questa scissione [Entzweiung] 
è la creazione eterna – ossia, la creazione del concetto di spirito».
696  VMPhW II, p. 184. Particolare attenzione è stata posta da Sandkaulen 
su questo passo. Si veda Sandkaulen, Bildungsprozesse (in) der Moderne, p. 
235ss.



355

come avviene nella vita organica, bensì il duro e recalcitrante lavoro 
contro se stesso [harte, unwillige Arbeit gegen sich selbst]»697. Lo spi-
rito è questo scindersi

nei bisogni della natura e nella connessione di questa necessità 
esterna si dà questo termine e questa finità, e appunto col fatto 
ch’esso si foma internandosi in esse, le supera e ivi acquista il suo 
oggettivo esserci. Il fine della ragione è perciò […] che la semplicità 
della natura, cioè vuoi la passiva assenza di sé, vuoi la rozzezza del 
sapere e della volontà, cioè l’immediatezza e singolarità nella quale 
lo spirito è immerso, sia rimossa grazie al lavoro e anzitutto questa 
esteriorità dello spirito ottenga la razionalità della quale essa è capace, 
cioè la forma dell’universalità, l’intellettività. Soltanto in questo modo 
lo spirito in questa esteriorità come tale è a casa propria e presso di 
sé. […] La formazione [Bildung] pertanto nella sua determinazione 
assoluta è la liberazione e il lavoro della superiore liberazione, cioè 
l’assoluto punto di passaggio alla sostanzialità non più immediata, 
naturale, dell’eticità, bensì spirituale, infinitamente soggettiva, in 
pari tempo innalzata alla figura dell’universalità698.
La capacità di mediarsi con sé attraverso la propria scissione con 

sé, di sopportare la negatività definisce il processo formativo dello 
spirito che Hegel chiama Bildung. Il termine possiede un campo se-
mantico complesso. Esso indica un movimento laborioso di sviluppo 
sulle pulsioni, sui sentimenti, sulle inclinazioni, l’uscire dall’imme-
diatezza naturale in direzione dell’universalità, intesa come media-
zione storica e sociale, che consente allo spirito di raggiungere la 
propria oggettività699. Solo attraverso questo lavoro il soggettivo si 
articola nell’universale, e per mezzo dell’universale, realizzando la 
propria libertà non attraverso la soppressione della particolarità, ma 
tramite la sua mediazione critica.

Ben lontana dall’essere riducibile alla formazione che ha luo-
go nelle istituzioni preposte all’educazione, la Bildung designa una 
trasformazione dialettica dell’individualità, ossia il suo passaggio 
dall’immediatezza naturale alla partecipazione attiva alla totalità eti-
ca. Nei Lineamenti, questo processo trova un esame particolarmen-

697  VMPhW II, p. 184.
698  R, §187A; trad. it., p. 158. Trad. leggermente modificata.
699  Ibidem.



356

te dettagliato nello spazio della società civile – che media tra l’im-
mediatezza etica della famiglia e l’universalità concreta dello Stato 
– pur non limitandosi ad essa, come vedremo. Se la famiglia custo-
disce una sostanzialità immediata, la società civile segna il trapasso 
della sostanzialità nella perdita della sua unità, nella scissione [in die 
Entzweiung]»700: la particolarizzazione degli scopi individuali. Nella 
forma atomistica inaugurata dal diritto moderno, gli individui sono 
separati gli uni dagli altri e accomunati dall’essere portatori di diritti 
astratti. È precisamente questa particolarizzazione astratta a produr-
re relazioni, bisogni concreti, vincoli sociali; è essa a generare forme 
di alienazione che, lungi dall’essere ostacoli alla costituzione dello 
spazio sociale, rappresentano il motore stesso della socializzazione. 
L’astrazione, in questo senso, non è una minaccia per l’eticità, ma la 
condizione stessa della prassi moderna, per la quale, nota Hegel, «è 
necessaria un’astrazione più alta, un’opposizione maggiore e forma-
zione [Bildung], uno spirito più profondo»701. L’astratto, che costitui-
sce la trama della società civile e dello Stato moderno, non può esse-
re semplicemente superato. Da esso, e non fuori di esso, si genera la 
concretezza quando si originano forme di astrazioni effettive702.

Nella società civile gli individui emergono come persone priva-
te, orientate alla soddisfazione dei bisogni soggettivi. L’universale vi 
è presente soltanto in funzione strumentale, come condizione per la 
realizzazione di fini particolari. Tuttavia, proprio attraverso l’interdi-
pendenza dei bisogni e il sistema del lavoro, i singoli sono costretti 
a rapportarsi agli altri, e in questo movimento trapassano «nell’uni-
versalità»703.

700  R, §157; trad. it., p. 139.
701  JS III, p. 262.
702  P. Osborne, The Reproach of Abstraction, «Radical Philosophy», 127, 
2014, pp. 21-28, p. 27. Sul ruolo delle astrazioni sul piano pratico, come base 
fondamentale per la costituzione di un’ontologia sociale della modernità, si 
veda J. Mascat, Hegel and the advent of modernity: A social ontology of ab-
straction, «Radical Philosophy», 2.01, 2018, pp. 29-46, p. 30.
703  R, §186; trad. it., p. 157.



357

Qui l’interesse dell’idea, il quale non risiede nella coscienza di 
questi membri della società civile come tali, è il processo di innalzare 
la singolarità e naturalità dei medesimi, ad opera della necessità 
naturale altrettanto che ad opera dell’arbitrio dei bisogni, alla libertà 
formale e all’universalità formale del sapere e volere, di formare 
[gebildet] la soggettività nella sua particolarità704.
È in questa dinamica che la Bildung si configura come movimento 

della particolarità verso l’universalità. Si tratta di un processo emi-
nentemente negativo, che comporta la rottura con l’immediatezza 
naturale, l’alienazione (Entfremdung) del soggetto da se stesso, il la-
voro critico sulla sfera del desiderio e sull’arbitrarietà soggettiva per 
acquisire una posizione determinata nella totalità etica. La transizio-
ne si articola in due momenti complementari, presentati in succes-
sione per ragioni analitiche ma che si co-determinano. Dapprima, il 
soggetto incontra vincoli oggettivi che si impongono come eterono-
mi: qualcosa che ‘è’, più che essere posto; in secondo luogo, attraver-
so un lavoro di presa di coscienza sulle norme, sul loro apparire come 
‘essere’, l’universale, vincolante nell’ordine sociale, viene appropria-
to e può essere trasformato. Bildung implica qui interiorizzazione e 
rinnovamento delle norme attraverso scissione, riflessione e conflitto 
– un movimento che è, nello stesso tempo, di formazione e di critica, 
attraverso cui il soggetto diventa capace di partecipare alla vita etica 
in modo razionale, non adeguandosi a un ordine semplicemente dato, 
ma riconoscendone l’essere divenuto705.

704  R, §187; trad. it., p. 157. Trad. leggermente modificata.
705  A.W. Wood sostiene che «lo scopo dell’educazione, dunque, anche di 
quella recente apertura dell’educazione che Hegel elogia, non dovrebbe es-
sere quello di indulgere nell’“individualità” delle persone, incoraggiandone 
la non conformità sociale o lo spirito di ribellione, bensì di farne cittadini ra-
zionali di una società razionale, capaci di occupare il proprio posto accanto 
ai concittadini che riconoscono e rispettano come eguali, e ai quali possano 
articolare i principi razionali della società in termini universali, comprensi-
bili a tutti e la cui validità ciascuno deve razionalmente riconoscere» (Hegel 
on Education, in Hegel on Education, in Philosophers on Education. New Hi-
storical Perspectives, a cura di A.O. Rorty, London, Routledge, 1998, pp. 300-
317, p. 301). Wood ha ragione nell’affermare che ciò non implica da parte di 
Hegel una posizione pietistica, dato il suo costante sforzo di distinguere tra 



358

La libertà, per Hegel, non è una proprietà, ma un atto. Spirito li-
bero significa non esistere semplicemente in sé, ma negare la propria 
immediatezza e darsi esistenza come sé libero. L’umano può avere 
diritto assoluto di liberarsi dalla non-libertà solo perché ha rotto con 
la sua esistenza naturale. Il nome che assume questo atto è, per He-
gel, l’astrarre:

L’essenza dello spirito è quindi, formalmente [formell], la libertà, 
la negatività assoluta nel concetto come identità con sé. Secondo 
questa determinazione formale, lo spirito può astrarre da ogni cosa 
esteriore, e perfino dalla sua esteriorità, dalla sua esistenza706.
In linea con l’idea hegeliana che lo spirito sia il movimento di 

emancipazione da ciò che si presenta come la sua naturalità, Hegel 
afferma che l’eticità si realizza solo superando il vincolo immediato 
delle determinazioni naturali. Il potere di astrazione è ciò che con-
sente questo passaggio, definendo dunque al contempo non solo la 
condizione della filosofia come Bildung formale, ma anche ciò che è 
propriamente spirito. Eppure, proprio in questo punto, la Bildung de-
lineata nei Lineamenti – in primo luogo nelle dinamiche della società 
civile, ma in realtà estesa all’intera sfera etica fino allo Stato – rivela 
il suo carattere problematico, che Christoph Menke ha descritto nei 
termini di un «paradosso della liberazione»707. Nel moderno, infatti, il 
processo di emancipazione legato alla formazione assume una fisio-
nomia estremamente complessa. L’essere del soggetto moderno è la 
libertà, che si presenta come ciò che costituisce la sua natura. Parlare 

ciò che è razionale e attuale (wirklich) e ciò che è semplicemente esistente. 
Tuttavia, l’accento posto sulla riconciliazione e sull’armonizzazione come 
fini della teoria hegeliana dell’educazione tende a oscurare i processi critici 
che sono costitutivi dello spirito e della sua formazione. A mio avviso, que-
sto complica l’opposizione tra l’enfasi sull’individualità (nelle sue inclina-
zioni soggettive) e il riconoscimento dell’universale, dal momento che, per 
Hegel, nessuno dei due termini è semplicemente dato; entrambi, piuttosto, 
sono articolati e criticamente riappropriati all’interno della sfera della vita 
etica e delle pratiche dello spirito assoluto.
706  Enz, §382; trad. it., p. 374.
707  C. Menke, Autonomie und Befreiung, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 2018, 
p. 66s.



359

di ‘natura’ è, però, già una scelta problematica. Dire che il soggetto si 
trova al di là del punto di vista falso che lo riduce a un essere natura-
le che sarebbe capace di schiavitù708, sembra, a prima vista, richiede-
re che la libertà sia resa consustanziale all’essenza dell’umano, così 
che non possa essere negata se non commettendo un torto. Tuttavia, 
proprio l’appello a una presunta natura dell’umano conduce a un vi-
colo cieco che Hegel riformula in questi termini709: se si determina lo 
spirito come una caratteristica naturale dell’essere umano, nel tenta-
tivo di guadagnare su questa base la confutazione della schiavitù, si 
finisce per considerare l’essere umano esattamente nel modo in cui 
lo descrive anche la tesi opposta, quella che giustifica la non-libertà – 
ossia come essere naturale, e dunque come un’esistenza non adegua-
ta al proprio concetto. Per Hegel, la libertà non può essere fondata su 
una qualità naturale dell’umano, poiché in tal caso essa rafforzereb-
be precisamente l’argomento che vorrebbe confutare. L’obiezione al-
la schiavitù – e con essa l’affermazione della libertà – può consistere 
soltanto in questo: «che la schiavitù contraddice ciò che l’uomo ha 
fatto di se stesso»710. Ma questo si accompagna a un’aporia costituti-
va: essere incapaci di illibertà significa essersi resi incapaci di illibertà, 
e tuttavia la naturalità dell’uomo consiste nella incapacità di volere. 
Come comprendere allora l’atto di liberazione?

Tale aporia si approfondisce proprio in quel «processo di innal-
zare la singolarità […] alla libertà formale e all’universalità forma-
le del sapere e volere [formellen Freyheit und formellen Allgemeinheit 
des Willens und Wollens], di formare la soggettività nella sua partico-
larità»711 che articola lo spirito oggettivo712. Nell’eticità, la dialettica 

708  Cfr. R, §57 A.
709  Cfr. R, §57 A; trad. it., pp. 60-61.
710  Menke, Autonomie und Befreiung, p. 67.
711  R, §187; trad. it., p. 157.
712  B. Sandkaulen, in Bildung bei Hegel – Entfremdung oder Versöhnung?, 
in Hegel gegen Hegel, «Hegel-Jahrbuch», 2014, pp. 430-438, mette in luce le 
differenze sostanziali tra la trattazione hegeliana della Bildung nella sezione 
omonima della Fenomenologia (Lo spirito estraniato da sé; la cultura) e quel-
la dei Lineamenti. Nella prima, secondo Sandkaulen, Hegel sviluppa fino in 



360

della Bildung non coincide di per sé con una liberazione compiuta, 
perché opera sostituendo alla necessità naturale una seconda neces-
sità, quella delle forme sociali e delle istituzioni, entro cui la legge, le 
norme, si presentano come un ‘essere’ deve essere a sua volta appro-
priato. Gli individui sono chiamati a riappropriarsi del cammino che 
li ha formati, vale a dire che devono trasformare in atto proprio ciò 
che inizialmente si presenta come imposto dall’esterno: le dinamiche 
di soggettivazione sociale che le hanno formate. Ciò è possibile però 
solo retroattivamente. È in questa differenza temporale che si apre lo 
spazio per intendere la formazione come liberazione. La scienza de-

fondo il duplice movimento di alienazione, tanto dei soggetti quanto della 
sostanza, dell’universale; nella seconda, invece, Hegel limiterebbe il pro-
cesso di formazione (Bildungsprozeß) al solo movimento verso l’universale, 
rinunciando a tematizzare anche il contro-movimento di una formazione 
alienante (entfremdende Bildung), in cui è l’universale stesso a essere messo 
alla prova, insieme ai modelli fissi di razionalità dell’intelletto (p. 435). Per 
la studiosa, la mancanza di una riflessione adeguata, completa, sulla parte-
cipazione critica all’universale produce una sottodeterminazione cruciale: 
non sarebbe chiaro, in altri termini, come avvenga il passaggio assoluto dai 
processi astratti, in atto nella società civile, all’universale concreto proprio 
dello Stato. Detto altrimenti, «come la forma dell’universalità intellettuale 
dovrebbe trasformarsi, per il solo tramite di questo processo di un’astrazio-
ne che sopraggiunge in maniera apparentemente “automatica”, dalla sua de-
terminazione contenutistica alla forma di un’identità razionale, è difficile da 
vedere. […] Ciò che tuttavia, dalla prospettiva della formazione [Bildung], 
dovrebbe anzitutto essere mostrato come un passaggio realmente compiuto 
dagli individui, Hegel lo considera per così dire dall’altro capo, cioè a parti-
re dal presupposto che la scissione sia già stata logicamente superata» (pp. 
436-437). Ritengo che l’esame del testo enciclopedico e il tentativo, svolto in 
questo studio, di rintracciarvi la rideterminazione del problema di un con-
cetto cosmico di filosofia in Hegel alla luce di un duplice movimento – di 
esecuzione del pensiero speculativo e di produzione critica dello historisch 
– possa interagire produttivamente con questo problema (fatti salvi i corto-
circuiti della Bildung). Ciò vale perlomeno nella misura in cui ricostruisce 
un processo che è al tempo stesso produzione di astrazioni, loro critica e de-
terminazione del senso di tale produzione come forma dello speculativo. Su 
questo snodo, centrale per il presente studio, si vedano le sezioni successive 
di questo capitolo.



361

ve farsi carico di questo paradosso: essa si basa su un atto che deve 
assumere, senza però poterlo dare per scontato (al modo di una con-
statazione, di un richiamo ad una supposta ‘natura umana’). Detto 
diversamente, deve presupporre un inizio che è in realtà da istituire.

Proprio entro questo paradosso costitutivo si colloca, a mio av-
viso, l’immagine della filosofia che appare quando essa si presenta 
come formazione, ossia quando afferma di operare a partire da una 
scena in cui si riproduce come sapere che può essere insegnato e ap-
preso: tanto sul piano istituzionale (come Bildung formale) quanto 
come parte dei processi sociali di soggettivazione, due dimensioni 
che non possono essere separate. Ora, per comprendere filosofica-
mente la filosofia nel suo compito formativo occorre ridetermina-
re criticamente ciò che emerge dall’oggettivazione della sua scena. 
Questo comporta che la filosofia non determini il proprio fine sul ro-
vescio di qualcosa che la legittimerebbe – ad esempio, il bisogno mo-
derno di imparare ad avere a che fare con l’universale, distinguen-
dolo dall’accidentale – senza interrogare fino in fondo l’impatto che 
questo punto di partenza avrebbe per la comprensione della filosofia, 
e l’immagine che emerge di essa: una distinzione astratta tra etero-
nomia (la filosofia come utile strumento formativo) e autonomia (la 
filosofia come fine in sé), distinzione che non risolve il problema di 
come intendere la filosofia nei termini di «assoluta educazione e di-
sciplina della coscienza [die absolute Bildung und Zucht des Bewußts-
eyns]»713. Non solo: come è emerso nell’esame della Bildung, la giu-
stificazione filosofica dell’immagine formativa è possibile solo se la 
filosofia è in grado di ripensare quella retroattività costitutiva tra di-
sciplinamento e liberazione che appartiene ai processi di formazio-
ne: vale a dire, solo se essa sa esercitare un compito critico che non si 
limita a riprodurre, su un altro piano, forme di dominio già date, ma 
apre a forme effettive di liberazione.

Da questi primi cortocircuiti – della Bildung come funzione del-
la filosofia e, al tempo stesso, come scena più ampia della sua ripro-
duzione – emerge così un’immagine più complessa del compito del-

713  WdL I, p. 42; trad. it., p. 41.



362

la filosofia: quella che la chiama a pensarsi come critica del tempo in 
cui opera.

2. Diagnosi di un tempo di crisi: immagine della critica
La filosofia intrattiene un rapporto essenziale con il suo tempo: 

si presenta come sapere critico, capace di rivelare le contraddizioni 
che strutturano la realtà di un mondo in travaglio e di aprirle a una 
possibile trasformazione storica. Proprio questa relazione è al centro 
di una delle sue determinazioni preliminari: essere «il proprio tem-
po appreso in pensieri»714. Ma cosa significa, esattamente, pensare il 
proprio tempo – anzi, apprenderlo nella forma dei pensieri? E quali 
conseguenze comporta, per lo statuto autocritico della filosofia, l’atto 
stesso di diagnosticare criticamente il presente?

Il problema si complica se si considera il modo in cui viene carat-
terizzato il tempo di crisi in cui la filosofia è chiamata a operare. La 
crisi, in prima battuta, si manifesta come impossibilità che qualcosa 
diventi effettuale, di contro a strutture normative che sopravvivono 
come puro involucro privo di vita, o a possibilità alternative confina-
te allo stato di desiderio, senza realtà. Il tentativo di riconoscimento, 
che ha interiorizzato la logica della dominazione, si infrange contro 
forme sociali che dovrebbero strutturare lo spazio comune ma che 
ormai non funzionano più, in cui l’individuo non si sente più a casa. 
Le forme in cui la vita era radicata hanno perso legittimità, e diviene 
arduo riappropriarsi di un’universalità che sia effettiva e non mero 
anelito incapace di incidere sul mondo. Il nuovo non riesce a emer-
gere nella sua forma propria, tantomeno è già disponibile una forma 
scientifica che sappia rendere visibili le contraddizioni dall’interno 
del loro stesso sviluppo, riconoscendosi al tempo stesso come parte 
di ciò che intende comprendere.

Questi sono alcuni tratti del moderno, con cui Hegel si confronta 
in modo critico e costruttivo715. All’interno delle complesse coordi-

714  R, p. 15; trad. it., p. 15.
715  La critica di Hegel è rivolta alla costituzione borghese della cultura po-
litica moderna, che lascia disattesa la promessa di realizzare la libertà, o la 



363

nate storico-epocali716, emerge un motivo che funge da filo condutto-

trasforma nel suo contrario. La libertà diventa una pretesa emancipazio-
ne, mentre l’uguaglianza si trasforma nel livellamento di tutte le differenze. 
Questa questione è affrontata già nel saggio del 1802-3 Maniere scientifiche 
di trattare il diritto naturale, valutazione precoce della condizione di scis-
sione (Entzweiung) e depoliticizzazione (Entpolitisierung) della società mo-
derna e degli esseri umani moderni. La modernità realizza la libertà come 
uguaglianza a costo di un livellamento giuridico-formalistico dei rapporti 
e della dissociazione tra diritti individuali e sfera pubblica. Come mostra 
Tatjana Sheplyakova, il problema per Hegel non è l’autonomia individuale 
moderna, ma piuttosto la sua attualizzazione meramente giuridica, in ba-
se alla quale gli individui non si riconoscono e non si relazionano di fatto 
come soggetti autonomi ma solo come persone private astratte. Su questo 
si veda T. Sheplyakova, Öffentliche Freiheit und Individualität. Hegels Kri-
tik des moralisch-juridischen Modells politischer Kultur, Berlin, Duncker & 
Humblot, 2017.
716  Come hanno notato quanti si sono dedicati alla discussione del tema, di-
rimere la questione richiede di confrontarsi con quella che è stata definita, 
non senza ragione, una «mescolanza spesso scriteriata di concetti tempo-
rali, storico-sociali-descrittivi e normativi della modernità» (L. Siep, Hegels 
praktische Philosophie und das “Projekt der Moderne”, Baden-Baden, Nomos 
Verlag, 2010, p. 10). La modernità è il referente di numerose indagini in cui 
tuttavia o (i) il termine non compare esplicitamente in quanto tale, ma indi-
rettamente (come quando si parla dell’irruzione fulminea di una nuova era 
o si celebra la gloriosa alba della Rivoluzione francese); oppure (ii) il concet-
to è restituito da termini diversi, come Moderne o neue Zeit, il cui uso non è 
distinto in maniera univoca nella riflessione hegeliana. Cfr. S. Avineri, He-
gel’s Theory of the Modern State, Cambridge, Cambridge University Press, 
1974; C. Taylor, Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge Universi-
ty Press, 1979; J. Habermas, Il discorso filosofico della modernità, Roma-Bari, 
Laterza, 1988; A.W. Wood, Hegel’s Ethical Thought, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1990; T. Pinkard, Hegel’s Phenomenology: The Sociality of 
Reason, Cambridge, Cambridge University Press, 1994; R.B. Pippin, Idealism 
as Modernism: Hegelian Variations, Cambridge, Cambridge University Press, 
1997; Neuhouser, Foundations of Hegel’s Social Theory: Actualizing Freedom; 
A. Arndt, M. Gerhard, J. Zovko, S. Arnautović, V. Preljević (a cura di), Hegel 
und die Moderne, «Hegel-Jahrbuch», XVIII (1), 2013; K. Vieweg, Hegel: Der 



364

re della sua riflessione: il «principio dell’esperienza»717. Con questa 
espressione Hegel non intende una forma di empirismo, ma una «de-
terminazione infinitamente importante»718, ossia il fatto che, per ri-
conoscere come vero un contenuto, questo deve trovare accordo con 
la certezza di sé della soggettività, la quale deve ritrovarsi in ciò che 
gli si presenta, riconoscendolo come non estraneo. Questo bisogno si 
articola in molteplici forme – culturali, artistiche, religiose – e con-
verge in una tendenza crescente al sapere (wissen). In Europa, secon-
do Hegel, ciò è stato reso possibile dal cristianesimo, che ha annun-
ciato il principio universale della libertà di tutti gli esseri umani, un 
principio di cui il protestantesimo si è fatto carico e che un evento 
storico-mondiale come la Rivoluzione francese ha contribuito a ren-
dere effettuale719.

Aver colto nel concetto una forma in cui il singolare ha pieno va-
lore e l’universale si determina attraverso l’individuale è, secondo 
quanto afferma Jürgen Habermas nelle lezioni sul Discorso filosofico 
della modernità, uno dei grandi meriti di Hegel. Secondo Habermas, 
Hegel sarebbe «il primo filosofo che abbia sviluppato un chiaro con-
cetto della modernità»720, perché avrebbe portato a concetto la nuova 
autocoscienza dell’epoca post-rivoluzionaria, differente da tutto ciò 
che l’ha preceduta, nei campi della politica, della religione e della cul-
tura721. Resta tuttavia da chiarire in che modo la filosofia possa com-

Philosoph der Freiheit, München, C.H. Beck, 2019; W.D. Desmond, Hegel’s 
Antiquity, Oxford, Oxford University Press, 2020, pp. 2-3.
717  Enz, §7 A; trad. it., p. 12.
718  Ibidem., traduzione modificata.
719  Cfr. Enz, §163 A. In Europa l’abolizione della schiavitù è messa in con-
nessione con la religione cristiana.
720  Habermas, Il discorso filosofico della modernità, p. 4.
721  Koselleck, ricorda Habermas, mostra che la coscienza storica venuta a 
manifestazione con il concetto di età moderna rappresenta «la presentifica-
zione riflessiva della propria posizione partendo dall’orizzonte della storia 
nel suo complesso» (ivi, p. 6). Ne consegue la formazione di una rappresen-
tazione della storia come processo unitario, accompagnata dall’esperienza 
del tempo come risorsa disponibile ma limitata per la soluzione di problemi: 



365

piere una simile prestazione diagnostico-critica. Detto diversamen-
te, come possa, all’inizio del XIX secolo, portare a concetto ciò che è 
proprio del suo mondo. Questo snodo è cruciale non perché la filoso-
fia possa sottrarsi alla propria contemporaneità – anzi, per Hegel es-
sa deve pensarsi anzitutto in questo rapporto – ma perché la moder-
nità ha introdotto condizioni nuove che trasformano, specificano il 
compito stesso della filosofia, differenziandolo da quello assolto nelle 
epoche passate, una volta che «la formazione del mondo [Bildung der 
Welt] ha preso un’altra piega, il pensiero [der Gedanke] si è posto al 
vertice di tutto ciò che deve avere validità»722.

Qui emerge un secondo aspetto specifico della crisi nel moderno, 
perlopiù trascurato nella letteratura secondaria rispetto al primo723, 
ma che contribuisce essenzialmente alla diagnosi hegeliana. L’av-

il presente diventa una «transizione che si consuma nella coscienza dell’ac-
celerazione e nell’attesa della diversità del futuro» (ibidem). È, per certi ver-
si, il medesimo momento di passaggio che Hegel descrive nella Fenomeno-
logia a proposito del sorgere di una nuova epoca: «Non è del resto difficile 
vedere che la nostra età è un’età di gestazione e di transizione a una nuo-
va epoca. Lo spirito ha rotto con quanto finora costituiva il mondo del suo 
esistere e del suo rappresentare, e si appresta a calarlo nel passato, mentre 
affronta il travaglio della trasformazione. Esso invero non è mai in quiete, 
bensì è compreso in un movimento di costante progresso. Ma come nel caso 
del bambino, dopo un lungo periodo di nutrizione silenziosa, il primo respi-
ro interrompe il graduale processo di crescita soltanto quantitativa – un sal-
to qualitativo, ed ecco che il bambino è nato; allo stesso modo lo spirito, nel 
formarsi, va maturando lentamente e in silenzio la sua nuova figura; dissol-
ve pezzo per pezzo l’edificio del suo mondo precedente, il cui vacillare è pre-
annunciato soltanto da sintomi isolati. La frivolezza e la noia che pervadono 
quanto continua a sussistere, l’indefinito presentimento d’un che di ignoto 
sono i segni premonitori del fatto che qualcosa di diverso si sta preparan-
do. Questo sgretolarsi graduale, che non ha alterato la fisionomia del tutto, 
viene interrotto da quel sorgere aurorale che come un lampo, d’un tratto, 
delinea il configurarsi del nuovo mondo» (PhG, pp. 14-15; trad. it., pp. 9-10).
722  VPhR I, p. 773.
723  Un’eccezione è rappresentata, a mia conoscenza, dal testo di Z. Kobe, 
The Time of Philosophy: On Hegel’s Conception of Modern Philosophy, «Pro-
blemi International», 4, 2020, pp. 73-89.



366

vento di una Bildung che presenta una dimensione cosmica sem-
bra porre la filosofia, in quanto «pensiero del mondo [Gedanke der  
Welt]»724 che è «appreso in pensieri [in Gedanken]»725, in una posizio-
ne privilegiata: nel processo di formazione del presente, la filosofia 
sembra trovare in maniera estesa, diffusa, l’elemento stesso in cui av-
viene la sua comprensione: i pensieri (Gedanken).

Proprio in questa vicinanza si annidano però due cortocircui-
ti cruciali per la filosofia, che emergono quando essa, tentando di 
oggettivare la propria scena, si presenta nel suo compito diagnosti-
co-critico: il primo riguarda il primato che avrebbe la filosofia come 
forma in cui il moderno prenderebbe coscienza di sé (2.1)726; il secon-
do ha a che fare con la natura complessa del ‘fatto’ su cui la filosofia 
dice di operare criticamente: le astrazioni (2.2).

2.1 Formazione di un mondo e ruolo del sapere
Il contenuto della filosofia, si legge nella Introduzione all’Enciclo-

pedia, «non è altro se non quello che originariamente s’è prodotto e si 
produce nel dominio dello spirito vivente, e divenuto mondo, mondo 
esterno e interno della coscienza [der im Gebiete des lebendigen Gei-
stes ursprünglich hervorgebrachte und sich hervorbringende, zur Welt, 
äußeren und inneren Welt des Bewußtseins gemachte Gehalt] – […] è 
la realtà»727. Il mondo in questione non è però inteso come concetto 
metafisico della cosmologia razionale, ma è l’attualità (Wirklichkeit) 
del mondo etico, storico. La dimensione cosmica, come consustan-

724  R, p. 16; trad. it., p. 17.
725  R, p. 15; trad. it., p. 15.
726  Le considerazioni relative a questo punto costituiscono una rielabora-
zione di tesi avanzate nel mio Der erhabenste Begriff, der der neuern Zeit und 
ihrer Religion angehört: note sul concetto hegeliano di moderno, in Europa. 
Radici e prospettive di un’idea a partire dalla filosofia classica tedesca, a cura 
di F. Campana, E. Nardelli e F. Pitillo, «Archivio di Filosofia», XC (1), 2022, 
pp. 187-200, a cui si rimanda per un esame più approfondito del rapporto 
specifico che la filosofia intrattiene con il suo tempo, e che la distingue dal-
la religione.
727  Enz, §6; trad. it., p. 9.



367

ziale alla filosofia – nella realtà oggettiva, sociale, in cui opera e in 
quella aperta dalla riflessività delle sue pratiche critiche – definisce il 
concetto cosmico (Weltbegriff) specificamente hegeliano728.

728  Il concetto di Weltbegriff in quanto tale non compare nella produzio-
ne hegeliana a stampa. In letteratura è nota la diagnosi di un mancato inte-
resse da parte di Hegel per l’elaborazione di un concetto di mondo (prima 
ancora di un concetto cosmico per la filosofia). Oltre alla posizione di Jan 
Patočka, che lamentava da parte degli idealisti una pressoché totale indiffe-
renza per il problema del mondo (J. Patočka, Die naturliche Welt als philo-
sophisches Problem, Stuttgart, Klett-Cotta, 1990, p. 105), si segnala una ten-
denza anche recente a escludere Hegel dalla storia del concetto di mondo. 
Così, per esempio, nello Historischen Wörterbuch der Philosophie si legge 
che il concetto di mondo non rappresenterebbe per Hegel un concetto tec-
nico, un termine con un significato sistematico (H. Braun, Welt, in Histori-
sches Worterbuch der Philosophie, a cura di J. Ritter, K. Gründer, G. Gabriel, 
vol. 12, Darmstadt 2005, p. 420). Allo stesso modo, Christian Bermes afferma 
che «un’analisi del concetto di mondo (Weltbegriff), quale era stata elabora-
ta dai filosofi del XVIII secolo fino a Kant e dichiarata un progetto proprio 
della filosofia, non si ritrova in questa forma in Schelling e ancor meno nel 
sistema di Hegel» („Welt“ als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen 
zum naturlichen Weltbegriff, Hamburg, Meiner, 2004, p. 71). Come è stato 
mostrato da Sandkaulen, al concetto di mondo i filosofi post-kantiani sem-
brano preferire il concetto di Leben (Der Begriff des Lebens in der Klassischen 
Deutschen Philosophie). Le eccezioni in letteratura procedono perlopiù con-
centrandosi sulla Fenomenologia dello spirito, come è il caso del testo di Te-
reza Matějčková (Gibt es eine Welt in Hegels Phänomenologie des Geistes?, 
Tübingen, Mohr Siebeck, 2018), oppure procedono ex negativo a segnalare la 
rilevanza del concetto a fronte pure di una non diretta tematizzazione dello 
stesso da parte di Hegel (W. R. Beyer, Auf der Suche nach Hegels Weltbegriff, 
in Eine Bibliographie, Wien/München/Zürich 1982, p. 94). A mia conoscenza 
manca una discussione articolata del periodo berlinese, e in particolare delle 
lezioni, in cui il termine compare assai frequentemente (per esempio, nelle 
lezioni di filosofia del diritto e di filosofia della religione) fino a comparire 
nel titolo di una disciplina che rappresenta lo snodo fondamentale tra filo-
sofia dello spirito oggettivo e filosofia dello spirito assoluto e che, come nota 
Jaeschke nella sezione dello Handbuch dedicata ai corsi berlinesi sul tema, 
rappresenta un luogo cruciale per approfondire la storicità dello spirito in 
quanto tale: la Weltgeschichte. Di recente è stata avanzata la proposta di ri-



368

Una delle tesi più complesse che si fanno avanti nel modo in cui 
la filosofia lavora sul proprio tempo, nel moderno, riguarda ciò che 
si può definire la scientificazione delle relazioni sociali. Questo feno-
meno consiste nella tendenza a garantire l’accesso al mondo attra-
verso la forma del pensiero: la crescente richiesta di partecipare con 
cognizione a ciò che riguarda tutti, e l’esigenza di rendere pubbliche 
le questioni essenziali del vivere comune. Se in ogni epoca l’essere 
umano avverte il bisogno di conoscere l’essenziale – la legge, la ve-
rità, Dio –, il cambiamento epocale introdotto dalla modernità inau-
gura un compito nuovo: lavorare sulla dimensione sociale della co-
noscenza, in un tempo in cui «ciò che deve valere, vale non tramite 
la forza, meno tramite l’abitudine, il costume, bensì attraverso intel-
lezione, ragioni»729.  Il mondo etico moderno è dunque un mondo in 
cui il principio di soggettività si lega in modo strutturale al ricono-
scimento razionale, che sta diventando la forma predominante attra-
verso cui la comunità prende coscienza di sé730.

Secondo la definizione hegeliana, lo stato moderno è «la realtà 
della libertà concreta»731, in cui

l’individualità personale e i di lei particolari interessi tanto hanno 
il loro completo sviluppo e il riconoscimento del loro diritto per sé 
[…], quanto […] essi, o trapassano per se stessi nell’interesse 

vendicare, anche per Hegel, un concetto cosmico di filosofia, cfr. G. Hindri-
chs, Der Weltbegriff der Philosophie. Philosophiekolumne, apparso su Merkur 
il 23 giugno 2020, e, in modo assai articolato, A. Nuzzo (Philosophy and the 
World at the End – Hegelian Reflections, «Argumenta Philosophica», XX (2), 
2021, pp. 123-146; Ead., Hegel’s Idea of Philosophy and the World at the End, 
«Verifiche», LI (1-2), 2022, pp. 19-35).
729  VPhR III, p. 1464.
730  Il modo in cui lo spirito conosce se stesso è strutturalmente molteplice, 
si dà sempre in forme diverse che solo da un punto di vista generale, di filo-
sofia della storia, sono ordinate alle epoche in cui sono predominanti (come 
l’intuizione nell’arte classica, per la Grecità). Tutte le forme del tener per ve-
ro – rappresentazioni, intuizioni, pensieri – rimangono valide nell’accesso 
al mondo ordinario e nell’auto-comprensione; ma ciò che è essenziale deve 
superare ora la prova della razionalità del pensiero.
731  R, §260; trad. it., p. 201.



369

dell’universale, o con sapere e volontà riconoscono il medesimo e 
anzi come loro proprio spirito sostanziale e sono attivi per il medesimo 
come per loro scopo finale732.
Questa condizione, espressa ancora in modo ancora formale, è già 

un criterio minimo per parlare di spirito in senso hegeliano: lo spiri-
to non è una sostanza morta, ma un processo di soggettivazione che 
si sviluppa attraverso l’agire di ciascuno che vi partecipa. Tuttavia, 
secondo Hegel, il rapporto tra lo Stato moderno e il sapere è di na-
tura del tutto speciale. Lo Stato moderno è lo spirito etico che sa se 
stesso: «sa perciò quel che vuole, e lo sa nella sua universalità, come 
cosa pensata; esso opera e agisce quindi secondo fini saputi, principi 
cogniti, e secondo leggi, che sono tali non soltanto in sé, bensì per la 
coscienza»733. Questa condizione si radica in un mutamento epocale 
che Hegel descrive nei termini di una svolta decisiva che è propria 
della «formazione del mondo [Bildung der Welt]»734.

Se questa è la cifra del moderno, occorre allora chiedersi come 
funzioni la filosofia, in quanto comprensione del proprio tempo in 
pensieri. Hegel la descrive come attività che giunge «dopo che la re-
altà ha compiuto il suo processo di formazione [nachdem die Wir-
klichkeit ihren Bildungsproceß vollendet hat]»735. A differenza del-
le epoche passate – come l’antichità classica, dominata dal primato 
dell’arte quale forma dello spirito assoluto –, nel moderno è la filo-
sofia a occupare per la prima volta il posto attraverso cui il mondo 
giunge essenzialmente a comprendersi. In questo senso, la presta-
zione specifica della filosofia non si configura come un progetto ri-
formistico o programmatico, ma come riflessione e traduzione di un 
movimento che appartiene alla realtà politica e sociale del tempo. Il 
suo compito emerge così come esigenza interna all’attualità presen-
te, non come una prescrizione o un desideratum. Resta tuttavia da 
chiarire in che modo la filosofia possa determinare filosoficamente il 
proprio compito.

732  Ibidem.
733  R, §270; trad. it., p. 206.
734  VPhR II, p. 773.
735  R, p. 16; trad. it., p. 17.



370

C’è innanzitutto una tentazione che accompagna quasi inevitabil-
mente il parlare di un sapere critico, da cui però i Lineamenti metto-
no subito in guardia: intenderlo nei termini di una teoria che direb-
be al mondo come dovrebbe essere. Affinché la filosofia sia davvero 
comprensione del proprio tempo, senza pensarsi in un altrove da cui 
eserciterebbe una funzione prescrittiva nei confronti del reale, oc-
corre invece che lavori dall’interno di una circolarità speculare tra la 
propria condizione di scienza – spesso percepita come teoria ineffet-
tuale – e il funzionamento effettivo del mondo che essa intende com-
prendere.

Questo nesso si esprime con particolare evidenza in uno dei fe-
nomeni più caratteristici e, al tempo stesso, problematici della mo-
dernità: l’opinione pubblica. Essa – che è «in ogni tempo una grande 
potenza»736, «soprattutto però nella nostra epoca, in cui il principio 
della libertà soggettiva possiede questa importanza, questo signifi-
cato»737 – rappresenta per Hegel «la contraddizione compiuta in se 
stessa»738. L’opinione pubblica è, infatti,

uno dei fenomeni più difficili da comprendere, poiché contiene 
immediatamente in sé le opposizioni. L’opinione pubblica è dunque 
ciò che è perfettamente nullo e vano e, al tempo stesso, ciò che è 
assolutamente sostanziale. L’universale della coscienza di un popolo 
è la voce del suo dio, e così il detto vox populi vox dei è del tutto 
corretto. Ma, allo stesso modo, sul giudizio e sulla voce del popolo si 
afferma con ragione anche l’opposto. Si può dire dunque che, da un 
lato, bisogna onorare l’opinione pubblica, ma, dall’altro, disprezzarla. 
Quest’ultima cosa, in particolare, è ciò che i filosofi hanno sempre 
fatto in ogni tempo739.
L’opinione pubblica incarna un paradosso, rappresentando un 

che di sostanziale e, allo stesso tempo, ondivago. Da un lato, rispon-
de al bisogno sempre più urgente di pubblicità del diritto e della poli-
tica, rispetto a uno Stato che deve giustificarsi razionalmente. In que-
sto senso, essa è parte integrante del sistema di mediazioni che, per 

736  VPhR III, p. 1464.
737  Ibidem.
738  VPhR I, p. 571.
739  Ibidem.



371

Hegel, costituisce l’articolazione stessa dell’eticità. Dall’altro lato, di 
per sé rimane inorganica, vuota: rappresenta quel diritto, proprio di 
ciascuno, a esprimere un punto di vista sulle questioni generali, ma 
proprio per questo non sa ciò che vuole, e non è consapevole del pro-
prio stesso funzionamento.

Significativamente, nel discutere dell’opinione pubblica, Hegel la 
mette in risonanza con la natura non meno contraddittoria del sape-
re:

nel modo più saldo nel nostro tempo poté sembrar radicata in relazione 
allo stato la concezione secondo cui la libertà del pensare e dello 
spirito in genere, dimostri sé soltanto attraverso la divergenza, anzi 
l’ostilità contro quel ch’è pubblicamente riconosciuto [das Öffentlich-
Anerkannte], e in conseguenza di ciò particolarmente poté sembrare 
aver una filosofia intorno allo stato essenzialmente il compito di 
inventare e di dare anche una teoria e appunto una teoria nuova e 
particolare. Se si vede questa concezione e l’agitarsi a essa conforme, 
si dovrebbe supporre che nel mondo non ci sia stato ancora né ci sia 
presentemente alcuno stato o costituzione dello stato, sibbene che si 
abbia oggi – e questo oggi dura sempre – da cominciare interamente 
da capo, e il mondo etico abbia soltanto aspettato un tale odierno 
escogitare e scandagliare e fondare740.
L’analogia con la natura contraddittoria dell’opinione pubblica 

permette di illuminare due aspetti decisivi per comprendere lo statu-
to problematico della filosofia che stiamo esaminando. Anzitutto, es-
sa rivela i limiti di quelle filosofie, contemporanee a Hegel, che, nella 
loro presunta novità, rivendicano come propria conquista la formu-
lazione di teorie prescrittive che dicono al mondo come essere. In 
secondo luogo, mostra i rischi connessi alla tendenza, moderna, di 
concepirsi come sapere posto al di là della realtà – della Wirklichkeit, 
cioè dei processi storico-sociali – e dunque come in grado di amma-
estrarla dall’esterno. In questo presunto altrove, la filosofia però (i) 
si rivela incapace di pensare effettivamente il mondo in cui si trova, 
divenendo astratta e priva di sostanza proprio là dove dovrebbe ra-
dicarsi. Inoltre, in modo non meno drammatico, (ii) essa rimane co-
munque parte delle dinamiche che riproducono il mondo, ma senza 
averne coscienza critica. In tal caso, la filosofia non riconosce di ope-

740  R, p. 8; trad. it., p. 6.



372

rare entro una realtà che essa stessa contribuisce a plasmare, collo-
candosi illusoriamente altrove mentre in verità agisce e produce ef-
fetti dentro il contesto che la sostiene, ma che non può effettivamente 
trasformare perché non comprende propriamente ciò che sarebbe la sua 
dimensione veramente cosmica. In breve, il rischio è che la filosofia, 
nel pensarsi critica al modo di una teoria, ignori il proprio funziona-
mento come discorso dotato di effetti, inscritto in istituzioni e prati-
che nelle quali si presenta come sapere critico.

Che cosa comporta, allora, per la filosofia il comprendersi davve-
ro nel suo compito critico? In che modo funziona la diagnosi del mo-
derno, se non può essere una teoria, né può ridursi a una mera con-
statazione, dalla quale farebbe dipenderebbe la determinazione del 
proprio compito? Esaminare come si presenta la filosofia nel suo ve-
race compito di critica fa emergere ulteriori difficoltà che si tratta di 
indagare ora.

2.2 L’attualità della filosofia: il problema della critica
Nel caso di un mondo che procede alla propria comprensione in 

pensieri e della filosofia che si configura come comprensione di que-
sta stessa tendenza, a sua volta espressa in pensieri, si delineano due 
scenari.

Anzitutto, il contenuto della filosofia (l’attualità segnata dai pro-
cessi di scientificazione, dal bisogno crescente di un accesso raziona-
le al mondo) risulta in continuità con la forma della sua comprensio-
ne. E vale anche l’inverso: la filosofia è sincrona con la tendenza in 
pensieri che si sviluppa nella realtà cui partecipa. Da qui sembra rie-
mergere, almeno in un primo momento, un modello di comprensio-
ne del proprio tempo affine a ciò che Hegel, nelle lezioni di filosofia 
della storia, definiva storia originaria (ursprüngliche Geschichte). Con 
questa espressione egli indicava la modalità di narrare il presente ti-
pica soprattutto della grecità: la materia della narrazione è ciò che vi-
ve attorno allo storico, cosicché «la cultura dell’autore e quella degli 
avvenimenti ricreati nella sua opera, lo spirito dello scrittore e lo spi-



373

rito delle azioni narrate fanno tutt’uno»741. In tale forma non c’è an-
cora distanza riflessiva, perché lo storico «vive immediatamente nel-
lo spirito della cosa, non se n’è ancora staccato»742, a differenza della 
storia intesa come oggetto di riflessione.

Ora, se nel moderno soltanto ciò che è conforme ai concetti appa-
re dotato di validità, e se la filosofia è l’operazione capace di giusti-
ficare questa tendenza rendendola trasparente a se stessa, sembra si 
potrebbe parlare, anche qui, di una comunanza di spirito tra ciò di cui 
si dà comprensione e l’atto stesso del comprendere, giacché entrambi 
avvengono nello stesso elemento in cui la realtà storico-sociale pren-
de coscienza di sé743.

Un’argomentazione di questo genere si trova nel Discorso inaugu-
rale del 1818, dove Hegel riassume il mutamento della formazione del 
mondo e dunque della filosofia stessa:

è giunto il tempo che anche il libero regno del pensiero fiorisca 
indipendente nello Stato […]. In generale la potenza dello spirito si 
è fatta valere a tal punto che in quest’epoca, che ormai solo le idee, 
e ciò che è conforme a idee, hanno la possibilità di conservarsi, e 
che tutto ciò che pretende di avere valore è costretto a giustificarsi 
davanti all’esame e al pensiero. […] in questa università […] deve 
trovare il suo posto ed essere oggetto primario di cura anche il centro 
di tutta la cultura spirituale, di ogni scienza e verità: la filosofia744.
Il legame stringente tra filosofia e mondo introduce così un secon-

do scenario, che dipende dal tempo in cui opera la filosofia hegeliana. 
Poiché la filosofia appare come la forma massimamente consapevole 
di ciò che è attivo nel mondo, sembra che la tendenza all’autocom-
prensione in pensieri investa anche la filosofia stessa, determinan-
dola a essere quella pratica attraverso cui si diventa soggetti liberi. 
Il pubblico mostra un crescente bisogno di comprendersi in pensieri. 

741  VMPhW, p. 125.
742  Ibidem.
743  Si tenga a mente che, come condizione per il darsi di una simile storia, 
Hegel menziona non solo il fatto che «la cultura [Bildung] in un popolo sia a 
un alto livello», ma anche che essa «non sia isolata nel clero, tra i dotti» (ivi, 
p. 121) e sia invece in unione con ciò che avviene nella realtà etica.
744  D1818, p. 12; trad. it., pp. 221-222.



374

Poiché la filosofia è questa stessa tendenza portata a coscienza, sem-
bra che essa risponda strutturalmente a tale bisogno. Come conse-
guenza di ciò, la realtà effettiva della filosofia dovrebbe risultare assi-
curata e garantita dal suo essere a tempo con il mondo.

In realtà, il lavoro filosofico e la funzione della sua diagnosi criti-
ca sono molto più complessi di quanto i due scenari appena delineati 
lascino intendere. A generare l’impasse è il tema della comunanza di 
elemento, che sembra determinare la filosofia ancorandola a una cer-
ta immagine: c’è un bisogno nel mondo, e la filosofia ne rappresenta 
la risposta adeguata. Ma il lavoro critico della filosofia sui pensieri si 
complica proprio a partire da ciò che i pensieri sono nel moderno e 
dal modo in cui circolano.

Hegel descrive infatti il proprio tempo come l’epoca in cui le de-
terminazioni di pensiero, le categorie astratte, «sono divenute cor-
renti, universali e universalmente riconosciute»745 da tutti, a diffe-
renza dei Greci, per i quali esse appartenevano «solo ai filosofi»746, o 
dei popoli meno acculturati. Nella Prefazione alla Fenomenologia egli 
insiste sulla crescente tendenza moderna all’astrazione del sapere. Le 
conquiste del sapere, le pratiche, le istituzioni costituiscono oggi un 
patrimonio consolidato, un deposito abbreviato che forma la sostan-
za dell’individuo e il contesto di senso delle sue pratiche. La Bildung 
del mondo fa sì che questa eredità – la storia della cultura – appaia 
ormai come «una proprietà già acquisita dallo spirito universale»747. 
Le soggettività, immerse in un processo di formazione che attraver-
sa famiglia, società civile e Stato, godono di un vantaggio: dispongo-
no dei risultati di un lungo processo che lo spirito universale ha già 
compiuto. Esse sono dunque chiamate a riappropriarsi di questa so-
stanza, del lavoro di generazioni, perché essa è già stata interioriz-
zata nella cultura e nel linguaggio, come un fondo inconscio che lo 
precede e di cui deve riappropriarsi. È ciò che Hegel chiama «natura 
inorganica»748, sulla quale le soggettività devono esercitarsi: il loro 

745  VBG, p. 275; trad. it., pp. 152-153.
746  Ibidem.
747  PhG, p. 25; trad. it., p. 22.
748  Ibidem.



375

compito è di «acquisi[re] quanto gli si presenta davanti, consuma[re] 
entro di sé la propria natura inorganica e prende[rne] possesso per 
sé»749.

La metafora del consumo, dell’assimilazione e della digestione750 
è tutt’altro che univoca, ma decisiva per comprendere la prestazio-
ne della filosofia. Generalmente, essa indica la scomposizione di un 
concreto nelle sue parti elementari, come accade in logica col meto-
do analitico. Rapportandoci teoreticamente all’empirico, non lo an-
nulliamo, ma lo scomponiamo, ossia da una certa qualità procediamo 
all’universalità astratta: «digeriamo il singolo e lo trasformiamo in 
una universalità – neghiamo la singolarità: non la annichiliamo»751. 
La forza del pensiero consiste propriamente nell’analisi, nell’astra-
zione, nella scomposizione del concreto nei suoi diversi lati. Eppure, 
nel passo della Fenomenologia, il consumo contiene il rinvio ad al-
tro: non il processo di astrazione da determinazioni ancora immerse 
nell’immediatezza sensibile, da trasformare, bensì l’appropriazione 
di categorie già date in forma semplice, che devono essere fluidifica-
te. Hegel lo dice chiaramente: «nell’età moderna, per contro, l’indivi-
duo trova già preparata la forma astratta»752, e dunque ora

il lavoro non consiste tanto nel purificare l’individuo dal modo 
della sensibilità immediata e nel fare di lui una sostanza pensata e 

749  Ibidem.
750  Sulle analogie fra assimilazione e pensiero cfr. Bodei, La civetta e la tal-
pa, in particolare il capitolo Il «comprendere inconscio» della digestione, e 
L. Illetterati, Natura e ragione. Sullo sviluppo dell’idea di natura in Hegel, 
Trento, Verifiche, 1995. Più di recente, E. Assalone ha dedicato un volume 
al concetto di assimilazione e consumo in Hegel (Devouring Nature: On As-
similation and Consumption in Hegel’s System, Leiden/Boston, Brill, 2025), 
tracciandone lo sviluppo dalla Logica e dalla Filosofia della natura alla Feno-
menologia dello spirito e alla Filosofia del diritto, e mostrando come il consu-
mo, radicato in strutture ontologiche e normative, vada inteso quale forma 
di assimilazione culturale della natura e di configurazione della vita etica 
moderna. Ciò che però rimane sottodeterminato in tale volume è il tipo di 
lavoro critico proprio della filosofia.
751  VWdL II, p. 643.
752  PhG, p. 28; trad. it., p. 25.



376

pensante, quanto piuttosto proprio nel contrario: nel conferire realtà 
effettiva all’universale e infondervi spirito, levando quei pensieri 
le cui determinazioni si sono solidificate [durch das Aufheben der 
festen bestimmten Gedanken das Allgemeine zu verwirklichen und zu 
begeisten]753.
Secondo questo passo, il senso del lavoro filosofico risiede ora non 

più nell’astrarre da una immediatezza mai tematizzata, lavorando al-
la liberazione dalla sensibilità, ma nella fluidificazione di categorie, 
eredità di un processo spirituale lungo e complesso, che ora risulta-
no depositate in forma semplice. Per dirlo nei termini che compaiono 
nella Scienza della logica, ci sarebbero dei contenuti che si trovano ad 
essere «un materiale completamente pronto e fissato, un materiale, si 
può dire, ossificato, e il compito consiste qui nel renderlo fluido e nel 
riaccendere il vivente concetto in contesta materia morta [dasselbe 
in Flüssigkeit zu bringen, und den lebendigen Begriff in solchem todten 
Stoffe wieder zu entzünden]»754

Anche in questa immagine del lavoro critico, se anche non è quel-
la di una teoria, genera dei problemi non meno complessi, e richie-
de di essere problematizzata in modo filosofico. In primo luogo, dire 
che la filosofia muove da qualcosa di trovato significherebbe render-
la dipendente da una constatazione – le determinazioni di pensiero 
e il dato della loro diffusione – finendo così per riprodurre acritica-
mente i presupposti impliciti in questa immagine. In secondo luogo, 
e in maniera ancor più decisiva, tale concezione fraintende il ‘fatto’ 
in questione, ossia il pensiero e il suo esercizio, come se le astrazioni 
fossero qualcosa di semplicemente trovato, depositato implicitamen-
te, che si tratterebbe di esplicitare.

Se avere rappresentazioni già compenetrate dal pensiero non è 
lo stesso di avere «pensieri sopra di esse»755, ossia di essere consape-
vi che il nostro muoverci ordinario avviene già tra determinazioni di 
pensiero che possono essere comprese nella logica sottesa al proces-
so del loro determinarsi, occorre capire come può la filosofia costi-
tuirsi come la forma adeguata a comprendere le contraddizioni del 

753  Ibidem.
754  WdL III, p. 5; trad. it., p. 649.
755  Enz, §2 A; trad. it., p. 5.



377

presente, senza rimanere imprigionata nei cortocircuiti che si pro-
ducono nell’immagine che essa stessa offre quando si presenta come 
sapere critico. In particolare, si tratta di vedere fino a che punto sia 
possibile tradurre l’aspetto inorganico della partecipazione pubblica 
in un sistema di mediazioni consapevoli756 grazie a un lavoro filoso-
fico pienamente auto-critico, consapevole di ciò che comporta per la 
sua prestazione confrontarsi con un ‘fatto’ del tutto particolare: le 
astrazioni, e l’atto stesso dell’astrarre.

Questa esigenza nasce da ciò che, per Hegel, deve compiere la fi-
losofia. Alla base del rapporto tra filosofia e mondo in crisi, in cui il 
pensiero sembra acquisire un ruolo decisivo, emerge infatti una cir-
colarità strutturale che obbliga la filosofia a interrogare radicalmente 
anche se stessa – compresa l’immagine che produce quando si pre-
senta con un compito critico e formativo – in modo propriamente fi-
losofico, mentre indaga il tempo presente. Detto altrimenti: se la filo-
sofia deve comprendere le contraddizioni del proprio tempo, e il suo 
discorso non può che avere posto in esse (dalla parte dell’oggetto), 
allora anche il suo stesso discorso deve essere esposto alla critica. 
In quanto discorso teorico che possiede una realtà anche oggettiva 
e istituzionale, la filosofia è chiamata a sottoporre a critica le condi-
zioni stesse della propria esistenza: i suoi effetti sulle soggettività, i 
luoghi della sua riproduzione757 e i modi in cui può essere parteci-

756  Kobe formula questi interrogativi nei termini di un passaggio dall’opi-
nione pubblica alla conoscenza universale nel suo contributo From Public 
Opinion to Public Knowledge: Hegel’s State as an Epistemic Institution, «Pro-
blemi International», 3 (3), 2019, pp. 157-183. Cfr. inoltre S. Tortorella, L’o-
pinione pubblica nella Filosofia del diritto di Hegel, «Leussein», 5 (2-3), 2012, 
pp. 119-125.
757  Sull’impatto della filosofia classica tedesca sul pensiero dell’universi-
tà, si veda, in particolare, Macherey, La parola universitaria; D. Venturelli, 
L’idea humboldtiana di Università tra passato e futuro, in L’idea di universi-
tà tra passato e futuro, a cura di R. Celada Ballanti e L. Mauro, Genova, De 
Ferrari Editore, 2011, pp. 12-29. Nello studio questa linea di indagine non è 
stata proseguita nel dettaglio. La ragione nasce da una scelta di metodo, che 
dipende da un’opportunità di posizionamento: invece di cercare nelle Prefa-
zioni dei testi hegeliani, nei suoi pamphlet politici o nelle sue recensioni, ri-



378

pata. Una filosofia che pretendesse di collocarsi al di sopra di queste 
condizioni, ripiegata al proprio interno e dedita esclusivamente alla 
discussione dell’articolazione metodica dei suoi contenuti, sarebbe, 
paradossalmente, acritica. Per evitarlo, deve rivolgere la critica an-
che all’immagine che essa stessa genera, quando prova a oggettivare 
la scena in cui opera – come formazione, ma anche come critica. Il 
punto decisivo è che l’unica possibilità che consente a tale ridetermi-
nazione di essere effettivamente autocritica, ossia consapevole di ciò 
che altrimenti riprodurrebbe nel pensare la propria funzione, risiede 
nella forma che assume il suo discorso.

Si tratta di vedere come la filosofia sia capace di fondare la pro-
pria attualità non su una comunanza di elemento già stabilita, o su un 
dato, ma lavori criticamente alla sua istituzione758 e alla ridetermina-

sorse per le riflessioni sulla Bildung, si tratta di indagare in atto, ossia nella 
forma che si danno i testi filosofici mentre articolano l’antinomia della filo-
sofia, quali risorse emergono per analizzare i problemi nel discorso che è fi-
losofia e non solo in ciò che si dice sulla filosofia. Questa indagine ha il van-
taggio di esibire le dinamiche auto-correttive della filosofia, attraverso cui la 
filosofia si mostra consapevole di ciò che è implicato nella sua articolazione. 
Inoltre, tale esame ha un potenziale per il discorso contemporaneo. Riten-
go infatti sia possibile fare esperienza della distanza che separa l’università 
contemporanea dal modello di università di von Humboldt solo una volta 
che si siano fatti i conti fino in fondo con le maniere molteplici di formulare 
il problema del sapere e della sua partecipazione. E questo richiede esami-
nare come il problema viene messo in atto in maniera filosofica, a partire dai 
cortocircuiti che emergono nei diversi tentativi.
758  Nelle lezioni sulla filosofia della storia universale, il processo di progres-
siva istituzione di un mondo in cui lo spirito si riconosce, come sua secon-
da natura, si accompagna alla consapevolezza che il tempo di Hegel non è 
quello in cui lo spirito risulta perfettamente determinato, e che c’è necessità 
di un lavoro ulteriore: «Così che la libertà trovi nella realtà [Wirklichkeit] il 
proprio concetto, e la mondanità [Weltlichkeit] si sia formata in un sistema 
oggettivo di un’esistenza divenuta organicamente in sé: questo è il fine, che 
lo spirito si formi a una natura, a un mondo che gli sia adeguato, in modo 
tale che il soggetto ritrovi il proprio concetto di spirito in questa seconda 
natura, in questa realtà prodotta dal concetto stesso dello spirito, e in questa 
oggettività abbia la coscienza della propria libertà soggettiva e della propria 



379

zione delle contraddizioni che emergono dalle immagini con cui essa 
inizialmente si presenta.

3. Bildung e critica: l’esecuzione discorsiva come oggettiva-
zione filosofica

Che Hegel prenda sul serio l’esigenza di non ridurre la filosofia a 
una mera constatazione di un fatto, da cui dipenderebbero le due im-
magini della filosofia (formativa e diagnostico-critica), è chiaro da un 
passo del corso berlinese del 1829 sulle prove dell’esistenza di Dio. 
Qui, Hegel non si limita a notare che, per la prima volta, «solo per la 
nostra cultura queste categorie del pensiero sono diventate corren-
ti, universali, diffuse [unserer Bildung erst sind diese Kategorien des 
Gedankens geläufig und sind allgemein oder allgemein verbreitet]»759. 
Cosciente del fatto che sarebbe problematico fermarsi a tale diagnosi, 
perché avrebbe significato fraintendere il senso stesso della diffusio-
ne delle categorie, rendendo la filosofia dipendente da una semplice 
affermazione – e, anzi, esponendola all’obiezione contraria, ossia che 
lo stato contemporaneo dell’accesso al sapere è tutt’altro che pacifi-
co –, Hegel aggiunge che

proprio questa cultura [Bildung] però non meno di quelle ricordate, 
non avvezze all’autonomia del pensiero e delle sue rappresentazioni, 
ha comunicato tutto questo non come qualcosa di immediato, ma 
attraverso il multiforme corso del pensiero, dello studio delle 
consuetudini linguistiche; si è imparato essenzialmente a pensare 
si sono elaborati pensieri correnti; la formazione al rappresentare 
astratto è un processo infinitamente molteplice e mediato [durch 
den vielfachen Gang des Denkens, Studiums der Sprachgewohnheit 

razionalità. Questo è il progresso dell’Idea in generale [Fortschritt der Idee], e 
tale punto di vista deve per noi rappresentare l’ultimo nella storia. L’essen-
ziale è che questo si sia in generale compiuto: questo è il punto principale. 
Ma che vi sia ancora lavoro da fare appartiene al lato empirico; è il compito 
ulteriore che questo principio si sviluppi, si formi, che lo spirito giunga alla 
sua realtà, alla coscienza di sé nella realtà [es ist die fernere Arbeit, daß dies 
Princip sich entwikle, sich ausbilde, daß der Geist zu seiner Wirklichkeit kome, 
zum Bewußtsein seiner in der Wirklichkeit]» (VPhW II, p. 537).
759  VBG, p. 275; trad. it., pp. 152-153.



380

vermittelt; - man hat wesentlich denken gelernt und sich die Gedanken 
zur Geläufigkeit eingebildet; die Bildung zum abstraktem Vorstellen ist 
ein unendlich mannigfaltig in sich Vermitteltes]760.
Contro il rischio di una naturalizzazione del fatto in questione, 

che oblia il lavoro necessario a riconoscere le astrazioni come astra-
zioni, l’accesso al potersi muovere tra astrazioni non è immediato, 
né scontato. Non lo è, perché è letteralmente un atto mediato dallo 
studio. La capacità di porre attenzione alle determinazioni di pensie-
ro, di averle davanti a sé, impone di sottomettersi alla disciplina del 
pensiero. Un simile lavoro è essenziale. In quanto comprensione del 
mondo in pensieri, la filosofia si pone in continuità decisiva con que-
sta mediazione; non solo: è l’espressione più propria di questo parti-
colare ‘fatto’, non immediato. In che modo?

In quanto «pensiero del mondo [Gedanke der Welt]»761, la filoso-
fia si colloca in continuità con questo processo mediato: essa non si 
limita a rispecchiare ciò che è, ma interviene attivamente, «pone, al 
posto delle rappresentazioni, pensieri, categorie» e, aggiunge Hegel, 
«più propriamente concetti»762.  Nell’attraversare concettualmente 
ciò che si tratta di portare a concetto, la filosofia consente di mostra-
re l’essere divenuto di ciò che appare immediato, patrimonio comune 
depositato inconsciamente nelle pratiche attraverso cui si organiz-
za un mondo, ponendo a distanza ciò che si presenta come naturale 
e immutabile. Tra ciò che ha l’apparenza di essere un che di imme-
diato, di non bisognoso di ulteriore giustificazione, ci sono anche le 
astrazioni. Eppure, è proprio questa apparenza che limita la possibili-
tà di trasformazioni effettive, e che va corretta. In realtà, le astrazioni 
non sono ancora viste propriamente come astrazioni, nel loro essere 
un che di divenuto, abitato da contraddizioni che possono essere ar-
ticolate altrimenti763. Ciò che la filosofia può fare è dunque rivelare 

760  VBG, p. 275; trad. it., p. 153. Trad. modificata.
761  R, p. 16; trad. it., p. 17.
762  Enz, §3 A; trad. it., p. 6.
763  Circa il tema della trasformazione, alcune interpretazioni leggono il pro-
gresso storico nei termini di una progressiva possibilità di descrivere ogni 
cosa come prodotto dell’autodeterminazione dello spirito. Tra queste spicca 



381

le astrazioni nella loro verità come prodotte, consentendone la criti-
ca e la comprensione attraverso l’esibizione speculativa del pensiero.

Ma la filosofia è, per Hegel, ancora più radicale: nel realizzare la 
sua prestazione non resta interna all’immagine, formativa o critica, 
che la vedrebbe operare dentro una scena data che la legittima, ma 
ridetermina questo stesso contesto: contribuisce a rendere le soggetti-
vità veramente contemporanee al mondo che abitano, rideterminan-
do il significato di questa contemporaneità.

La libertà dello spirito – presentata come capacità di astrarre, di 
operare distinzioni muovendosi nell’universale – non è un possesso 
già dato. Essa presuppone una libertà critica che richiede di saper-
si distinguere da ciò che si impone come naturale, immediato, noto. 
La liberazione reale consiste però nell’acquisire questo potere per la 
prima volta: meglio, nel diventare qualcuno che è capace di astrarre 
e di rimanere presso l’universale in quanto universale. Se la libera-

la proposta di Pippin, che parla di una crescente capacità collettiva di da-
re forma al mondo (R.B. Pippin, Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agen-
cy and Ethical Life, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, p. 112). 
Per una critica di questa posizione, che insiste sull’apertura costitutiva del-
la trasformazione, si vedano C. Menke, Autonomy and Liberation: The Hi-
storicity of Freedom, in Hegel on Philosophy in History, a cura di R. Zuckert 
e J. Kreines, Cambridge, Cambridge University Press, 2016 e Gante, Hegel’s 
Theory of Absolute Spirit. Trovo particolarmente convincente l’osservazio-
ne di Gante, che corregge quella possibilità progressiva riformulandola nei 
termini di «un incremento nella conoscenza di ciò che in linea di principio 
potrebbe essere plasmato» (pp. 13-14). La trasformazione, in senso critico, 
è infatti un processo difficilmente descrivibile nei termini di una semplice 
apertura della trasformazione. Tale descrizione, infatti, non coglie piena-
mente la dimensione normativa dello spirito e rischia di fraintendere il fun-
zionamento tanto dello spirito oggettivo quanto dello spirito assoluto, non-
ché del loro rapporto. Nei termini di Gante, si può dire invece che «lo spirito 
oggettivo genera vincolatività normativa; lo spirito assoluto ci consente di 
interrogare se ciò che appare come normativamente vincolante debba dav-
vero essere inteso come tale, costituendo la sfera della vita umana in cui an-
che istanze di giustificazione ritenute apparentemente neutrali dal punto di 
vista normativo possono essere tematizzate. Ciò, a sua volta, rende possibile 
la loro trasformazione» (p. 14).



382

zione si riformula come esigenza di rendersi capaci di astrazione, e se 
la filosofia deve essere consapevole della propria antinomia per non 
riprodurre inconsapevolmente ciò che vorrebbe superare, allora il te-
sto dell’Enciclopedia deve assumere fino in fondo questa esigenza, 
senza ricadere negli slittamenti generati dall’iniziale oggettivazione 
della sua scena.

3.1 Speculativo e intellettuale-astratto: la verità dell’astrazione
Si può ritornare all’esame del discorso filosofico enciclopedico, 

estendendo la portata dell’historisch3 – quella delle definizioni dell’as-
soluto che scandiscono l’avanzare della scienza nel suo organizzarsi 
come sapere – fino a mostrarne la rilevanza per il concetto stesso di 
filosofia nella sua dimensione cosmica, per rispondere a una doman-
da: cosa accade quando l’Enciclopedia, per elevare criticamente il suo 
historisch2, ricorre all’istituzione di un historisch3, formulando le de-
finizioni metafisiche di Dio, dell’assoluto? Tre istanze sono in gioco.

Anzitutto, come visto nel capitolo terzo, tali definizioni costitu-
iscono il modo in cui la scienza mostra di essere consapevole della 
propria organizzazione come sapere: non ponendosi come sempli-
ce alternativa ad altre forme di organizzazione (quella della meta-
fisica scolastica), ma giungendo, tramite la produzione e la critica 
della struttura delle definizioni, alla propria autocritica. In secondo 
luogo, poiché la loro forma – il giudizio – riguarda il modo in cui le 
soggettività, per lo più, si orientano nel mondo (come si è osserva-
to nel capitolo quarto), la loro critica apre la possibilità di mettere in 
questione ciò che limita radicalmente la capacità di pensare e, quin-
di, di trasformare le contraddizioni che operano nel mondo. A questi 
due aspetti si aggiunge ora, in terzo luogo, una dimensione ulteriore 
dell’historisch3: i contenuti e la forma in cui le definizioni dell’assolu-
to si danno sono anch’essi astrazioni decisive del mondo contempo-
raneo e della sua storia764. La loro trattazione e critica, nello sviluppo 

764  La portata esplicitamente storica delle definizioni dell’assoluto emerge 
non solo dai riferimenti storico-religiosi e storico-filosofici nella logica, ma 
anche nell’Annotazione al §384 dell’Enciclopedia, in cui si legge: «L’assolu-
to è lo spirito: questa è la più alta definizione dell’assoluto. – Trovare questa 



383

della filosofia speculativa, insegnano così una capacità che non può 
essere presupposta, ma deve essere realizzata. Ciò avviene senza che 
la filosofia ricada nella riproduzione acritica di presupposti: vale a di-
re, senza assumere come già dato sia lo scenario in cui essa opera, sia 
gli effetti di soggettivazione che questo comporta; né, infine, il biso-
gno del filosofare in un tempo di crisi. Come è possibile?

La possibilità che la filosofia ha di mostrare l’essere divenuto del-
le astrazioni, senza restare intrappolata nei limiti implicati dalla pre-
sentazione della sua funzione formativa e critica, dipende dalla sua 
esecuzione discorsiva. È in essa che la filosofia può e deve lavorare 
alla critica delle proprie immagini iniziali. Il punto decisivo diventa, 
allora, comprendere quando e come, sul piano discorsivo, si accede a 
questa rideterminazione critica.

Per chiarirlo, occorre tornare sull’immagine iniziale del pensiero 
speculativo. Al termine del Concetto preliminare dell’Enciclopedia, lo 
speculativo è presentato come terzo momento dopo l’intellettuale-a-
stratto e il dialettico-negativo. Come osservato nel capitolo primo 
dello studio, è significativo che, proprio nel paragrafo dedicato allo 
speculativo, ciò che viene tematizzato sia, paradossalmente, ciò che 
accade all’astratto:

definizione e comprenderne il significato e il contenuto, tale, si può dire, è 
stata la tendenza assoluta di ogni coltura [Bildung] e filosofia; a questo pun-
to ha mirato coi suoi sforzi ogni religione e ogni scienza; solo questo impul-
so spiega la storia del mondo» (Enz, §384 A; trad. it., p. 375). Sotto le defi-
nizioni dell’assoluto, intese nella loro dimensione storica, si ricostruisce ciò 
che, nella storia dello spirito, è stato assunto come assoluto, vale a dire co-
me principio ultimo di orientamento e ordinamento dello spazio sociale. La 
formula di ‘definizione dell’assoluto’ continua a essere impiegata non solo 
nell’Enciclopedia, ma anche nelle lezioni berlinesi, come si vede, ad esem-
pio, nel seguente passo tratto dal corso del 1827 di filosofia della religione: 
«La libertà, nell’idea, è questo aspetto: il concetto, in quanto è nel concetto 
presso se stesso, è libero. L’idea soltanto è il vero; ma altrettanto lo è la li-
bertà. L’idea è il vero, il vero è lo spirito assoluto. Questo è lo spirito, questa 
è la vera definizione dello spirito. – Il concetto che si determina, che si fa 
oggetto a se stesso e con ciò pone in sé la finitezza, ma che al tempo stesso 
riempie di sé questa finitezza e così la ha anche tolta – questo è lo spirito» 
(GW 29,2, p. 182).



384

Nella logica speculativa è contenuta la mera logica dell’intelletto, 
che può essere agevolmente ricavata da quella: non si deve far altro 
che lasciar cadere l’elemento dialettico e il razionale, e così essa 
diventa ciò che è la logica ordinaria, una istoria [Historie] ossia una 
descrizione di varie determinazioni di pensiero, messe insieme, e che, 
nella loro finitezza, si danno per alcunché d’infinito765.
Il primo momento – intellettuale-astratto – non va inteso come 

un materiale già dato, su cui la logica si eserciterebbe, al modo di 
un materiale trovato. È piuttosto, in un certo senso, una produzio-
ne dell’esposizione del discorso filosofico, nel suo organizzarsi come 
sapere consapevole della propria dimensione formale766. Detto altri-

765  Enz, §82 A; trad. it., p. 97.
766  A mio avviso, una dinamica di questo genere si lascia vedere anche nel-
la filosofia del diritto di Hegel. Vale senz’altro una distinzione tra una con-
siderazione meramente storica delle determinazioni del diritto e un esame 
filosofico della razionalità dello stato, delle norme e delle istituzioni. Eppu-
re, la dimensione positiva del diritto mi sembra venir riprodotta nella scien-
za quando si discute di ciò che nel diritto positivo ha valore, quasi si offris-
se una sorta di genetica del positivo in quanto tale, mentre si forniscono le 
categorie astratte, intellettuali, con le quali quelle norme e istituzioni sono 
perlopiù messe a tema dalle altre scienze: «– Considerare il sorgere e svi-
lupparsi di determinazioni giuridiche che appare nel tempo, – questa fatica 
puramente storica [diese rein geschichtliche Bemühung], così come la cono-
scenza della consequenziarietà di esse dal punto di vista dell’intelletto, la 
quale emerge dalla comparazione delle medesime con rapporti giuridici pre-
esistenti, ha nella sua propria sfera il suo merito e la sua dignità e sta al di 
fuori del rapporto con la considerazione filosofica, nella misura cioè in cui 
lo sviluppo da fondamenti storici [aus historischen Gründen] non confon-
de se stesso con lo sviluppo del concetto, e la spiegazione e giustificazione 
storica [geschichtliche Erklärung und Rechtfertigung] non viene estesa al si-
gnificato di una giustificazione valida in sé e per sé. Questa distinzione, che 
è molto importante e certamente da tener ferma, è in pari tempo del tutto 
evidente; una determinazione giuridica può lasciarsi mostrare come perfet-
tamente fondata e conseguente sulla base delle circostanze e delle sussistenti 
istituzioni giuridiche e tuttavia essere in sé e per sé ingiusta e irrazionale, 
come una moltitudine delle determinazioni del diritto privato romani, che 
derivavano in modo del tutto conseguente da istituzioni tali come la patria 
potestà romana, lo status matrimoniale romano. Ma che le determinazioni 



385

menti: la verità della logica dell’intelletto – il significato del suo esse-
re logica dell’intelletto – non è un presupposto, ma il risultato di un 
processo che appartiene alla costituzione della filosofia come scienza 
speculativa.

Questo significa che non è sufficiente leggere il contenimento del-
la logica dell’intelletto nella logica speculativa nei termini di un pun-
to di partenza (la logica intellettuale) da cui la filosofia prenderebbe 
le mosse come da un che di solidificato, da fluidificare e rielaborare, 
come hanno sostenuto molte letture contemporanee767. Al contrario, 
la logica dell’intelletto risulta come momento interno solo una vol-
ta compreso il funzionamento del processo di dimostrazione autocriti-
ca della filosofia. Tale processo comprende sia l’elevazione critica del 
proprio historisch2, sia la produzione di un historisch3. Quest’ultima 
istanza, attraverso cui passa la critica immanente ad altre forme di 
organizzazione del sapere e, al tempo stesso, si realizza un’autocri-

giuridiche siano anche giuste e razionali, è tutt’altra cosa mostrar questo 
di esse, ciò che può veracemente avvenire soltanto ad opera del concetto, 
e un’altra cosa esporre l’aspetto storico del loro sorgere [das Geschichtliche 
ihres Hervortretens], le circostanze, i casi, i bisogni e gli avvenimenti, i quali 
hanno prodotto il loro stabilirsi. Un tale presentare e (pragmatico) conosce-
re sulla base delle cause storiche più vicine o più lontane [aus den nähern 
oder entferntern geschichtlichen Ursachen] si chiama frequentemente: spie-
gare o ancor più volentieri comprendere, nell’opinione che con questa pre-
sentazione di ciò che è storico [durch dieses Aufzeigen des Geschichtlichen] 
sia fatto tutto, o piuttosto l’essenziale, quel che unicamente ha importanza 
per comprendere la legge o l’istituzione giuridica; mentre invece quel che è 
veracemente essenziale, il concetto della cosa, qui non è venuto affatto in 
discussione. – Si suol parlare così anche dei concetti giuridici romani, germa-
nici, di concetti giuridici com’essi sono determinati in questo o quel codice, 
mentre qui non compare nulla di concetti, bensì unicamente determinazioni 
giuridiche generali, proposizioni dell’intelletto, principi, leggi e simili» (R, pp. 
26-27; trad. it., p. 22). Devo a Zdravko Kobe il suggerimento circa una pos-
sibile vicinanza tra le imprese metodologiche in questione. Sulla struttura 
dei Lineamenti cfr. G. Duso, Libertà e costituzione in Hegel, Milano, Franco 
Angeli, 2013.
767  Per una discussione introduttiva di questo punto si veda il capitolo se-
condo.



386

tica della forma assunta dalla scienza stessa (sia nell’Enciclopedia sia 
nella Scienza della logica), permette di cogliere la verità della logica 
dell’intelletto, che è dunque propriamente un risultato.

In questo modo l’immagine della filosofia come critica viene cor-
retta dall’interno. Essa non consiste semplicemente nella giustappo-
sizione di due momenti – analisi/scomposizione come astrazione da 
un lato, fluidificazione dall’altro – ma nella loro correzione reciproca, 
che chiarisce la natura del compito filosofico e del suo oggetto: mo-
stra, da una parte, come ciò che sembrava fisso non lo sia; dall’altra, 
rivela come l’astratto stesso sia istituito, chiarendo che cosa voglia 
dire la sua istituzione (che non è una produzione arbitraria, né un 
semplice lavoro di esplicitazione, che riproduce la forma di ciò che 
dovrebbe criticare).

Il guadagno che ne risulta è retrospettivo: la dimensione intel-
lettuale-astratta non si presenta come un presupposto, ma come un 
momento che entra nell’esposizione e di cui le soggettività possono 
appropriarsi, diventando capaci a loro volta di astrarre. La possibilità 
di isolare l’astratto, ossia di coglierlo come tale sospendendo il dia-
lettico e il razionale, è possibile solo perché (i) ci si trova già all’inter-
no dello speculativo; (ii) retroattivamente si riconosce come l’orga-
nizzazione della scienza sia stata corretta tramite l’istituzione di un 
historisch3, che ha reso possibile criticare l’astratto senza presuppor-
lo; (iii) è la stessa scienza, consapevole della propria antinomia costi-
tutiva, a richiedere e autorizzare tale sguardo. In altri termini: si può 
accedere a ciò che è una Historie – con il suo ordinare formalistico i 
contenuti e spacciare per infinito ciò che è finito – soltanto perché si 
è fatta esperienza di come la filosofia prenda coscienza della propria 
antinomia. E solo perché si è sperimentato che la dimostrazione spe-
culativa (non storica) della scienza ridetermina che cosa significhi, 
per sé e per le soggettività, pensare astrattamente, e dunque essere a 
tempo con ciò che segna la contemporaneità del mondo che abitano. 
Questo risultato si apre nel momento stesso in cui la scienza correg-
ge l’immagine derivante dalla prima formulazione del suo compito 
formativo e critico, rendendo possibile un esercizio del pensiero che 
non avviene altrove – astratto nel senso tradizionale – ma consiste 



387

invece in una critica delle determinazioni intellettuali di cui la stessa 
esposizione, come sapere, offre la genesi.

Il sapere dell’Historie come Historie implica, dunque, in ultima 
analisi, una consapevolezza retrospettiva: in gioco è la capacità di 
astrarre, che storicamente caratterizza il moderno, ma che – per esse-
re giustificata filosoficamente e per non imprigionare la filosofia nei 
cortocircuiti prodotti dal primo tentativo di oggettivare la scena del 
proprio compito – non poteva essere semplicemente constatata. Solo 
alla fine, a partire dal dialettico e dallo speculativo, il soggetto può ri-
conoscere che il lavoro svolto operava strategicamente per formarlo 
e renderlo a tempo: non per presupporre un fatto da cui lo speculati-
vo si istituisce, ma per mostrare come l’astrazione propria della sua 
epoca acquisti la sua forma autentica nel medesimo processo in cui 
la filosofia procede alla sua dimostrazione. La riproduzione filosofica 
dell’intellettuale-astratto – che in Hegel non è mera ripetizione, ma 
istituzione, perché giustifica la genesi di ciò che altrimenti apparireb-
be come dato – permette una contemporaneità critica con un mondo 
che è in formazione.

Interpretare retrospettivamente l’historisch3 a cui il testo ricor-
re significa allora non solo (i) riconoscere la contemporaneità non 
presupposta dell’Enciclopedia, ma anche (ii) ripensare il senso stes-
so dell’atto di (ri)appropriazione della capacità di astrarre. Tale riap-
propriazione è, contemporaneamente, una critica di ciò che significa 
davvero essere a tempo muovendosi tra le determinazioni di pensie-
ro e imparando ad astrarre.

Se ci si arresta all’historisch, senza comprenderlo e problematiz-
zarlo, non si fa scienza, e si rischia anzi di confermare i presupposti 
che stanno alle sue spalle e lo fanno apparire qualcosa di semplice-
mente dato. Ma se, d’altro lato, non si esamina la dimensione histo-
risch nella scienza – intesa come historisch della scienza –, nella sua 
critica e verità, non si coglie fino in fondo la portata auto-critica del-
la filosofia, che ha una dimensione cosmica: quella che emerge nella 
sua contemporaneità strutturalmente retroattiva, capace di forma-
re le soggettività mettendole in condizione di esercitare il pensiero, 
nello stesso processo attraverso cui ridefinisce cosa significhi questa 
stessa contemporaneità e sottopone ad autocritica il suo primo ap-



388

parire768. In questo senso, il testo – anzitutto quello enciclopedico, 
nell’analisi condotta qui – deve essere letto anche nel suo carattere 
di Historie, per comprendere come in gioco ci sia la dimensione tra-
sformativa di una scienza che, nell’organizzarsi come sapere inse-
gnabile e apprendibile, esibisce nel suo discorso le contraddizioni del 
proprio tempo senza fondare la propria funzione sull’immagine che 
tale tempo le restituisce, e senza riprodurre acriticamente ciò che in-
tende criticare.

Lavorando alla propria giustificazione in quanto «assoluta educa-
zione [Bildung] e disciplina della coscienza»769, la filosofia (i) mette le 
soggettività in condizione di essere a tempo senza presupporre che 
esse siano già consapevolmente a casa nelle determinazioni di pen-
siero, e (ii) chiarisce cosa significhi essere a tempo nella svolta della 
Bildung (Wende der Bildung) 770, rivelando come se ne possa prendere 
parte in modo consapevole e critico. La filosofia si rivela così come 

768  In alcuni contributi recenti, Nuzzo ha descritto l’attività della filoso-
fia nella sua dimensione cosmica nei termini di una cosmologia politica: 
«La dottrina hegeliana dello spirito oggettivo, o la sua “filosofia del dirit-
to”, è una trattazione filosofica del “mondo” dello spirito. […] Nella filosofia 
dialettico-speculativa di Hegel, la cosmologia diventa una scienza pratica e 
mondana: diventa la trattazione dei modi in cui lo spirito costruisce, produ-
ce e giunge a conoscere immanentemente il proprio mondo. La totalità del 
mondo – o, per così dire, la sua idea cosmo-politica – non è un oggetto (dato 
e fisso o razionalmente dedotto), bensì un processo. Il mondo è un proces-
so storico» (A. Nuzzo, Changing the World of Spirit in Hegel’s Philosophy of 
Right, «Crisis&Critique», 8 (2), 2021, pp. 279-305). Sul tema si veda inoltre 
Ead., Hegel’s Philosophy of Right and the Idea of the World: Dialectic’s “Po-
litical Cosmology”, «Critical Review», 33(3–4), 2021, pp. 332–358. Ciò che 
viene tentato in questo lavoro approfondisce una direzione analoga a quel-
la profilata da Nuzzo, ma sceglie il mezzo dell’analisi discorsiva per esami-
nare il modo in cui è possibile porre in termini hegeliani la domanda sulla 
dimensione cosmica della filosofia, individuando nell’esecuzione discorsiva 
il luogo in cui la filosofia auto-corregge progressivamente la comprensione 
del proprio compito, liberandola dai presupposti impliciti nella sua ripro-
duzione.
769  WdL I, p. 42; trad. it., p. 41.
770  VPhR II, p. 773.



389

una pratica essenzialmente auto-trasformativa, capace di interrogare 
radicalmente la natura della scienza, della Bildung e dei soggetti stes-
si che vi sono coinvolti. Essa articola il proprio compito riconoscendo 
la necessità di pensare le astrazioni come tali771, il che è possibile sol-
tanto nella sua Darstellung autocritica. Il compito critico consiste nel 
lavorare nelle contraddizioni del proprio tempo dall’interno, senza 
rivendicare per sé una posizione già emancipata dalle condizioni del-
la propria riproduzione, ma esibendo performativamente nel proprio 
discorso le tensioni che attraversano la sua formazione moderna, e la-
vorando su di esse. In un simile discorso filosofico non è possibile di-
stinguere nettamente tra un momento meta-critico e uno critico, do-
ve il primo rifletterebbe sul carattere immanente dello standard della 
critica alle pratiche sociali, e il secondo sarebbe l’esercizio effettivo 
della critica. Al contrario, la filosofia, per Hegel, si sviluppa come un 
processo autocorrettivo di critica, in cui non sono messi in questione 
soltanto i risultati, ma la natura stessa della critica e le immagini che 

771  Nella letteratura critica contemporanea sull’astrazione nel moderno, 
gran parte degli studi si è concentrata sul ruolo svolto dalle astrazioni nel-
la sfera pratica (Mascat, Hegel and the advent of modernity. Osborne, The 
Reproach of Abstraction. A. Sohn-Rethel, Intellectual and Manual Labour: A 
Critique of Epistemology, Atlantic Highlands, Humanities Press, 1978. She-
plyakova, Öffentliche Freiheit und Individualität). Secondo tali interpreta-
zioni influenti, ciò che distingue le astrazioni pratiche da quelle teoriche 
è il fatto che le prime perdurano, sono non reversibili, ossia non vengono 
semplicemente sostituite da ulteriori forme, perché sono anzi ciò attraverso 
cui si sviluppa la concretezza dello spazio sociale nel moderno. Le astrazio-
ni teoriche, invece, secondo queste letture, si dissolverebbero una volta che 
sopravviene la speculazione. Contrariamente a queste interpretazioni, che 
suggeriscono una dissoluzione delle astrazioni teoriche dopo la speculazio-
ne, l’esame dell’esecuzione discorsiva svolto in questo studio mostra una 
natura più complessa dello speculativo (e dell’astratto), che non funziona 
come la cancellazione delle astrazioni: forma il discorso filosofico e, nel me-
desimo processo, espone la verità delle astrazioni come astrazioni, come ri-
sultato della scienza, insegnando come confrontarsi con esse una volta che 
la loro familiarità viene rivelata come estraneità.



390

sorgono dal bisogno strutturale per la filosofia – contra Bourdieu – di 
oggettivare la propria scena772.

3.2 La retroattività della Bildung e la sua oggettivazione nella 
forma della scienza

La comprensione del funzionamento della retrospettività in gioco 
nell’esecuzione discorsiva consente di ripensare altrettanto l’aporia 
della liberazione che sorge nella Bildung e che informa l’immagine 
della filosofia come formazione. Anche nel testo enciclopedico, co-
me articolazione di una filosofia che si sa come sapere che può esse-
re imparato e insegnato, c’è in gioco una retroattività: quella che fa 
sì che si scopra alla fine che nel procedere giustificativo della scienza 
(da historisch2 a speculativo, in un processo scientifico) c’era in gio-
co la determinazione della contemporaneità critica al proprio tem-
po (la ripresa immanente delle sue contraddizioni), consentendo la 
comprensione della verità di ciò che si presenta come un ‘fatto’, a cui 
occorre partecipare in maniera consapevole. Come nel caso del pa-
radosso della Bildung discusso sopra, anche nel caso del testo enci-
clopedico, a essere prodotta è una condizione all’esercizio della liber-
tà che non è possibile limitarsi a constatare (il poter astrarre), come 
la libertà nel caso discusso da Menke. Eppure, si apre qualcosa di ul-
teriore nella particolarissima oggettivazione della Bildung che l’ese-

772  Questa posizione si pone in linea con due elementi individuati da A. 
Särkela in Immanente Kritik und soziales Leben: Selbsttransformative Praxis 
nach Hegel und Dewey (Frankfurt a.M., Klostermann, 2018), ossia il corriggi-
bilismo forte (l’idea che la critica non debba fondarsi su condizioni prelimi-
nari stabilite a priori, ma che tali condizioni emergano dall’esperienza della 
critica, la quale si autocorregge nel suo svolgimento) e il fallibilismo radica-
le (la disponibilità a rivedere il senso della critica, al punto da non ritenere 
nessuna convinzione metodologica al riparo, in linea di principio, dalla ne-
cessità di revisione), che insieme danno vita a pratiche auto-trasformative. 
Tuttavia, l’approccio tentato qui si distingue da quello di Särkela non solo 
per il riferimento all’Enciclopedia (invece che alla Fenomenologia dello spiri-
to), ma soprattutto per l’attenzione posta alla questione dell’esposizione di-
scorsiva della filosofia nell’intersezione tra scienza e Bildung – un rapporto, 
attinente alla definizione del compito della filosofia.



391

cuzione discorsiva della filosofia mette in atto, riproducendo, nel suo 
discorso, dall’interno le dinamiche che attraversano la scena su cui 
dovrebbe riprodursi – e dunque, in questo modo, consentendo di ve-
derle criticamente.

Nel caso esaminato da Menke, il risultato della ri-azione è che i 
soggetti disciplinati riescono a vedere la Bildung come una liberazio-
ne perché se ne riappropriano:

Che, retrospettivamente, venga riconosciuta la verità della 
formazione (Bildung) – ossia che la formazione sia liberatrice – è 
al tempo stesso un’affermazione su ciò che essa è e su ciò che essa 
non è stata. Comprendere la liberazione come effetto della dialettica 
della formazione è tanto affermativo quanto critico: è l’affermazione 
fondamentale e, insieme, la critica radicale della formazione. La 
dialettica della formazione significa che la liberazione è possibile 
solo come seconda liberazione: la liberazione non avviene la prima 
volta, ma soltanto la seconda773.
Nel caso dell’Enciclopedia e dell’esecuzione della filosofia esami-

nato in questo studio, c’è da una parte la possibilità di vedere questo 
guadagno finale, liberatorio, che consente alle soggettività di scopri-
re il significato della loro libertà nell’attraversamento della scienza 
come sapere auto-critico, e della disciplina del pensiero. Dall’altra, 
però, c’è un altro aspetto, che si mostra alla fine per la prima volta: 
il modo in cui funziona l’auto-correzione. Dal momento che ciò che 
deve essere visto retrospettivamente è anche l’aspetto intellettuale-a-
stratto (l’historisch3 istituito, e il senso che la sua istituzione ha per 
la scienza), la critica investe più specificamente anche il modo in cui 
si pensa la Bildung, in entrambe le sue dimensioni: formale e sostan-
ziale.

Per quanto riguarda la prima, la Bildung formale, l’historisch3 è 
tutt’altro che qualcosa di formalistico, che può assumere un conte-
nuto qualsiasi – come nel caso di tutto ciò che non è substantiell –, 
perché anzi dice, nei contenuti e nella forma (giudizio), le astrazio-
ni in cui si articola il moderno. Comprendere che esso non è qualco-
sa di vuoto è possibile prestando attenzione al fatto che ci si trova in 
un processo concreto, di esposizione, esecuzione e costituzione del-

773  Menke, Autonomie und Befreiung, p. 78.



392

lo speculativo, che è indisgiungibile dalla dimostrazione delle astra-
zioni come astrazioni. Poiché implica il riferimento all’aspetto intel-
lettuale ma lo colloca nel processo di giustificazione della scienza, il 
concetto di filosofia che emerge nella Enciclopedia non si può esau-
rire nella formelle Bildung: non lascia presupposto il soggetto ma lo 
istituisce, costituisce la sua sostanza, facendolo essere ciò che sareb-
be se sapesse cosa significa stare presso le determinazioni di pensiero.

Rispetto alla Bildung come processo di formazione nello spiri-
to oggettivo, si osserva come l’esecuzione discorsiva ridetermina e 
approfondisce la retroattività presente nella Bildung che informava 
l’immagine della filosofia. Lo fa non dall’esterno (come la teoria), o 
da un vuoto in cui si riprodurrebbe da sé senza attenzione al modo 
in cui di fatto ripete le dinamiche di soggettivazione e disciplinamen-
to della Bildung in cui è immersa, ma dall’interno – un interno non 
semplicemente dichiarato, assicurato dal suo presentarsi iniziale co-
me pratica critica immanente (dove molta letteratura si ferma), ma 
determinato dalla forma discorsiva che si dà per pensare la propria 
antinomia. L’Enciclopedia si sviluppa, allora, come testo che sa di sé, 
del suo proprio apparire all’interno di un contesto di riproduzione di 
cui deve offrire comprensione; sa della sua strategia di produzione 
del destinatario dell’atto di liberazione, a cui mostra la ri-produzio-
ne del suo essere a tempo, criticamente. Le forme di trasformazione 
a cui apre non si considerano sin da subito emancipate dai contesti 
in cui sono inscritte, immunizzate dalle loro contraddizioni, perché 
sono giustificate in un discorso filosofico sistematico pienamente au-
to-critico.

Un concetto di filosofia così stabilito non è un concetto scolasti-
co, non si dà cioè al soggetto in una relazione di esteriorità come un 
intero monolitico che il soggetto dovrebbe limitarsi ad assumere e ri-
petere, senza essere trasformato e messo in questione, ma funziona 
come dispositivo che sviluppa una capacità moderna nell’atto in cui 
procede a stabilire il proprio significato, senza darlo per presuppo-
sto – come rischia di suggerire l’immagine semplicemente liberatoria 
della formazione (e della critica). Così facendo, la filosofia dà forma 



393

al «principio dell’esperienza»774, consentendogli di essere effettuale 
in una maniera non riduttiva – quale sarebbe l’idea di un’auto-de-
terminazione libera da vincoli, astrattamente aperta alla trasforma-
zione motivata da forme aspirazionali, desiderative, non consapevoli 
dell’esigenza di auto-critica –, e rende i soggetti capaci di essere ciò 
che (in certo modo) sono.

Inoltre, il concetto così determinato non è scolastico nemmeno in 
relazione ai fini della filosofia, perché la filosofia come tale non è le-
gata a una ‘scena’ già data per il suo esercizio, da cui essa trarrebbe il 
proprio senso e in cui sarebbe effettuale. Contro una presupposizione 
che la costringerebbe a un rapporto esteriore con uno spazio già dato 
in cui il suo discorso avrebbe significato e realtà, in questione è piut-
tosto la formazione di un mondo – che va al di là di una riproduzione 
nella Bildung, perché mostra alla Bildung stessa come quella produ-
zione iniziale, risultato del suo operare, è un che di istituito in quanto 
giustificato, e che in questo modo può essere riappropriato775.

774  Enz, §7 A. Si ricordi il carattere dialettico dell’esperienza messo in evi-
denza dalla Fenomenologia dello spirito: «Questo movimento dialettico che 
la coscienza esercita in se stessa, nel suo sapere così come nel suo oggetto, 
in quanto di qui essa vede scaturire il nuovo oggetto vero, è propriamente ciò 
che viene chiamato esperienza» (PhG, p. 60; trad. it., p. 65).
775  In gioco, qui, vi è una dinamica, a mio avviso, per certi aspetti analoga 
al legame che si istituisce tra prima e seconda natura, secondo la proposta 
di un naturalismo dialettico di T. Khurana: «La prima natura non appare, in 
questo naturalismo dialettico, semplicemente come un dato, poiché prima e 
seconda natura sono determinazioni relazionali: soltanto nel rapporto dif-
ferenziante tra le due è possibile specificare di volta in volta che cosa sia la 
prima e che cosa la seconda natura. La seconda natura consiste essenzial-
mente nel porre la prima natura come propria condizione. Ciò significa che 
la vita naturale dei membri della vita etica non è semplicemente una realtà 
esterna e un limite per l’eticità, una mera condizione iniziale che la vita eti-
ca poi si lascia alle spalle. Al contrario, la vita naturale dei suoi membri è 
ciò che l’eticità pone sempre di nuovo come sua propria condizione. Ciò che 
può apparire come prima natura è quindi già condizionato dall’articolazione 
stessa dell’eticità e in un certo senso da essa incluso. La prima natura è, po-
tremmo dire, interna all’eticità» (Das Unbewusste der Sittlichkeit, pp. 59-60). 
La lettura presentata in questo studio può illuminare ulteriormente questa 



394

4. Fine della filosofia?
Finora si è visto come la filosofia non presupponga una scena, 

ma ridetermini, nella propria esecuzione discorsiva, l’immagine della 
sua funzione formativa e diagnostico-critica. La ricostruzione di que-
sta rideterminazione permette di mettere in luce una tensione tra spi-
rito oggettivo e spirito assoluto, chiarendo la tesi della loro recipro-
ca dipendenza. Nella letteratura critica, lo spirito assoluto (quando 
viene tematizzato) è per lo più interpretato come l’insieme di prassi 
riflessive di auto-coscienza che intervengono criticamente sulle nor-
me dello spirito oggettivo, in vista della loro riappropriazione e tra-
sformazione776. Meno esplorata è invece l’altra direzione, in cui una 
forma dello spirito assoluto, come la filosofia, viene indagata nella 
dimensione oggettiva in cui opera. Quando discussa, questa secon-
da prospettiva considera l’appartenenza della filosofia a una forma 
di vita, informata da un principio che attraversa la costituzione di un 
popolo e le forme attraverso cui esso prende coscienza di sé (arte, re-
ligione, filosofia).

Il carattere di un’epoca, considerato nella sua massima espressione, 
si trova dato nella storia della filosofia. La costituzione, il governo, 
l’etica dei popoli: tutto deriva da un principio. […] La filosofia è il 
fiore più alto del principio da cui scaturiscono i destini del popolo. 
Lo spirito riconosce e formula questo in un semplice principio. Così 
in essa si riflette l’intero; questo è il vero spirito del tempo. Ora, né 
la filosofia è causa della storia, né viceversa: vi è piuttosto il comune, 
o meglio una vita unica, che pervade tutti gli aspetti, cosicché un 

dinamica nella misura in cui discute del rapporto tra assoluto e oggettivo a 
partire dalle tensioni che emergono nell’antinomia della filosofia.
776  Cfr. G.W. Bertram, Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus, in 
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel, pp. 389-410; B. Sandkaulen, Einlei-
tung: Über das Projekt einer Philosophie der Kunst, in G.W.F. Hegel: Vorlesun-
gen über die Ästhetik, a cura di B. Sandkaulen, Berlin/Boston, De Gruyter, 
2018, pp. 1-21. N. Mooren, T. Rojek, M. Quante, Vom objektiven in den abso-
luten Geist. Eine Interpretation im Ausgang von § 552 der Enzyklopädie (1830), 
in Objektiver und absoluter Geist nach Hegel, pp. 641-667. N. Mooren, Hegel 
und die Religion. Eine Untersuchung zum Verhältnis von Religion, Philosophie 
und Theologie in Hegels System, Hamburg, Meiner, 2017. D. M. Feige, Die Na-
tur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin, Suhrkamp, 2022.



395

lato non è causa della forma dell’altro. Ciascun lato è esso stesso 
l’inquieto movimento che spinge verso la propria successione777.
Come forma massima in cui ciò che è proprio del tempo presente 

giunge a consapevolezza, la filosofia non opera se non come parte di 
una dimensione etica. In essa – come nell’arte e nella religione – si 
riflette l’intero di un popolo, entro una relazione che non va intesa né 
nei termini di causazione (la storia produce le forme dello spirito as-
soluto, o lo spirito assoluto genera astrattamente lo storico), né come 
semplice parallelismo, ma come tensione produttiva778.

In questo quadro, l’indagine discorsiva condotta qui permette di 
mettere a fuoco un punto decisivo ulteriore dell’interdipendenza tra 
spirito oggettivo e spirito assoluto: la necessità, per la filosofia, di in-
terrogare l’immagine (e i relativi cortocircuiti) che derivano dall’og-
gettivazione della propria scena e dal riconoscersi come parte della 
dimensione oggettiva. Non si tratta soltanto di pensarsi come mo-
mento di un tutto governato da un principio, ma di confrontarsi con 
ciò che implica la propria riproduzione oggettiva come formazione e 
come critica, e di lavorare alla sua comprensione in modo filosofico.

Portare il focus su questo punto – l’antinomia della filosofia così 
come Hegel la rielabora a Berlino – consente di fare un ultimo pas-
so: affrontare il secondo punto dell’accusa di Bourdieu alla filosofia. 
Questo non riguarda più il ripiegamento della filosofia su di sé, ma il 
suo presunto bisogno di non mettere in questione ciò che legittima 
il suo stesso discorso e quindi di porsi in reale tensione con le con-
dizioni della propria esistenza e riproduzione. Secondo Bourdieu, la 
filosofia non potrebbe infatti essere radicalmente critica che condan-
nandosi alla propria fine, ossia alla dissoluzione del campo che la le-
gittima o al passaggio di testimone ad altro sapere. Se, come visto, la 
filosofia non si arresta prima di oggettivare le condizioni che la fanno 
essere, come se dovesse surrettiziamente preservare la propria ripro-

777  VGP, p. 19.
778  Su questo si rimanda all’analisi di Gante, Hegel’s Theory of Absolute Spi-
rit, p. 13. Per un esempio specifico dell’andare insieme di queste dimensioni, 
ossia il caso dell’Oriente, si veda il recente volume di K. Hong, “Die Morgen-
röte des Geistes”. Eine systematische Studie zu Hegels Konzeption des Orients 
und zur Philosophie des Geistes in der Berliner Zeit, Hamburg, Meiner, 2025.



396

duzione, si tratta di vedere come faccia la filosofia, a questo punto, a 
pensare ciò che implica partecipare ad essa – vale a dire, se lo faccia 
fino in fondo, e se in questo pensiero non si ponga in realtà, di nuovo, 
in una certa continuità acritica con le modalità esistenti di fare scien-
za e di riprodursi come sapere che può essere insegnato e imparato, 
al fine di evitare la propria fine.

Per esaminare questo punto, si tratta di discutere le regole di par-
tecipazione che la filosofia istituisce nella propria esecuzione discor-
siva. Il suo è, infatti, un lavoro che comporta una decisione e una 
fatica a cui «non tutti, anzi, piuttosto pochi, si sottomettono»779. Di-
scutere questo aspetto, attraverso un confronto con la religione780 
(4.1), consente di valutare in che modo la filosofia sia in grado di 

779  Enz, p. 13; trad. it., p. LXXXVIII.
780  Per l’arte – forma dello spirito assoluto insieme a religione e filosofia 
– sarebbe necessario un discorso a parte, data la sua caratterizzazione he-
geliana come qualcosa di passato. A. Nuzzo ha mostrato come l’arte sia in 
grado di cogliere il carattere proprio di un’epoca nella forma immediata, of-
frendo materiale decisivo, provocazioni effettive alla riflessione filosofica 
(Art in Times of Historical Crisis – A Hegelian Perspective, in Objektiver und 
absoluter Geist nach Hegel, pp. 413–29). Parallelamente, si sono sviluppate 
letture che insistono sulla necessità, anche nell’età moderna segnata dalla 
riflessione e dalla prosa del mondo, di rendere nuovamente presente l’arte 
del passato, come nel contributo di B. Sandkaulen (Passato dell’arte? Inda-
gini epistemologiche sul progetto filosofico-culturale hegeliano, in Attraverso 
il sistema. Criticità e guadagni teorici del pensiero hegeliano a 250 anni dal-
la nascita, a cura di G. Battistoni e F. Campana, Napoli, IISF Press, 2024, pp. 
217-41). Il mio interesse, nel presente studio, verte sulla religione a motivo 
del fatto che, per Hegel, essa sembra essere dotata di una trasversalità tale 
da mantenerla sempre, in un certo senso, a tempo con ogni epoca. A diffe-
renza dell’arte, legata all’antichità greca, e della filosofia, propria della mo-
dernità, la religione non appare legata, da Hegel, a un periodo determinato. 
Tuttavia, il rapporto simbiotico che si instaura nel moderno tra religione 
protestante e filosofia non dipende, a mio avviso, dall’offerta di un’imma-
gine conciliatoria del mondo – come sembra suggerire Nuzzo nel saggio ci-
tato, commentando il §360 dei Lineamenti –, ma piuttosto dalla centralità 
della rappresentazione per lo speculativo e per la comprensione di un’epoca 
nella forma di pensieri.



397

pensarsi in tensione con la propria riproduzione, e dunque di esporsi 
strutturalmente alla possibilità della propria fine, non al riparo da es-
sa (4.2), in un modo essenzialmente filosofico e cosmico.

4.1 Il problema della partecipazione
Attraverso la sua esecuzione discorsiva, la filosofia rende visibile 

una tensione tra lo spirito oggettivo – lo spazio normativo articolato 
dalle dinamiche di soggettivazione – e lo spirito assoluto, definito da 
pratiche critiche in cui lo spirito diventa consapevole di sé. La filoso-
fia costituisce una realtà complessa, che si distingue dalle altre forme 
attraverso cui lo spirito prende coscienza di sé, in particolare dalla 
religione. La religione è infatti, per Hegel, «il modo della coscien-
za secondo il quale la verità è per tutti gli uomini, per gli uomini di 
tutte le culture»781. Essa articola una realtà stratificata, di formazio-
ne, cui le soggettività sono chiamate a partecipare. Nel cristianesi-
mo – che Hegel discute nei Lineamenti – la religione non è una fede 
privata, ma una «comunità ecclesiastica»782 che prende corpo in riti, 
gerarchie, sacramenti, tradizioni e spazi di culto. Su questa base nor-
mativa, la religione avanza nel moderno783 pretese di riconoscimen-
to sociale e politico, fino a incidere sullo Stato. Se lo Stato moderno 
nasce per garantire insieme l’autorealizzazione individuale e l’unità 

781  Enz, p. 13; trad. it., p. LXXXVIII.
782  R, p. 216; trad. it., p. 209.
783  Il dibattito sul rapporto tra modernità e religione in Hegel è estrema-
mente ampio. Cfr. Theunissen, Hegels Lehre vom absoluten Geist; A.T. Pe-
perzak, Modern Freedom: Hegel’s Legal, Moral, and Political Philosophy, 
Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2001; T. Oehl, A. Kok (a cura di), 
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie in-
nerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte, Leiden, Brill, 2018; 
Mooren, Hegel und die Religion. Sul rapporto tra protestantesimo e filosofia 
nel moderno, cfr. W. Jaeschke, Hegels Begriff des Protestantismus, in Der Pro-
testantismus – Ideologie, Konfession oder Kultur?, a cura di R. Faber, G. Pal-
mer, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2003, pp. 77–91; Z. Kobe, Das 
Ende der Religion? Eine Geschichte des absoluten Geistes, in Morale, etica, re-
ligione, pp. 571-595.



398

sociale, la religione media la coscienza per cui interesse particolare 
e universale coincidono. L’appartenenza a una comunità e il ricono-
scimento di ciò che in essa è essenziale non sono solo garantiti, ma 
incoraggiati dallo Stato, poiché la religione «integra lo stato per quel 
che c’è di più profondo nella disposizione d’animo»784, al punto che 
lo Stato deve «esigere da tutti i suoi componenti che essi si tengano 
ad una comunità ecclesiastica»785.

Ben diversa è la condizione della filosofia: «da quando la filoso-
fia ha incominciato a metter piede in Germania, questa scienza non 
è mai apparsa in così cattivo stato come da quando una tale opinio-
ne, una tale rinuncia alla conoscenza razionale, è giunta a un’arro-
ganza e a una diffusione così grandi»786. Nella diagnosi hegeliana, la 
filosofia contemporanea si è arenata di fronte alla crescente esigenza 
di accesso alla verità in forma di pensiero. Invece di affrontare la fi-
nitezza dilagante – categorie astratte, formalismi, soggettivismi – ne 
ha decretato l’insuperabilità, proclamando l’impossibilità di una co-
noscenza effettiva dello spirito e rifugiandosi in forme di immedia-
tezza refrattarie a ogni critica. Così, invece di rispondere al bisogno 
crescente di pubblicità e di partecipazione razionale a ciò che è es-
senziale, ha elaborato forme di rassicurazione ed edificazione, vol-
te a giustificare la diffidenza verso il lavoro concettuale, metodico e 
dunque faticoso. Una filosofia ridotta in questo stato non solo resta 
al di qua della religione, ma si rivela incapace persino di riconoscer-
ne il contenuto razionale787. E, così, mentre la religione, pur nella for-

784  R, p. 216; trad. it., p. 209. Su questo tema si veda A. Manchisi, Fra neutra-
lità e riconoscimento, in Morale, etica, religione, pp. 753-786.
785  R, p. 216; trad. it., p. 209.
786  D1818, p. 17; trad. it., p. 224.
787  Cfr. Enz, p. 6; trad. it., pp. LXXIX-LXXX: «Non è ancora trascorso da 
molto tempo uno stadio più semplice e in apparenza più felice, in cui la fi-
losofia andava di pari passo con le scienze e con la cultura […]. La pace era 
tuttavia abbastanza superficiale, e quella intellezione, in particolare, si tro-
vava di fatto in interna contraddizione con la religione […]. Ha fatto quindi 
seguito la separazione, la contraddizione si è sviluppata; ma nella filosofia lo 
spirito ha celebrato la riconciliazione con se stesso, così che questa scienza 
è in contraddizione soltanto con quella contraddizione stessa e con l’into-



399

ma della rappresentazione, produce istituzioni, informando pratiche 
normative e forme di vita, la filosofia sembra ridursi a un prescritti-
vismo astratto, incapace di effettualità, mancandole la forza di com-
prendere le contraddizioni dei processi reali e lo svuotamento delle 
norme ereditate. Quello che resta è, al massimo, un «interesse senza 
scientificità»788.

Anche quando la filosofia in questione non è quella già data, ma 
quella hegeliana che deve essere sviluppata e giustificarsi789, la sua 

naco che la ricopre. È uno dei peggiori pregiudizi credere che la filosofia sia 
in opposizione ad una sensata conoscenza dell’esperienza, alla effettualità 
razionale del diritto e ad una religione e pietà naturali. Queste figure vengo-
no riconosciute dalla filosofia – ed anzi da essa giustificate […] La collisione 
con la filosofia si presenta soltanto questo terreno si separa dal suo carattere 
specifico e il suo contenuto deve venir compreso in categorie e reso dipen-
dente da esse senza che queste vengano ricondotte al concetto» (corsivo mio).
788  Briefe II, p. 97; trad. it. in SB, p. 113.
789  Anche su questo punto si produce un cortocircuito significativo. Se si 
assume che la filosofia operante nello spirito oggettivo sia già filosofia in 
senso proprio, sistematica, diventa difficile comprendere come essa si rap-
porti alle regole di riproduzione in atto. Ma se non è chiaro come le mette in 
questione, rischia di porsi acriticamente in continuità con esse, senza tema-
tizzare ciò che questo comporta per la sua antinomia. Se invece si ammette 
che la filosofia speculativa sia ancora da sviluppare a Berlino, allora biso-
gna riconoscere che la filosofia istituzionalizzata – quella che agisce nella e 
come Bildung – non è ancora filosofia in senso sistematico. Questo sembra 
suggerito nel Discorso inaugurale berlinese del 1818, quando Hegel afferma 
che con l’Enciclopedia intende «la filosofia nella sua fondazione e in tutta la 
sua ampiezza sistematica – si mostrerà più da vicino, all’interno della sua 
fondazione stessa [es wird sich innerhalb ihrer selbst näher zeigen], che la sua 
fondazione giace solo nella sua ampiezza sistematica. Il modo di pensare 
comune dell’intelletto è che la fondazione, e cose simili, debbano precede-
re, e che solo in disparte, e dopo questo fondamento, debba venire la scien-
za stessa. Tuttavia, la filosofia, così come l’universo, è sferica in sé, non c’è 
un primo e un ultimo, ma tutto si sorregge e si tiene – reciprocamente e in 
unità» (D1818, p. 49; trad. it., p. 225). La filosofia si presenta così, da un lato, 
come discorso dotato di un portato auto-critico decisivo, che ne inquadra la 
specificità, ma dall’altro come realtà sociale concreta, radicata nella Bildung 



400

realtà è tutt’altro che scontata ed è non meno problematica. Come 
ricorda il Discorso inaugurale, la filosofia è il regno della verità a cui 
«diveniamo partecipi attraverso il suo studio»790 e non per diritto di 
nascita: lo spirito dev’essere attualizzato, scindersi in sé e ricono-
scersi nell’alienazione. Per questo, il riconoscimento della partico-
lare contemporaneità della filosofia si accompagna a una restrizione 
del pubblico. Si tratta di una restrizione strutturale, non contingen-
te, legata all’ineludibile lavoro concettuale che la filosofia esige. Una 
simile restrizione non può non generare una tensione nella sua fun-
zione di forma più adeguata di comprensione della contemporaneità. 
In un’epoca segnata dall’esigenza crescente di pubblicità e di amplia-
mento della partecipazione al pensiero, l’impossibilità per la filosofia 
di iscriversi senza residui in questo processo la pone in conflitto con 
il proprio presente, e segna inevitabilmente una rottura con i modi 
in cui i saperi si riproducono, al punto che, per Hegel, la filosofia do-

e operante nella sua funzione formativa. Affinché questa funzione sia pos-
sibile, devono esistere già delle premesse istituzionali – università, ginnasio, 
accademia – che ne garantiscano la trasmissione e la riproduzione come sa-
pere riconosciuto. Non solo. Qui si apre una nuova circolarità: dove si collo-
ca la filosofia sistematica? In un altrove che resta da pensare? In entrambe 
le opzioni – sia che la filosofia sia già come spirito oggettivo, sia che non lo 
sia –, rimane aperto il problema di una comprensione esaustiva dello statuto 
della filosofia, capace di oggettivare filosoficamente la scena stessa della sua 
riproduzione. Nella letteratura critica, si è tentata una via d’uscita da questa 
impasse ricorrendo a una soluzione di tipo ‘nominale’. Secondo l’interpre-
tazione proposta da F.-H. Fulda (Das Recht der Philosophie in Hegels Philo-
sophie des Rechts) e ripresa da T. Meyer (Philosophie als Institution? Zwischen 
dem „noch nicht“ und dem „nicht mehr“), si dovrebbe distinguere tra ciò che 
è già istituzionalizzato – da intendere come filosofia in senso ampio, secon-
do il Concetto preliminare hegeliano, ossia come attività di ricerca raziona-
le – e una filosofia a venire, che sola corrisponderebbe alla sistematica. Ma 
questa distinzione, pur utile, non ritengo dissolva del tutto la tensione fra 
oggettivo e assoluto, che resta inscritta al cuore stesso di ciò che è propria-
mente filosofia e del modo in cui essa determina la sua antinomia, la quale 
non si esaurisce nelle soluzioni proposte dagli interpreti.
790  D1818, p. 18; trad. it., p. 225.



401

vrebbe «rallegrarsi di essere lasciata fuori dal gioco»791 della religio-
ne del sentimento e della filosofia che rifiuta il pensiero concettua-
le792.

Per Hegel, c’è qualcosa che è finito, ed è un certo modo di fare fi-
losofia: quello non consapevole della propria antinomia, erede della 
metafisica criticata da Kant nei contenuti e da Jacobi nella forma, ma 
non ancora del tutto superata. Questa fine non è la constatazione di 
un perire naturale, ma il compito di condurre propriamente alla fi-
ne793 ciò che, pur criticato, non è stato ancora sottoposto a una critica 

791  Enz, p. 30; trad. it., p. CII.
792  Z. Kobe, in Between the Morning Dawn and the Evening Dusk? On He-
gel’s Theory of Theoretical Practice, in The Relevance of Hegel’s Concept of 
Philosophy, pp. 131-147, mette in rilievo la distanza che separa una fiducia 
nell’aurora di un nuovo spirito e quanto, negli anni successivi, sembra un 
minore ottimismo circa l’incidenza della filosofia, che si rende visibile nella 
metafora della nottola che inizia il suo volo sul far del crepuscolo. Ciò che 
interessa sottolineare qui è, tuttavia, il modo in cui la filosofia lavora a de-
terminare criticamente la sua immagine contro le contraddizioni strutturali 
che emergono dall’oggettivazione della sua scena e della presentazione del 
suo compito. Questo, a mio avviso, rivela una continuità più marcata di una 
discontinuità che sembra profilarsi.
793  Sul perire dei saperi, e soprattutto delle istituzioni in cui si sono prodot-
ti, Macherey ha scritto efficacemente quanto segue: «se l’Università è una 
cosa, occorre rassegnarsi ad ammettere che, come ogni cosa che esiste, me-
rita di perire: è proprio ciò che sta per succedere. Se ne dovrebbe approfitta-
re per riconsiderarne le finalità e le modalità di funzionamento su tutt’altre 
basi, cosa per cui si ha bisogno, in primo luogo, di chiarirsi sulla sua condi-
zione attuale e sulla storia complicata, contrastata, di cui è il risultato» (La 
parola universitaria, p. 255). In Approaching Hegel’s Logic, Obliquely, Nuz-
zo propone una brillante analisi della logica alla luce di strutture di inizio, 
avanzamento e fine, sulla cui base è possibile articolare le determinazioni 
logiche come figure dell’agire. Le strutture del finire (esaminate in partico-
lare a pp. 261-379) sono produttivamente tratteggiate in un dialogo con il 
Billy Budd di Herman Melville, il Tartuffe di Molière, testi in prosa e in versi 
di Giacomo Leopardi e Elizabeth Bishop, e soprattutto Endgame di Samuel 
Beckett. L’attraversamento delle densissime battute di quest’ultimo consen-
te di esaminare l’azione performata dalla determinazione logica dell’Indiffe-



402

pienamente filosofica, ossia consapevole del modo in cui questa stes-
sa critica si forma. La filosofia compie discorsivamente questo atto. 
Come visto nel capitolo terzo, essa non si pone come semplice alter-
nativa ad altre forme di organizzazione del sapere, ma esercita una 
critica dall’interno di ciò che costituisce tanto un sistema di organiz-
zazione del sapere, quanto un modo proprio di «tutta la filosofia nei 
suoi cominciamenti, [di] tutte le scienze, ed anche [del] modo di pro-
cedere quotidiano della coscienza»794, un conoscere che è «sempre 
esistente»795. La filosofia hegeliana è oltre questa fine perché è au-
to-critica in virtù del modo in cui si costituisce il suo discorso.

Eppure, il problema della fine si ripropone. La questione è com-
prendere se, e in che modo, l’antinomia della filosofia, per come è 
stata pensata da Hegel, serva a preservare la filosofia dalla possibili-
tà della sua fine o rappresenti piuttosto la comprensione, filosofica, 
di quella possibilità, come istanza decisiva della riflessività specifica 
della filosofia: se, detto diversamente, la tensione tra la filosofia e le 
sue condizioni di partecipazione e riproduzione sia funzionale alla fi-
losofia per arroccarsi in un altrove separato, indifferente alle dinami-
che che ne minacciano la sopravvivenza, come se volesse rimuovere 
la possibilità della propria fine (come afferma Bourdieu) – ignorando 
attivamente questa rottura o impegnandosi a silenziarla diventan-
do qualcosa di altro da sé, un sapere immediatamente partecipabile 
– oppure no. È precisamente in questo punto che, contra Bourdieu – 
per il quale la filosofia evita di problematizzare le proprie condizioni 
per non togliersi il terreno da sotto i piedi –, la filosofia sistematica 
può mostrare come la partecipazione sia legata a doppio filo alla ca-
pacità di mettere in questione, criticamente, le condizioni stesse del-
la sua esistenza.

renza alla fine della Dottrina dell’Essere; la sua illustrazione lascia poi il po-
sto ad una analisi del leopardiano Dialogo della Natura e di un Islandese, e 
di North Haven di Bishop, grazie ai quali viene inscenato un confronto fra 
l’Essenza, che reclama la sua propria conclusione, e il Concetto, come unico 
soggetto in grado di realizzare propriamente la propria fine.
794  Enz, §26; trad. it., p. 41.
795  Enz, §27; trad. it., p. 41.



403

4.2 Tensione cosmica
È indubbio che la filosofia non produce un’effettualità capace di 

generare una partecipazione diffusa, perché il lavoro che essa richie-
de è complesso e faticoso. Che cosa significa, allora, partecipare al-
la filosofia per quel pubblico che è destinatario del processo di sog-
gettivazione che il discorso filosofico produce? Nell’Aggiunta al §19, 
il primo paragrafo del Concetto preliminare dell’Enciclopedia – dove 
Hegel affronta l’utilità di una logica che non sia soltanto formale (for-
mell) 796 e raccoglie i problemi trattati in questo capitolo a partire dal-
le condizioni stesse dell’antinomia della filosofia – si trova un appello 
diretto ai destinatari della filosofia: la gioventù.

La prima questione è: qual è l’oggetto della nostra scienza? La 
risposta più semplice e più comprensibile consiste nel dire che tale 
oggetto è la verità. Verità è parola elevata, e corrisponde a una cosa 
ancora più elevata. Se lo spirito e l’animo dell’uomo sono ancora sani, 
questa parola deve subito farlo palpitare. Ma poi si presenta subito 
la questione, il ma, e cioè se siamo in grado di conoscere la verità. 
Sembra che ci sia una sproporzione tra noi, uomini limitati, e la verità 
essente in sé e per sé, e sorge il problema del passaggio tra il finito e 
l’infinito. Dio è la verità: come dobbiamo arrivare a conoscerlo? […] 
Un discorso come questo: come posso io povero verme della terra 
esser in grado di conoscere il vero?, appartiene ormai al passato, 
e al suo posto sono subentrate la presunzione e la vanità, e ci si è 
immaginati di essere nel vero immediatamente. Si è fatto credere alla 
gioventù che essa possiede il vero (nella religione e nell’etica) allo 
stesso modo in cui si è in grado di stare in piedi e di camminare. In 
particolare, si è detto a questo proposito che gli adulti, in complesso, 
sono immersi, sclerotizzati e irrigiditi nella non-verità. Alla gioventù 
si sarebbe manifestato il raggio dell’aurora, mentre gli anziani si 
troverebbero nella palude e nella melma del giorno. Si sono definite 
le scienze particolari come qualcosa che, certo, deve essere acquisito, 

796  Cfr. Enz, §19 A; trad. it., p. 32: «L’utilità della logica concerne la sua re-
lazione col soggetto, in quanto questo si procaccia una certa cultura per al-
tri scopi [eine gewisse Bildung zu anderen Zwecken]. E la cultura [Bildung] 
che il soggetto si procaccia mercé la logica consiste nell’esercitarsi ch’egli fa 
nel pensiero, essendo questa scienza pensiero del pensiero, e nell’ottenere i 
pensieri anche in forma di pensieri. – Ma, in quanto la logica è la forma as-
soluta della verità e, più ancora, è la stessa pura verità, essa è affatto diversa 
da un qualcosa semplicemente utile».



404

ma semplicemente come mezzo per scopi esterni della vita. Ma in tal 
caso, allora, non è la modestia a trattenere dalla conoscenza e dallo 
studio della verità, bensì la convinzione di possedere già la verità in 
sé e per sé. Gli anziani ripongono certamente le loro speranze nella 
gioventù, perché è la gioventù che deve portare avanti il mondo e la 
scienza. Ma questa speranza viene riposta nella gioventù soltanto in 
quanto la gioventù non rimanga qual è, ma prenda su di sé il duro 
lavoro dello spirito [Die Älteren setzen nun allerdings ihre Hoffnung 
auf die Jugend, denn sie soll die Welt und die Wissenschaft fortsetzen. 
Aber diese Hoffnung wird nur auf die Jugend gesetzt, insofern sie nicht 
bleibt, wie sie ist, sondern die saure Arbeit des Geistes übernimmt]797.
Qui Hegel distingue due atteggiamenti nei confronti della verità, 

che si succedono storicamente. Il primo, proprio di un tempo passato, 
è l’atteggiamento della riverenza, che porta a sentirsi inadeguati di 
fronte al vero e perciò a onorarlo. Il secondo, tipico invece dell’età di 
Hegel, è quello della presunzione: la vanità di chi crede di possedere 
immediatamente la verità, come se fosse naturale come il cammina-
re o lo stare in piedi. Anche la gioventù cade vittima di questa narra-
zione; eppure, già nel Discorso inaugurale del 1818, Hegel la indicava 
come destinataria privilegiata di un nuovo mondo e di un nuovo spi-
rito, all’alba della loro manifestazione. La via d’uscita non consiste 
nel confidare che i giovani possano, da soli, corrispondere al «nuovo 
spirito sostanziale della nostra epoca»798. Essi devono invece trasfor-
marsi, liberarsi dalla vanità e assumere su di sé il lavoro dello spirito, 
la fatica del concetto. A questo atteggiamento Hegel dà un nome pre-
ciso: lo studio. Il testo filosofico deve garantire una simile modalità di 
partecipazione. E può farlo soltanto nella forma del discorso scienti-
fico, che porta con sé tutte le implicazioni della sua esecuzione, a dif-
ferenza di altre forme di sapere.

Da ciò derivano due conseguenze decisive. La prima è che la filo-
sofia hegeliana si distingue nettamente da altri tentativi di affronta-
re l’antinomia della filosofia nella filosofia classica tedesca. Ciò che 
Hegel realizza discorsivamente complica radicalmente il problema 
dell’antinomia: non rimane escluso il ‘fuori’ dell’organizzazione del 
sapere, delle soggettività e delle scene in cui la filosofia si esercita, 

797  Enz, §19 Z; trad. it. di V. Verra, pp. 150-151.
798  D1818, p. 17; trad. it., p. 224.



405

ma viene riscoperto come parte integrante del modo in cui la filoso-
fia si dimostra come scienza. In questo senso, la distinzione kantiana 
fra conoscenza razionale e conoscenza storica, fra concetto scolasti-
co e concetto cosmico della filosofia, viene ulteriormente problema-
tizzata.

È vero che anche Kant, e dopo di lui Fichte e Schelling, si rivolgo-
no alla gioventù e lo fanno a partire da una responsabilità educativa 
ed etica. Lo si vede, ad esempio, nel §50 della Metafisica dei costumi, 
dove Kant discute l’insegnamento in termini esplicitamente dialogi-
ci799. Tuttavia, a differenza di Hegel, Kant non elabora una pragma-
tica del testo capace di giustificare fino in fondo l’esecuzione di ciò 
che tematicamente descrive. Né collega ciò che emerge dalla pratica 

799  Cfr. MS, p. 478; trad. it., p. 579: «Quanto ora alla dottrina del metodo 
(poiché ogni dottrina scientifica deve essere metodica, altrimenti procede-
rebbe in modo caotico), essa non può essere frammentaria, ma deve essere 
sistematica se si vuole che la dottrina della virtù costituisca una scienza. Es-
sa può però procedere o in modo acroamatico, se coloro a cui è destinata so-
no semplici uditori, oppure in modo erotematico, cioè il maestro interroga 
gli allievi a proposito di ciò che vuole insegnar loro. Questo metodo erote-
matico è, a sua volta, un insegnamento o di tipo dialogico, che interroga la 
ragione, o catechetico, che interroga semplicemente la memoria degli allievi. 
Infatti, se qualcuno vuole interrogare la ragione di un altro a proposito di un 
certo argomento, ciò non può accadere se non in modo dialogico, implican-
te cioè che il maestro e gli allievi si interroghino e si rispondano reciproca-
mente. Il maestro guida con le sue domande il corso dei pensieri dell’allievo 
in maniera tale da consentirgli di sviluppare in se stesso l’attitudine a certi 
concetti grazie ai casi che gli sottopone (il maestro è la levatrice dei pensie-
ri dell’allievo). L’allievo, che in questo modo diventa conscio della facoltà 
di pensare da sé, con le sue controdomande (circa aspetti oscuri o dubbi su 
certe proposizioni) dà al maestro l’occasione di imparare – docendo discimus 
– come porre meglio le sue domande. Costituisce infatti un’esigenza propria 
della logica, anche se non ancora sufficientemente accolta, quella di elabo-
rare anche le regole relative a come cercare in modo opportuno, vale a dire 
regole sempre valide non soltanto per i giudizi determinanti, ma anche per i 
giudizi provvisori (iudicia praevia), per mezzo dei quali si è condotti ai pen-
sieri. Una dottrina che può essere indicativa anche per lo stesso matematico 
in vista delle sue scoperte e che peraltro egli applica spesso».



406

didattica al senso stesso del discorso filosofico. Questa reticenza di-
pende, come discusso nel capitolo primo, dalla netta distinzione fra 
testo a stampa e lezioni – distinzione che investe però nientemeno 
che la ragione e la filosofia. Hegel, invece, concepisce un testo che 
sviluppa dall’interno le dinamiche di (i) organizzazione del sapere, di 
(ii) oggettivazione della scena in cui si riproduce come sapere forma-
le e critico, (iii) della produzione del destinatario, implicandolo in un 
processo di giustificazione del sapere che, nel suo stesso esporsi, mo-
stra alla soggettività come essere pienamente contemporanea al pro-
prio tempo, in modo critico. Inoltre, invece di legittimarsi a partire 
dall’immagine che sorge nel suo presentarsi come pratica liberatoria 
e come critica – che rischia di renderla una teoria su come il mondo 
dovrebbe essere –, il testo elabora il proprio compito facendo proprie 
le contraddizioni della sua riproduzione.

La seconda implicazione riguarda però la difficoltà propria di que-
sto lavoro. La forma che la filosofia assume a Berlino comporta infatti 
un risultato fondamentale, che però si lega essenzialmente a una ten-
sione decisiva: quella con il modo in cui la filosofia si esegue e si ri-
produce come discorso metodico riconoscibile. Tale tensione emerge 
per almeno due ordini di ragioni.

In primo luogo, il guadagno non è mai univoco. Chi si accosta 
alla filosofia lo fa con motivazioni diverse: per comprendere razio-
nalmente il diritto mentre amministra la giustizia, avere una com-
prensione del concetto di organismo, liberarsi dai presupposti che si 
accompagnano alla fruizione contemporanea dell’arte. L’analisi delle 
strategie discorsive dell’Enciclopedia mostra che chi attraversa que-
sto percorso riceve sempre qualcosa di più articolato rispetto a ciò 
che cercava inizialmente. Anzitutto, impara a distaccarsi dal contin-
gente e a rivolgere lo sguardo all’universale, rendendo esplicito ciò 
che prima rimaneva implicito, ma già operante, nel suo approccio te-
oretico e pratico al mondo. Impara inoltre a seguire l’articolazione 
verace delle determinazioni che animano le scienze positive800 – le 

800  A proposito del rapporto tra filosofia sistematica e scienze positive, nel-
la lettera a von Raumer Hegel osserva in modo pregnante che «una filosofia 
scientificamente sviluppata rende già nel suo stesso ambito giustizia al pen-
siero determinato ed alle conoscenze approfondite, e il suo contenuto, l’u-



407

categorie del diritto (atto intenzionale, libertà, pena) o della teologia 
(culto, redenzione, trinità), per esempio. Ma soprattutto viene espo-
sto a un guadagno ulteriore e meno immediato: nel lavoro auto-cri-
tico, necessariamente sistematico, di rideterminazione del compito 
stesso della filosofia fa esperienza di ciò che è la formazione e di cosa 
può essere la libertà.

Hegel insiste: una cosa è avere rappresentazioni, un’altra è avere 
pensieri sopra le rappresentazioni801. I pensieri (Gedanken) non sono 
solo essenziali per le scienze positive, ma anche per la vita quotidia-
na, in un tempo in cui «ciò che deve valere non vale più per la forza 
[Gewalt], meno per l’abitudine o il costume, ma per la comprensione 
e la giustificazione»802. Come ricorda l’Introduzione all’Enciclopedia, 
«la filosofia pone, al posto delle rappresentazioni, pensieri, catego-
rie»803. Ma i pensieri non costituiscono il risultato ultimo del proces-
so. Alla fine della scienza, non si comprende soltanto il funzionamen-
to della volontà libera (come giuristi), dell’organismo vivente (come 
biologi) o della Trinità (come teologi). Si è piuttosto fatta esperien-
za di ciò che significa praticare il pensiero in modo auto-critico: un 
pensiero che non presume la propria contemporaneità, ma assume le 
contraddizioni del mondo di cui fa parte e le sottopone a una critica 
immanente, performandole nel proprio discorso. Questo è, per He-
gel, il concetto (Begriff), che la filosofia pone «più propriamente» al 
posto delle rappresentazioni804 – un lavoro cui «non tutti, anzi, piut-

niversale dei rapporti spirituali e naturali, porta di per sé immediatamente 
sulle scienze positive» (Briefe II, p. 101; trad. it. in SB, p. 117). A loro volta, le 
scienze positive mostrano alla filosofia quel contenuto «in ulteriori sviluppi 
e applicazioni, tanto che, inversamente, lo studio di esse si dimostra neces-
sario per una conoscenza approfondita della filosofia» (ibidem).
801  Cfr. Enz, §3 A; trad. it., p. 6: «Ma, col possedere rappresentazioni, non 
però si conosce ancora il loro significato pel pensiero, cioè non ancora si 
conoscono i pensieri e concetti loro corrispondenti. Reciprocamente, altro 
è aver pensieri e concetti ed altro sapere quali sieno le rappresentazioni, le 
intuizioni e i sentimenti che loro corrispondono».
802  VPhR III, p. 1464.
803  Enz, §3 A; trad. it., p. 6.
804  Ibidem.



408

tosto pochi, si sottomettono»805. Lo studio della filosofia consente al-
lora di imparare a lavorare su questo universale lungo un percorso 
che, per essere filosofico, non si limita a fornire determinazioni di 
pensiero, ma interroga la propria esposizione, la riformula e ne apre 
la riesecuzione alla luce della coscienza formale che progressivamen-
te emerge. Questo consente una liberazione critica dai presupposti 
che accompagnano l’organizzazione della filosofia come sapere.

In secondo luogo, il risultato della filosofia non è un che di de-
finitivo, che possa essere posseduto una volta per tutte senza ulte-
riore lavoro. L’esperienza del testo è un passaggio, dal formale allo 
speculativo, che deve essere sempre eseguito fino in fondo, proprio 
per la natura discorsiva – e non immediata, intuitiva – della verità. 
Comprendere l’esecuzione discorsiva nella sua verità richiede una 
decisione che rilancia e approfondisce la decisione iniziale, compiuta 
all’inizio della scienza, di resistere alla tentazione di proiettare sullo 
svolgimento della scienza le proprie categorie, o di cercare rifugio, 
di fronte all’estraniazione che la filosofia comporta, presso le rap-
presentazioni. Alla fine della scienza, invece di fermarsi alle deter-
minazioni di pensiero – che sono già molto, perché permettono alle 
soggettività formate di diventare consapevoli delle rappresentazioni 
entro cui si muovono e delle forme (come quella del giudizio) che le 
trattengono dal pensare davvero le trasformazioni del loro mondo 
in crisi –, si apre una nuova decisione: concentrarsi sull’esecuzione 
speculativa e su ciò che essa produce nel rapporto con il proprio hi-
storisch.

La consapevolezza di questa dimensione auto-critica comporta, 
infatti, anche la rideterminazione critica di ciò che è propriamente 
risultato del sapere: non un dato che si possa apprendere scolastica-
mente una volta per tutte, ma la possibilità di comprendere – nell’e-
sempio dell’Enciclopedia – che cosa significhi formarsi alla luce di un 
sapere consapevole dei propri presupposti, tanto sul lato apparente-
mente ‘interno’ (oggetto, forma, metodo) quanto su quello ‘esterno’ 
(organizzazione come sapere insegnabile, soggettività implicate, sce-
ne di riproduzione). Mostrare l’interdipendenza di questi due ‘lati’, e 

805  Enz, p. 13; trad. it., p. LXXXVIII.



409

anzi problematizzare l’impostazione teorica che li tiene separati, è, 
per Hegel, parte integrante dello statuto della filosofia.

Hegel stesso è consapevole di questa difficoltà, come si vede in un 
passo della Prefazione alla terza edizione dell’Enciclopedia:

la rapidità con la quale è stata esaurita la seconda edizione di questa 
guida enciclopedica, che non rende facile lo studio della filosofia nella 
determinazione che ne è stata data precedentemente [welcher das 
Studium der Philosophie nach seiner oben angegebenen Bestimmung 
nicht leicht macht], mi ha dato la soddisfazione di vedere che, al di 
fuori del frastuono provocato dalla superficialità e dalla vanità, ha 
avuto luogo una più calma e gratificante partecipazione, che mi 
auguro accompagni adesso anche questa nuova edizione806.
Nell’augurio rivolto alla nuova edizione, affiora, in controluce, un 

pensiero più severo: lo studio della filosofia – e la partecipazione 
che esso implica – è qualcosa che il testo stesso «non rende facile»807.  
Nemmeno chi lo affronta seriamente, seguendone fino in fondo le li-
nee, può dirsi per questo automaticamente consapevole della verità 
dell’esperienza compiuta. Non perché gli manchi qualcosa, ma per-
ché è chiamato a un atto ulteriore di decisione: tornare su ciò che, 
nell’esposizione discorsiva, appariva solo come possibilità, percorre-
re le strade laterali che rideterminano l’intera narrazione, aprendosi 
così alla comprensione del modo in cui la filosofia produce al proprio 
interno ciò che deve criticare, liberandosi dal rischio di riprodurre 
inconsapevolmente le forma di ciò che intende mettere in questione. 
Dirsi liberi, nell’esposizione della filosofia, è possibile solo attraverso 
l’esercizio faticoso dell’esecuzione di un sapere che rielabora critica-
mente il proprio primo apparire (historisch2), che produce e insieme 
critica le forme intellettuali (historisch3) in cui trova espressione, pur 
inadeguata, il bisogno di trasformazione contemporaneo. La filosofia 
speculativa, nell’esempio dell’Enciclopedia indagato in questo volu-
me, non offre dunque un’esperienza univoca, ma molteplice nei suoi 
risultati – e l’ultimo, strutturalmente, è il più arduo da comprendere 
nelle sue implicazioni.

806  Enz, pp. 31-32; trad. it., p. CIII.
807  Ibidem.



410

Il punto decisivo è che questa dialettica, tra la filosofia e il mon-
do di cui dovrebbe offrire la comprensione più articolata, è inscrit-
ta nella forma discorsiva che la filosofia assume a Berlino. Se le cose 
stanno così, si mostra che la filosofia non solo può entrare in conflit-
to con le regole della propria riproduzione – contra Bourdieu – ma 
inscena questa tensione nel cuore stesso del proprio discorso. Non si 
limita, cioè, a constatare uno stato di cose che la ostacolerebbe; tema-
tizza quella dialettica nel lavoro filosofico. La problematizzazione di 
ciò che rende riconoscibile il discorso filosofico, e delle contraddizio-
ni generate dal bisogno di oggettivare la scena della sua esecuzione 
in modo filosofico, non è, dunque, un ostacolo esterno che la filosofia 
dovrebbe evitare, ma parte integrante della sua antinomia.

Per Hegel, questa tensione non è però segno di un sapere esote-
rico né di un compiacimento intellettuale che rivendichi una pre-
sunta separatezza dal mondo. Non appartiene, insomma, alle forme 
di «scientificità e scienze prive di interesse»808, della vecchia logica e 
della metafisica, discipline pur ricche di contenuti ma incapaci di tra-
dursi in forme adeguate alla comprensione delle trasformazioni del 
presente. Al contrario, essa testimonia la resistenza di Hegel a ridur-
re la filosofia a qualcosa di edificante, confezionato per risultare più 
accessibile o appetibile, e quindi utile alla riproduzione di un sapere 
in sintonia tanto con il bisogno verso la partecipazione con cogni-
zione a ciò che riguarda lo spazio etico quanto con la diffidenza cre-
scente verso il conoscere razionale, metodico e faticoso. Contro una 
simile tentazione – che per Hegel equivarrebbe alla vera fine della fi-
losofia, alla sua «morte»809, per parafrasare Kant –, la filosofia deve 
invece mantenere ferma la propria specificità, che è la determinatez-
za del pensiero: «compito della filosofia – scrive – dev’essere giusti-
ficare ciò che ha valore per la conoscenza, coglierlo e comprenderlo 
in pensieri determinati e quindi proteggerlo da oscure deviazioni»810. 
Solo quando assume un andamento metodico, capace di sostenere e 
sviluppare le contraddizioni che emergono nei contenuti e nella for-

808  Briefe II, p. 97; trad. it. in SB, p. 113.
809  TP, p. 398; trad. it., p. 265.
810  Briefe II, p. 101; trad. it. in SB, p. 118.



411

ma della propria indagine, la filosofia «acquista tanto più possibili-
tà di essere insegnata, […] [e diventa] chiara [deutlich], comunicabi-
le [mitteilbar] e capace di divenire un bene comune [Gemeingut]»811. 
Ma un simile risultato comporta un vincolo severo: ogni fatto, ogni 
istanza che si presenta come historisch – inclusa la stessa organizza-
zione del discorso filosofico, il terreno su cui dichiara di operare, e 
le soggettività che forma – devono essere ripresi criticamente come 
problema interno al processo attraverso cui la scienza si giustifica. 
Le forme non accompagnano i contenuti dall’esterno, ma sono par-
te integrante della loro articolazione: è in esse che si gioca la forza 
trasformativa della filosofia, che non rimane un’aggiunta accessoria 
bensì si installa nel processo della dimostrazione filosofica812.

Proprio quando la tensione sembra massima, si delineano le coor-
dinate di una riformulazione hegeliana della filosofia in senso cosmi-
co, e non più scolastico, come forma in cui prende corpo l’antinomia 
stessa della filosofia. Il contenuto della filosofia, scrive Hegel, «non 
è altro se non quello che originariamente s’è prodotto e si produce 
nel dominio dello spirito vivente, e divenuto mondo»813. Non presen-
ta una dottrina già confezionata, un inventario di contenuti stabili-
ti ab initio, che le soggettività dovrebbero memorizzare senza venir 
messe in questione nel processo di apprendimento. Si tratta piutto-
sto di un modo di abitare il mondo, che è cosmico perché non elude 
la domanda sulle modalità di trasmissione del sapere e della parteci-
pazione alla verità, né presuppone la funzione trasformativa della fi-
losofia. La capacità di comprensione razionale non si misura, infatti, 
nella costruzione di un ideale, come se la filosofia potesse ergersi in 
una torre d’avorio e stabilire come il mondo dovrebbe essere, separa-
ta da ciò che è chiamata a comprendere, bensì si misura nel mondo. 

811  Briefe II, p. 100; trad. it. in SB, p. 117. Trad. leggermente modificata.
812  Questo è il compito che, per Hegel, deve adempiere l’università, quel-
lo di «un’acquisizione di conoscenze determinate» (ivi, p. 318), possibile solo 
«quando prenda un determinato andamento metodico, che comprenda e ordi-
ni il particolare» (ibidem). E aggiunge, a proposito della filosofia: «in questa 
forma soltanto tale scienza, come ogni altra, può essere insegnata» (ibidem).
813  Enz, §6; trad. it., p. 9.



412

Ha perciò, una dimensione fondamentalmente cosmica, anche se ciò, 
come ha mostrato opportunamente Nuzzo, non riguarda più «una 
questione di fini umani, né di una determinazione dell’essere umano 
(Bestimmung)»814.

La prestazione della filosofia viene performata nel testo, che isti-
tuisce, nel suo esporsi, le regole della propria esecuzione – per i con-
tenuti e le forme, per il metodo che sviluppa mentre indaga, per 
l’organizzazione del sapere che costruisce, per le soggettività che si 
lasciano trasformare e per le scene in cui la filosofia appare come 
sapere formativo e critico. Nel suo discorso, la filosofia tematizza le 
condizioni della propria riproduzione, senza lasciarsi catturare dalle 
immagini che ripetono inconsapevolmente cortocircuiti non piena-
mente auto-critici. Non si arresta, dunque, prima di esaminare tali 

814  Su questo punto sono debitrice alla lettura proposta da Nuzzo in Hegel’s 
Idea of Philosophy and the World at the End, pp. 28-29. Dopo aver osserva-
to che in Hegel ««manca ogni riferimento alla nostra Bestimmung umana, 
al sommo fine della ragione e, cosa decisiva, al loro radicamento nel mon-
do» (ibidem), Nuzzo mostra come – a differenza di Kant, che, nel definire il 
«fine supremo» della ragione come l’intera Bestimmung dell’essere umano 
(KrV, B868/A840), concepisce la filosofia nel suo senso cosmico in relazio-
ne al mondo come totalità in cui la nostra destinazione si iscrive e deve tro-
vare riconoscimento, e che costituisce il fondamento della filosofia morale, 
dell’antropologia e della storia – per Hegel si dà un solo mondo. Nel presen-
te capitolo, la «fine» in questione non riguarda il mondo alla fine (come nel 
contributo di Nuzzo), bensì il limite che investirebbe la filosofia, nella sua 
presunta incapacità di oggettivare fino in fondo la scena da cui parla – un 
limite che, articolato in dialogo all’accusa fatta da Bourdieu, rischia di esse-
re confermato, se non si esamina come l’esecuzione discorsiva è in grado di 
giustificare l’antinomia della filosofia, pensando la sua oggettivazione sen-
za però riprodurre le strutture e le forme che intende criticare. L’indagine 
sull’esecuzione del discorso filosofico non serve ad eliminare qualsiasi rife-
rimento a una ‘fine’, bensì a riscriverla nei termini del rischio, sempre risor-
gente per la filosofia, di diventare qualcosa di altro da sé: un che di soltanto 
storico o di soltanto scolastico, per rimanere alle forme dell’antinomia esa-
minate in questo studio, ma anche un sapere non critico, un discorso al ser-
vizio di un potere esterno, o una forma di edificazione pensata per soddisfa-
re le attese di un pubblico.



413

condizioni filosoficamente – come se dovesse preservarle per garan-
tirsi una sopravvivenza indiscussa – ma, al contrario: (i) ridetermina 
discorsivamente il proprio compito formativo e critico (riconoscen-
do, ad esempio, le astrazioni come astrazioni), facendo i conti con lo 
storico del suo discorso; (ii) pensa la rottura con le proprie condizio-
ni di riproduzione – fino alla possibilità della propria fine, nel mol-
tiplicarsi di saperi e pratiche che procedono in tutt’altra direzione e 
che non oppongono alla partecipazione ostacoli paragonabili a quelli 
della filosofia – non come un punto cieco da occultare, ma come una 
dimensione costitutiva del suo stesso discorso.

In questo senso, allora, nell’esecuzione discorsiva non si tratta 
della fine della filosofia come trasformazione in qualcosa d’altro (per 
esempio in sociologia), bensì della modalità con cui essa si giustifica 
filosoficamente, assume su di sé il rischio, connaturato alla discorsivi-
tà, di diventare qualcosa di altro da sé e dimostra la propria specifici-
tà precisamente in questo corpo a corpo.





415

CONCLUSIONI

Il proposito di questo studio è stato indagare la filosofia hegeliana 
a partire dalla forma specifica che il suo discorso assume nel periodo 
berlinese (1818-1831). Tale analisi ha richiesto di esaminare in quale 
misura la filosofia sia in grado di giustificare, in modo auto-critico, 
ciò che è implicato nella propria esecuzione: vale a dire, di rendere 
conto, nel medesimo processo, del suo essere un sapere giustificato, 
una scienza, e un sapere che si può imparare e insegnare, una prati-
ca di formazione delle soggettività, che si produce e riproduce in de-
terminate scene.

La tesi avanzata è che, nel modo in cui Hegel pensa il nesso tra 
la scienza e ciò che è implicato nella sua esecuzione come sapere, si 
delinei una diversa configurazione delle forme di antinomia che ca-
ratterizzano la filosofia: non solo l’antinomia tra la filosofia come di-
sciplina – un sapere delimitato da regole che normano ciò che può 
essere riconosciuto come ‘filosofico’, e dunque trasmesso, insegnato, 
appreso – e il suo continuo strabordare rispetto a ciò in cui essa si 
esercita (gli atti del suo insegnamento, lo stile del suo discorso, le isti-
tuzioni in cui ha luogo); ma, soprattutto, l’antinomia tra l’interno del-
le sue procedure di giustificazione e l’esterno delle soggettività che 
forma e delle scene in cui si riproduce.

Per comprendere come Hegel abbia tematizzato e problematizza-
to tali configurazioni dell’antinomia della filosofia, lo studio si è arti-
colato in cinque capitoli. Ciascuno di questi ha analizzato i nodi teo-
rici dell’antinomia per mezzo di affondi progressivi nella questione, 
avvicinando a una formulazione filosofica del problema e chiarendo, 
dall’interno, la forma dell’esecuzione del discorso. Da un punto di vi-



416

sta metodologico, la ricerca si è servita di due coppie concettuali ri-
correnti nel dibattito della filosofia classica tedesca, al fine di mettere 
a fuoco la specificità della proposta teorica hegeliana: la distinzio-
ne tra storico (historisch) e razionale, analizzata nella prima parte, e 
quella tra scolastico e cosmico, discussa nella seconda.

Nel Capitolo primo (L’antinomia della filosofia nella filosofia clas-
sica tedesca) si è proceduto a circoscrivere la questione attraverso 
una contestualizzazione preliminare della domanda sull’antinomia 
che attraversa la filosofia, prendendo in esame le Lezioni sull’enciclo-
pedia filosofica di Kant (1775), il discorso filosofico popolare e scien-
tifico di Fichte, con particolare attenzione alla Via verso la vita be-
ata (1806), e le Lezioni sul metodo di studio accademico di Schelling 
(1803). L’obiettivo è stato quello di articolare il concetto di filosofia 
che emerge dalla pratica dell’insegnamento a lezione e confrontarlo 
con il modo in cui esso trova giustificazione nelle riflessioni teoriche 
di questi autori.

Per quanto riguarda Kant, le Lezioni sull’enciclopedia filosofica si 
basano su un compendio che costituisce la base dell’insegnamento 
e che Kant non si limita a dettare, ma discute criticamente. Da que-
sta pratica scaturisce un concetto di filosofia coerente con la critica 
kantiana dello historisch come mera memorizzazione di sistemi al-
trui, assunti come dati. Tuttavia, tale gesto critico non sembra essere 
pienamente integrato nel quadro teorico di Kant, né si riassorbe del 
tutto nella distinzione tra conoscenza razionale e conoscenza storica. 
L’esame delle lezioni e dei luoghi kantiani in cui viene tematizzato il 
concetto di filosofia ha così permesso di far vedere come la dimensio-
ne performativa e critica del discorso non sia pienamente valorizzata 
per determinare la realtà della filosofia, prevalendo una netta separa-
zione tra l’attività di insegnamento e quella scritta, che per Kant rap-
presenta il veicolo esclusivo del progresso della scienza.

Per introdurre la specificità del testo hegeliano, è stato sviluppato 
un confronto con la prassi di riforma della lezione proposta da Fichte 
e da Schelling. La sua analisi ha mostrato come la riflessione della fi-
losofia su se stessa non possa eludere il problema della propria ripro-
duzione e trasmissibilità, in quanto sapere che può essere insegnato 
e appreso. Al tempo stesso, il confronto con Kant, Fichte e Schelling 



417

ha consentito di far emergere la differenza irriducibile della propo-
sta teorica hegeliana berlinese: la necessità, per la filosofia, di rende-
re conto da sé del concetto di filosofia che la sua stessa esecuzione 
genera, e di ciò che è implicato nella sua produzione e riproduzione 
come discorso riconoscibile.

Il capitolo si è infine concluso introducendo la scelta metodologi-
ca che orienta l’intero studio: affrontare il ‘sistema berlinese’ al mo-
do di un problema che si dà nei corsi di lezione, nei compendi e nei 
testi scientifici a stampa. Tale prospettiva ha condotto a individua-
re nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio la candida-
ta più adatta a rendere visibile la specificità di un discorso filosofico 
che deve essere insieme sistematico e autocritico rispetto alla propria 
esecuzione, a motivo del suo presentarsi tanto come un compendio 
destinato all’insegnamento, quanto come un nuovo metodo della fi-
losofia.

Il Capitolo secondo (L’Enciclopedia delle scienze filosofiche – in 
compendio) è stato dedicato alla presentazione della novità introdotta 
da Hegel. Da un lato, l’Enciclopedia è stata contestualizzata in conti-
nuità con la tendenza, tipicamente post-kantiana, a elaborare nuove 
pratiche per fare filosofia, alternative alla mera riproduzione del mo-
dello scolastico di formazione del discorso filosofico. Dall’altro, si è 
valorizzata la provocazione hegeliana di scrivere un compendio che 
assumesse su di sé l’onere di riformulare filosoficamente il problema 
dell’historisch senza semplicemente lasciarselo alle spalle, ma giusti-
ficandolo filosoficamente, chiarendo in che modo il conoscere razio-
nale si rapporti al suo apparire. In questa prospettiva, l’historisch non 
riguarda più soltanto altri sistemi filosofici, ma indica la forma stessa 
in cui la scienza appare come sapere che può essere insegnato e ap-
preso. L’esame preliminare dello stato degli studi sull’Enciclopedia ha 
reso evidente come la critica abbia spesso trascurato la natura ibri-
da del testo – pensato insieme come compendio per le lezioni e co-
me esposizione sistematica della filosofia – senza rendere giustizia 
alla fecondità teorica di tale duplicità. È proprio questa compresenza, 
a lungo marginalizzata dalla letteratura critica, che è stata elevata a 
problema, riconoscendovi un modo specifico e fecondo di pensare lo 
statuto della filosofia stessa.



418

Il capitolo si è concluso, infine, con una discussione prelimina-
re del modo in cui Hegel tematizza il problema del discorso filosofi-
co, nelle lettere e in luoghi testuali come il Concetto preliminare. Tali 
analisi hanno permesso di mettere in luce, in forma paradigmatica e 
introduttiva, alcuni cortocircuiti fondamentali attraverso cui si deli-
nea la proposta teorica hegeliana a Berlino.

Il Capitolo terzo (L’organizzazione discorsiva del sapere), che con-
clude la prima parte del lavoro, si è concentrato su una specifica for-
ma di ‘esteriorità’ che abita l’antinomia della filosofia: le regole di 
formazione che consentono alla filosofia di organizzarsi come un 
sapere riconoscibile. L’analisi è stata condotta a partire da un caso 
esemplare, volto a illuminare il modo in cui si struttura il discorso 
filosofico nell’Enciclopedia: la logica. La scelta si giustifica per due 
motivi principali. In primo luogo, la logica è la scienza filosofica di 
cui Hegel offre il maggior numero di esposizioni differenti – in for-
ma di compendio, di corso di lezione e come Scienza della logica – e 
che, aprendo il sistema, affronta i problemi più radicali dell’impianto 
sistematico. In secondo luogo, essa consente di chiarire con signifi-
cativa precisione tre livelli in cui il termine historisch è all’opera nel 
testo. Nel primo senso, definito historisch1, esso indica ciò che è pu-
ramente fattuale, ciò che è preso come dato senza che se ne conosca 
la genesi. Nel secondo senso, historisch2, designa invece il primo ap-
parire della scienza come sapere: un apparire che porta con sé una 
dimensione che dev’essere giustificata, affinché non resti sullo sfon-
do come presupposto. Nel terzo senso, historisch3, è un prodotto della 
scienza nel suo processo di giustificazione.

L’esame della strategia testuale con cui l’Enciclopedia affronta il 
problema della sua giustificazione si è rivolto anzitutto ad un proble-
ma specifico: la divisione del materiale, ossia la partizione prelimina-
re della scienza. A partire da qui, la ricerca ha dimostrato come l’e-
levazione (Erhebung) di questa divisione – cioè la sua giustificazione 
– ridetermini le coordinate preliminari in cui si introduce un’orga-
nizzazione del sapere dipendente dal concetto. È emerso che la divi-
sione non rappresenta l’ultima parola, né la più adeguata, sull’ordi-
namento del sapere. Tale compito spetta al metodo, che non compare 
alla fine della scienza come una sorta di appendice, ma richiede una 



419

ri-esecuzione del sapere stesso, che mobilizza le coordinate entro cui 
viene formulata la questione filosofica.

In secondo luogo, il capitolo ha indagato come la giustificazione 
della filosofia superi l’organizzazione metafisico-scolastica del sape-
re proprio nel momento in cui ne riprende la forma, per decostruirla 
dall’interno. È in questo contesto che si colloca la discussione delle 
«definizioni dell’assoluto»815 (§85) – dette anche «definizioni metafi-
siche di Dio»816 –, prodotte nel processo di giustificazione della scien-
za. Tali definizioni sono state interpretate come historisch3: si collo-
cano a un livello ulteriore rispetto allo historisch2, perché vengono 
generate strategicamente all’interno della scienza per presentare, e 
insieme superare, una modalità scolastica di organizzazione del sa-
pere. La loro funzione è dunque critica e costruttiva a un tempo. Me-
diante la presentazione e la confutazione di quella maniera scolastica 
di organizzare il sapere (basata sull’ordo definitionum e sull’ordo pro-
positionum), l’Enciclopedia ne indica l’insufficienza immanente, de-
costruendola dall’interno – dalla forma del giudizio (§30 del Concetto 
preliminare) alla critica della definizione e del teorema, prima dell’I-
dea (§166). Altrettanto, nel criticare quella forma, critica di fatto an-
che la forma attraverso cui ha proceduto ad esporsi – attraverso le 
definizioni dell’assoluto –, e si rivela dunque auto-critica.

La domanda iniziale sul concetto di filosofia è stata così riformu-
lata: quale concetto di filosofia emerge da un discorso che, nel giu-
stificare il proprio apparire (historisch2), fa ricorso a un historisch3? 
Il suo esame ha svelato l’insistere di ulteriori ‘esteriorità’, implica-
te nel discorso filosofico e con cui esso deve confrontarsi per essere 
auto-critico: la formazione delle soggettività e le scene della sua ri-
produzione. È questa nuova domanda che apre la seconda parte del-
lo studio.

Il Capitolo quarto (La formazione della soggettività) è stato dedi-
cato alla dinamica di formazione delle soggettività, messa in atto dal-
la strategia testuale dell’Enciclopedia. Tale dinamica è trasformativa, 
poiché costringe il soggetto a riconoscere i processi di determinazio-

815  Enz, §85; trad. it., p. 100.
816  Ibidem.



420

ne che lo attraversano e che tende a considerare sotto il proprio con-
trollo. La sua analisi mette in questione non solo la distinzione tra 
storico e razionale, ma anche quella tra scolastico e cosmico. Il capitolo 
ha infatti mostrato come lo sviluppo della scienza non si distingue, in 
ultima analisi, dalla giustificazione critica del suo apparire alla sog-
gettività, la quale non è semplicemente presupposta.

In questo contesto, è stato possibile approfondire ulteriormente le 
implicazioni del ricorso all’historisch3 nella scienza, e del ruolo che la 
forma della definizione svolge come modalità ordinaria di procede-
re nel mondo, una modalità che, tuttavia, ostacola la comprensione 
delle trasformazioni in cui la soggettività è implicata. La produzione 
e la critica di tale forma costituiscono un processo che investe radi-
calmente il soggetto, non solo rideterminando il significato di ciò che 
crede di sapere – termini come finito, infinito, sostanziale, oggettivo, 
soggettivo –, ma anche esponendolo a una messa in questione del suo 
modo di orientarsi nel mondo. Mentre si fa scienza, la filosofia lo de-
centra, lo espone ripetutamente a una perdita da cui non può riparar-
si (come in un sapere scolastico). Tale perdita non è un effetto acces-
sorio, ma un elemento strutturale del sapere filosofico, inseparabile 
dalla sua articolazione come sapere consapevole del proprio prodursi 
e riprodursi. L’auto-critica alla forma della Darstellung si rivela così 
anche una critica alla soggettività: una critica che non si limita a pre-
sentarsi come tale, muovendo da una certa immagine del rapporto 
tra la scienza e il soggetto, ma riflette sul proprio apparire, per evita-
re di riprodurre surrettiziamente, nella propria esecuzione, i presup-
posti dei procedimenti che intende superare.

A chiudere l’indagine è il Capitolo quinto (Fine della filosofia: Bil-
dung e critica), che affronta il problema delle condizioni di esistenza 
e di legittimità della filosofia, ovvero ciò che ne rende possibile la ri-
produzione. Interrogare filosoficamente questo ‘fuori’ della filosofia 
significa approfondire la sua esecuzione senza ridurla all’immagine 
che essa stessa produce, quando si presenta nel suo compito di for-
mazione e di diagnosi critica del presente.

Per analizzare il primo aspetto, il capitolo ha indagato i cortocir-
cuiti che emergono quando la filosofia si concepisce come Bildung 
formale, volta a insegnare ad avere a che fare con l’universale, e co-



421

me parte delle dinamiche di Bildung che strutturano lo spazio etico. 
Per chiarire invece la funzione critica della filosofia, sono state di-
scusse le tensioni che accompagnano la presentazione del suo compi-
to diagnostico, quello di pensare un tempo in crisi e di lavorare sulle 
astrazioni che lo attraversano. Il ritorno sull’historisch3 ha permesso, 
a questo livello, di approfondire il rapporto tra speculativo e astrat-
to, mostrando come l’esecuzione del discorso filosofico costringa a 
rideterminare le coordinate introduttive entro cui tale rapporto vie-
ne presentato. Il compito della filosofia si rivela così come il lavoro 
critico all’interno delle contraddizioni del proprio tempo, che non ri-
vendica una posizione già emancipata dalle condizioni della propria 
riproduzione, ma esibisce performativamente, nel proprio discorso, le 
tensioni che attraversano la sua stessa configurazione storica. In que-
sto modo, la filosofia forma criticamente soggettività capaci di essere 
a tempo con ciò che si produce nel mondo che abitano.

Aver chiarito come la filosofia possa giustificare la propria presta-
zione senza presupporre i modi della sua produzione e riproduzione, 
le scene in cui essa si realizza, le soggettività che forma o il bisogno 
cui risponde in un tempo di crisi, ha consentito di guadagnare una 
modalità propriamente filosofica di pensare la sua oggettivazione. Il 
punto di arrivo di questa ricerca è, perciò, mostrare come la proposta 
teorica hegeliana consenta di pensare fino in fondo l’antinomia del-
la filosofia, formulandola filosoficamente senza ripetere le forme di 
cui essa stessa è critica. L’esame dell’Enciclopedia ha permesso di evi-
denziare il suo valore paradigmatico per un discorso più ampio sul 
sistema berlinese, precisando come quest’ultimo non si dia come un 
luogo compiuto, ma come un lavoro costante – secondo la tesi svi-
luppata in questo studio – sull’antinomia che attraversa la filosofia 
stessa, che trova diverse configurazioni (come lezioni, compendi, te-
sti a stampa). L’attraversamento di questa antinomia ha voluto evi-
denziare la posta in gioco di un lavoro faticoso di messa in questio-
ne radicale, che rende manifesto come ciò che sembra immune alla 
critica sia già intessuto, nel cuore stesso della sua operazione, di ciò 
rispetto a cui intende affermare la propria differenza. Questa fatica 
non ammette scorciatoie. E tuttavia, proprio nella sua esecuzione, la 
filosofia fornisce esempi decisivi di una liberazione effettiva, aprendo 



422

lo spazio a nuove possibilità di trasformazione, a nuovi inizi resi ac-
cessibili soltanto da un pensiero pienamente autocritico.

Il percorso compiuto, nella struttura complessiva ripercorsa qui, 
consente non solo di sintetizzare alcuni risultati raggiunti, ma la-
scia emergere un esito ulteriore, che riporta all’interrogativo da cui 
l’indagine ha preso le mosse: la formulazione dell’antinomia della 
filosofia, presa tra il suo inesauribile movimento di auto-interroga-
zione, che la ripiega su se stessa, e il margine esterno dei conflitti 
e delle condizioni che la attraversano – le scene, le pratiche, le for-
me istituzionali attraverso cui la filosofia si organizza, si trasmette e 
si riproduce come sapere. L’indagine svolta ha esplorato alcuni mo-
di fondamentali in cui la filosofia classica tedesca si è fatta carico di 
questa tensione, rilevando la differenza specifica della proposta teo-
rica hegeliana. Questa non riguarda solo il modo di pensare la rela-
zione fra interno ed esterno, rivelando come il ‘fuori’ insista in realtà 
sul margine interno della filosofia, ma investe la formulazione stessa 
dell’antinomia, non rimanendo nella distinzione iniziale tra interno 
ed esterno, bensì operandone una rideterminazione critica che è ne-
cessaria alla sua esecuzione discorsiva.

Da qui deriva, nondimeno, la possibilità di ripensare anche l’an-
tinomia tra la filosofia intesa come disciplina – circoscritta a conte-
nuti, metodi e canoni determinati – e il suo essere attività critica che 
continuamente oltrepassa i propri margini e rilancia se stessa oltre i 
propri risultati. Se si comprende come la filosofia non possa lasciar-
si catturare o segregare sulla base di un campo d’indagine separato 
una volta per tutte da quello degli altri saperi, proprio la sua natura 
discorsiva, e la consapevolezza riflessiva della propria esecuzione, la 
espongono però costantemente al bisogno di confrontarsi con la pro-
pria determinatezza, non trascurando i modi in cui si riproduce an-
che come sapere che può essere imparato e insegnato.

L’esigenza di pensare in termini problematici la disciplina – come 
forma che la filosofia ha assunto storicamente –, può offrire in questo 
senso un contributo al dibattito meta-filosofico contemporaneo, nel 
quale la questione della disciplinarità rimane per lo più sullo sfondo 
delle discussioni principali, come già rilevato in apertura. Questo va-
le, a mio avviso, anche per le posizioni più moderate, come quella di 



423

Daniel Stoljar, che, nel tentativo di affrontare la specificità della filo-
sofia come disciplina, ricorre a un (apparente) détour. Se, come egli 
osserva, ogni disciplina accademica tende a essere caratterizzata da 
un’emozione proprietaria, quella della filosofia sarebbe l’imbarazzo: 
«l’imbarazzo è un sintomo del fatto che la disciplina non si compor-
ta come una disciplina standard. Essa viola una norma sociale che 
collettivamente accetta»817. L’imbarazzo di cui parla Stoljar non è un 
sentimento privato, ma un affetto sociale818 che nasce dalla percezio-
ne di uno scarto rispetto ai modelli disciplinari condivisi – per esem-
pio, rispetto al paradigma del progresso cumulativo che caratterizza 
altre scienze, o alla risoluzione dei problemi secondo criteri di stabi-
lità concettuale. Stoljar individua diversi modi di reagire a tale imba-
razzo: negare che la filosofia sia diretta alla verità o alla conoscenza; 
oppure, come egli stesso suggerisce, «rifiutare le norme che provo-
cano l’imbarazzo fin dall’inizio, in altre parole: rifiutare di essere im-
barazzati!»819.

Il compito è piuttosto, a mio avviso, comprendere meglio que-
sto imbarazzo. Lo si può intendere in diversi modi: come una riven-
dicazione di un presunto eccezionalismo sociale, che distinguereb-
be un dipartimento di filosofia da altri dipartimenti; come sintomo 
di quella che Williamson definisce una «tentazione professionale»820 
che vorrebbe trasformare una differenza disciplinare in una differen-
za filosofica «profonda»821. Lo studio condotto qui intende propor-
re un’altra possibilità: comprendere in che modo la questione della 

817  D. Stoljar, Philosophical Exceptionalism & Philosophical Writing, «About 
the Workbench», 4/9/2023. Un’eccezione ulteriore, diversa, è costituita dal-
lo studio di M. Lewin, Metaphilosophie als einheitliche Disziplin, Berlin, J.B. 
Metzler, 2023, che però non si occupa approfonditamente della questione 
della disciplinarità della filosofia, bensì interroga la specificità disciplinare 
della metafilosofia.
818  E. Goffman, Embarrassment and Social Organization, «American Journal 
of Sociology», 62 (3), 1956, pp. 264-71.
819  Stoljar, Philosophical Exceptionalism & Philosophical Writing.
820  Williamson, Philosophy of Philosophy, p. 6.
821  Ibidem.



424

disciplinarità investa l’operazione stessa della filosofia, vale a dire 
il suo modo di procedere alla comprensione di sé, mentre si esegue, 
ponendola di fronte all’esigenza di non trascurare le forme attraver-
so cui essa si produce e si riproduce, se vuole essere pienamente au-
to-critica. Più precisamente, ciò significa riconoscere nella discipli-
narità una sfida interna alla filosofia e alla sua crisi attuale, che esige 
di essere tematizzata filosoficamente – ovvero, senza rimanere pri-
gionieri dei presupposti che sono implicati in una certa formulazione 
del problema, tra i quali figurano i modi in cui i saperi si organizza-
no a livello disciplinare, il genere di relazione che il sapere istituisce 
con le soggettività coinvolte nel suo discorso, e i contesti in cui si 
esegue. In questa prospettiva, sulla base dell’analisi condotta in que-
sto studio, si può dire che lo scopo non è – come sembrerebbe sug-
gerire Stoljar – quello di rimuovere o tacitare l’imbarazzo provocato 
dalla peculiarità della filosofia, ma piuttosto di coltivarlo, ossia di ri-
conoscerlo come elemento strutturale, costitutivo della domanda sul-
lo statuto della filosofia. Ancora in attesa di una trattazione propria-
mente filosofica, la disciplinarità della filosofia è forse qualcosa che, 
in un certo senso, non c’è ancora822.

Il contributo del presente studio è dunque quello di esibire la pos-
sibilità di un modo filosofico di ripensare l’antinomia – nelle forme 
analizzate e, potenzialmente, in altre ancora – attraverso l’esecuzio-
ne del discorso filosofico. Ciò che emerge è la consapevolezza che la 

822  Così formula la posta in gioco P. Cesaroni, Filosofia prima e dopo, «err», 
luglio 2022: «Si può quindi concludere che la filosofia non ha mai perso la 
sua consistenza disciplinare; si deve dire, piuttosto, che essa non l’ha mai 
avuta: da quando, dalla fine del XVIII secolo, ha cominciato a rivendicare 
una sua specificità, si è messa affannosamente alla ricerca di un posto, di 
una collocazione – il più possibile rispettabile. L’equivocità che ancora og-
gi la attraversa sta a dimostrare che questa ricerca non è ancora giunta (né 
probabilmente giungerà mai) a un esito definitivo e del tutto soddisfacen-
te». Sulla in-disciplina della filosofia ha scritto contributi decisivi L. Illet-
terati, come ad esempio Id., Introduzione, in Insegnare filosofia. Modelli di 
pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007, pp. 
I-XXVII; Id., Sul concetto di filosofia. Le aporie della scientificità.



425

filosofia non può mai darsi al riparo dal diventare altro da sé, ma esi-
ste solo nel confronto, sempre rinnovato, con tale rischio.





427

BIBLIOGRAFIA

Adinolfi, M., Quel che giunge alla parola: Hegel e la proposizione speculativa, 
«Il Pensiero», 1, 2001, pp. 63-81.

Adorno, T.W., Tre studi su Hegel, a cura di F. Serra, introduzione di R. Bodei, 
Bologna, Il Mulino, 1971.

Albrecht, M., Kants Kritik der historischen Erkenntnis – ein Bekenntnis zu 
Wolff?, «Studia Leibnitiana» 14 (1), 1982, pp. 1-24.

Albrecht, M., Wolff an den deutschsprachigen Universitäten, in Handbuch 
Christian Wolff, a cura di R. Theis, A. Aichele, Wiesbaden, Springer, 2018.

Allegri, L., Scritture per la scena. Leggere i testi teatrali, Roma/Bari, Laterza, 
2021.

Arendt, H., Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß, a cura di U. Ludz, 
München/Zürich, Piper, 1993.

Arndt, A., Gerhard, M., Zovko, J., Arnautović, S., Preljević, V. (a cura di), 
Hegel und die Moderne, «Hegel-Jahrbuch», XVIII (1), 2013.

Assalone, E., Devouring Nature: On Assimilation and Consumption in Hegel’s 
System, Leiden/Boston, Brill, 2025.

Avineri, S., Hegel’s Theory of the Modern State, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1974.

Bacin, S., Reviewed Work(s): Lezioni di enciclopedia filosofica by Immanuel 
Kant, Gianluca Garelli and Sergio Givone: Enciclopedia filosofica by 
Immanuel Kant, Giuseppe Landolfi Petrone and Laura Balbiani, «Studi 
Kantiani», 17, 2004, pp. 197-200.

Bacin, S., Ferrarin, A., La Rocca, C., Ruffing, M. (a cura di), Kant und die 
Philosophie in weltbürgerlicher Absicht. Akten des XI. Kant-Kongresses 
2010, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013.

Bataille, G., The Accursed Share: Volume One, trad. Robert Hurley, New York, 
Zone Books, 1988.



428

Barba-Kay, A., Fichte’s Certainty in the Spirit by the Letter, «Dialogue», 59 
(4), 2020, pp. 651–676.

Baum, M., Die Entstehung der Hegelschen Dialektik, Bonn, Bouvier, 1986.
Bermes, C., „Welt“ als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen zum 

naturlichen Weltbegriff, Hamburg, Meiner, 2004.
Bernard, G., Hegel’s Discursive Logic: the Re-enactment of Method, «Verifiche», 

LI (1-2), 2022, pp. 359-365.
Bernard, G., Der erhabenste Begriff, der der neuern Zeit und ihrer Religion 

angehört: note sul concetto hegeliano di moderno, in Europa. Radici e 
prospettive di un’idea a partire dalla filosofia classica tedesca, a cura di 
F. Campana, E. Nardelli, F. Pitillo, «Archivio di Filosofia», XC (1), 2022, 
pp. 187-200.

Bernard, G., Mitteilung of the Absolute: Performing Knowledge in the 
Philosophy of Religion, «Verifiche», LII (2), 2023, pp. 207-238.

Bernard, G., That which necessarily interests everyone? Writing philosophy 
in the “age of Enlightenment”, «Teoria. Rivista di Filosofia», 44 (2), 2024, 
pp. 149-161.

Berti, E., La critica di Hegel al principio di non contraddizione, «Filosofia», 
31, 1980, pp. 629-654.

Berti, E., Pensare con la propria testa?, in Insegnare filosofia. Modelli di pensiero 
e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007, pp. 5-18.

Bertram, G.W., Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus, in 
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie 
innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte, a cura di T. 
Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 389-410.

Beyer, W. R., Auf der Suche nach Hegels Weltbegriff, in Eine Bibliographie, 
Wien/München/Zürich, 1982.

Bies, M., Der Goethe des Grashalms: Zur Darstellung der Naturforschung um 
1800, «Zeitschrift für deutsche Philologie», 131 (4), 2012, pp. 513–535.

Bies, M., Staging the Knowledge of Plants: Goethe’s Elegy ‘The Metamorphosis 
of Plants’, in Performing Knowledge, 1750-1850, a cura di M.H. Dupree, S. 
Franzel, Berlin/Boston, De Gruyter, 2015, pp. 247-267.

Bignami, L., Concetto e compito della filosofia in Hegel, Trento, Verifiche, 
1990.

Bilda, A., Philosophische Haltung. Wissensvermittlung- und Inszenierung 
in Schellings Erlanger Vorlesung von 1821, in Praxis des Philosophierens, 
Praktiken der Historiographie. Perspektiven von der Spätantike bis zur 



429

Moderne, a cura di M. Meliado, S. Negri, Freiburg/München, Verlag Karl 
Alber, 2018, pp. 161-194.

Blackall, E.A., The Emergence of German as a Literary Language, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1959.

Bodei, R., Scomposizioni. Forme dell’individuo moderno, Torino, Einaudi, 
1987.

Bodei, R., La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna, Il Mulino, 
2021.

Böhr, C., Philosophie für die Welt. Die Popularphilosophie der deutschen 
Spätaufklärung im Zeitalter Kants, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-
holzboog, 2003.

Bordignon, M., Hegel’s Logic as a System of Illegitimate Totalities, in Hegel’s 
Encyclopedic System, a cura di S. Stein, J. Wretzel, New York/London, 
Routledge, 2022, pp. 116-132.

Borowski, L.E., Darstellung des Lebens und Charachters Immanuel Kants 
(1804); trad. it. di E. Pocar in La vita di Immanuel Kant narrate da tre 
contemporanei, a cura di L.E. Borowski, R.B. Jachmann, A. Ch. Wasianski, 
pref. di E. Garin, Bari, Laterza, 1969.

Bourdieu, P., Champ intellectuel et projet créateur, «Les Temps Modernes», 
246, 1966, pp. 865-906.

Bourdieu, P., Wacquant, L., An Invitation to Reflexive Sociology, Cambridge, 
MA, Polity Press, 1992.

Bourdieu, P., Meditazioni pascaliane, Milano, Feltrinelli, 1998.
Bourdieu, P., La distinzione. Critica sociale del gusto, a cura di M. Santoro, 

Bologna, Il Mulino, 2001.
Bourdieu, P., Homo academicus, a cura di A. De Feo, Bari, Edizioni Dedalo, 

2013.
Bourdieu, P., Sulla riflessività, a cura di G. Ienna, C. Lombardo, L. Sabetta e 

M. Santoro, Milano, Meltemi, 2024.
Bouton, C., Hegel’s Historical Anthropology, «Verifiche», LIV (1), 2025, pp. 

111-136.
Bowman, B., Hegel and the Metaphysics of Absolute Negativity, New York, 

Cambridge University Press, 2013.
Brandt, R., Universität zwischen Selbst- und Fremdbestimmung. Kants »Streit 

der Fakultäten«, «Deutsche Zeitschrift für Philosophie», 5, Berlin, De 
Gruyter, 2003.



430

Bruno, G.A., Post-Kantian Idealism and Self-Transformation, in Transformation 
and the History of Philosophy, a cura di G.A. Bruno, J. Vlasits, New York, 
Routledge, 2023.

Bubner, R., Zur Sache der Dialektik, Stuttgart, Reclam, 1980.
Burbidge, J.W., Hegel’s Logic, in Handbook of the History of Logic. Vol. 3: 

The Rise of Modern Logic from Leibniz to Frege, a cura di D.M. Gabbay, J. 
Woods, Boston, Elsevier, 2004, pp. 131-175.

Cambiano, G., Platone e le tecniche, Torino, Einaudi, 1971.
Caramelli, E., Eredità del sensibile. La proposizione speculativa nella 

«Fenomenologia dello spirito» di Hegel, Bologna, Il Mulino, 2015.
Cataldi Madonna, L., Logik, in Handbuch Christian Wolff, a cura di R. Theis, 

A. Aichele, Wiesbaden, Springer, 2018, pp. 93-114.
Cavell, S., Must We Mean What We Say? A Book of Essays, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2002.
Cesaroni, P., L’ordine del discorso filosofico. Bourdieu, Derrida, Foucault, in 

Politiche della filosofia. Istituzioni, soggetti, discorsi e pratiche, a cura di P. 
Cesaroni e S. Chignola, Roma, DeriveApprodi, 2016, pp. 126-144.

Cesaroni, P., Chignola, S. (a cura di), Politiche della filosofia. Istituzioni, 
soggetti, discorsi e pratiche, Roma, DeriveApprodi, 2016.

Cesaroni, P., Il discorso della filosofia fra Bourdieu e Foucault, «Cartografie 
sociali», II (4), 2017, pp. 19-30.

Cesaroni, P., La vita dei concetti. Hegel, Bachelard, Canguilhem, Macerata, 
Quodlibet, 2020.

Cesaroni, P., Filosofia prima e dopo, «err», luglio 2022.
Chiereghin, F., Dialettica dell’assoluto e ontologia della soggettività in Hegel. 

Dall’ideale giovanile alla Fenomenologia dello Spirito, Trento, Verifiche, 
1980.

Chiereghin, F., Incontradditorietà e contraddizione in Hegel, in Atti del 
convegno di Padova (maggio 1980), 1981, pp. 257-270.

Chiereghin, F., La genesi della logica hegeliana, in Hegel. Guida storica e 
critica, a cura di P. Rossi, Bari, Laterza, 1992, pp. 27-63.

Chiereghin, F., Dimostrazione” e “prova” in filosofia: l’insegnamento di Kant e 
di Hegel, «Giornale di Metafisica», XXVIII, 2006, pp. 213-232.

Chiereghin, F., La revisione hegeliana della Fenomenologia, «Apuntes 
Filosòficos», 29, 2006, pp. 53-73.



431

Chiereghin, F., «Dì che Platone è nato troppo tardi nella sua patria». L’essenza 
tragica della filosofia e le condizioni della sua comunicabilità, in Insegnare 
filosofia. Modelli di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, 
Torino, UTET, 2007, pp. 121-135.

Chiereghin, F., Rileggere la Scienza della logica di Hegel, Roma, Carocci, 
2011, pp. 71-85.

Chiereghin, F., Rileggere la «Scienza della logica» di Hegel. Ricorsività, 
retroazioni, ologrammi, Roma, Carocci, 2011.

Chiereghin, F., Pensiero e linguaggio nella Scienza della Logica, «Teoria», 3, 
2013, p. 55-78.

Cicatello, A., Ragione umana e forma del mondo. Saggi su Kant, Roma, 
Inschibboleth, 2023.

Clark, M., Logic and System. A study of the Transition from “Vorstellung” to 
Thought in the Philosophy of Hegel, Martinus Nijhoff, The Hague, 1971.

Clark, W., Academic Charisma and the Origins of the Research University, 
Chicago, University of Chicago Press, 2006.

Collison, R., Encyclopaedias: Their History Throughout the Ages, New York, 
Hafner, 1966.

Comay, R., Mourning Sickness: Hegel and the French Revolution, Stanford, 
Stanford University Press, 2011.

Comay, R., Ruda, F., The Dash – The Other Side of Absolute Knowing, 
Cambridge, The MIT Press, 2018.

Cortella, L., La forma compiuta del sapere. Un commento ai tre sillogismi 
della filosofia, in Morale, etica, religione tra filosofia classica tedesca e 
pensiero contemporaneo. Studi in onore di Francesca Menegoni, a cura di 
L. Illetterati, A. Manchisi, M. Quante, A. Esposito, B. Santini, Padova, 
Padova University Press, 2020, pp. 597-614.

Corti, L., Illetterati, L., Miolli, G. (a cura di), Meta-filosofia. Pensare la filosofia 
tra attività e disciplina, «Giornale di Metafisica», 40 (2), 2018.

Cristante, N., Logos e verità. Sulla relazione tra pensiero e linguaggio nella 
filosofia di Hegel, Milano, Mimesis, 2025.

Danto, A.C., Philosophy as/and/of Literature, in The Philosophical 
Disenfranchisement of Art, New York, Columbia University Press, 
1986, pp. 135-161; trad. it. di C. Barbero, a cura di T. Andina, Filosofia 
come/e/della letteratura, in La destituzione filosofica dell’arte, Palermo, 
Aesthetica, 2008, pp. 151-173.



432

de Bortoli, C., Tra logica e retorica: la teoria hegeliana della proposizione 
speculativa e la figura del chiasmo, «Verifiche», XXXIV (3-4), 2005, pp. 
189–237.

Deleuze, G., Logica del senso, a cura di M. De Stefanis, Milano, Feltrinelli, 
2009.

Deligiorgi, K., Kant and the Culture of Enlightenment, Albany, SUNY, 2005.
Denker, A., Sell, A., Zaborowsky, H. (a cura di), G.W.F. Hegel, Der “Vorbegriff” 

zur Wissenschaft der Logik in der Enzyklopädie von 1830, Freiburg/
München, Verlag Karl Alber, 2010.

Derrida, J., Introduction à l’origine de la géométrie de Husserl, Paris, PUF, 
1962.

Derrida, J., La voix et le phénomène, Paris, PUF, 1967.
Derrida, J., (a cura di), La grève des philosophes. École et philosophie, Paris, 

Osiris, 1986.
Derrida, J., Le antinomie della disciplina filosofica. Lettera di prefazione, in 

Id., Del diritto alla filosofia, a cura di F. Garritano, Catanzaro, Abramo 
Editore, 1999, pp. 293-304.

Derrida, J., La farmacia di Platone, a cura di S. Petrosino, Milano, Jaca Book, 
2021.

Desmond, W.D., Hegel’s Antiquity, Oxford, Oxford University Press, 2020.
De Vos, L., Hegels Enzyklopädie 1827 und 1830: die Offenheit des Systems?, 

«Hegel-Studien», 31, 1996, pp. 99-112.
De Vos, L., Idee, in Hegel-Lexikon, a cura di P. Cobben, P. Cruysberghs, P. 

Jonkers, L. De Vos, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
2006, pp. 264-269.

Dierse, U., Enzyklopädie. Zur Geschichte eines philosophischen und 
wissenschaftstheoretischen Begriffs, «Archiv für Begriffsgeschichte», 
Supplementheft 2, Bonn, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1977.

Dolar, M., The Master and the Professor are Dead, and I am not Feeling Well 
Myself, in On the Facilitation of the Academy, a cura di E. Westergaard, 
J.S. Wiewiura, Rotterdam, SensePublishers, 2015.

Drilo, K., Hutter, A., Spekulation und Vorstellung in Hegels Enzyklopädischem 
System, Tübingen, Mohr-Siebeck, 2015.

Drüe, H., Gethmann-Siefert, A., Hackenesch, C., Jaeschke, W., Neuser, W., 
Schnädelbach, H. (a cura di), Hegels »Enzyklopädie der philosophischen 



433

Wissenschaften« (1830). Ein Kommentar zum Systemgrundriß, Frankfurt 
a.M., Suhrkamp, 2016.

Dupree, M.H., Franzel, S., Performing Knowledge, 1750-1850, Berlin/Boston, 
De Gruyter, 2015.

Düsing, K., Syllogistik und Dialektik in Hegels spekulativer Logik, in Hegels 
Wissenschaft der Logik: Formation und Rekonstruktion, a cura di D. 
Henrich, Stuttgart, Klett-Cotta, 1986.

Düsing, K., Hegels frühe Logik und Metaphysik in Jena, in Schellings und 
Hegels erste absolute Metaphysik (1801-02), a cura di K Düsing, Köln, 
Dinter, 1988, pp. 157-188.

Düsing, K., Das Problem der Subjektivität in Hegels Logik, «Hegel-Studien», 
Beiheft 15, Hamburg, Meiner, 1995.

Duso, G., Libertà e costituzione in Hegel, Milano, Franco Angeli, 2013.
Eco, U., Lector in fabula. La cooperazione interpretativa nei testi narrativi, 

Milano, La nave di Teseo, 2020.
Eiden-Offe, P., Hegels Logik Lesen. Ein Selbstversuch, Berlin, Matthes & Seitz, 

2021.
Euler, W.L., Die Bestimmung des Menschen. Philosophische Aspekte in 

Friedrich Heinrich Jacobis Roman Woldemar, in Friedrich Heinrich Jacobi 
(1743–1819). Romancier – Philosoph – Politiker, a cura di C. Ortlieb, F. 
Vollhardt, Berlin/Boston, De Gruyter, 2021, pp. 105-169.

Feige, D.M., Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin, 
Suhrkamp, 2022.

Ferrarin, A., The Unity of Reason: On Cyclopes, Architects, and the Cosmic 
Philosopher’s Vision, in Kant und die Philosophie in weltbürgerlicher 
Absicht. Akten des XI. Kant-Kongresses 2010, a cura di S. Bacin, A. Ferrarin, 
C. La Rocca, M. Ruffing, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013, pp. 213-228.

Ferrarin, A., I poteri della ragion pura. Kant e l’idea di una filosofia cosmica, 
Pisa, ETS, 2022.

Ferrarin, A., Ragione, in Filosofia classica tedesca: le parole chiave, a cura di L. 
Illetterati, P. Giuspoli, Roma, Carocci, 2016, pp. 21-39.

Ferraris, M., Differenze. La filosofia francese dopo lo strutturalismo, Milano, 
Multipla edizioni, 1981.

Ferris, D.S., The Question of a Science: Encyclopedistic Romanticism,  «The 
Wordsworth Circle», 35 (1), 2004, pp. 2-6.



434

Ficara, E., The Form of Truth. Hegel’s Philosophical Logic, Berlin/Boston, De 
Gruyter, 2021.

Fohrmann, J., Gelehrte Kommunikation: Wissenschaft und Medium zwischen 
dem 16. und 20. Jahrhundert, Vienna, Boehlau, 2005.

Foucault, M., Risposta a Derrida, in Il discorso, la storia, la verità. Interventi 
1969-1984, a cura di M. Bertani, Torino, Einaudi, 2001, pp. 101-117.

Foucault, M., Dits et écrits 1954-1988, édition établie sour la dir. de D. Defert e 
F. Ewald, 2 volumes, Paris, Gallimard, 2001; trad. it. in Il discorso, la storia, 
la verità. Interventi 1969-1984, a cura di M. Bertani, Torino, Einaudi, 2001.

Foucault, M., L’Hermeneutique du sujet. Cours au Collège de France, 1981-
1982, Paris, Hautes Ėtudes, Gallimard-Seuil, 2001; trad. it. di M. Bertani, 
Milano, Feltrinelli, 2003.

Franzel, S., Connected by the Ear: The Media, Pedagogy, and Politics of the 
Romantic Lecture, Evanston, IL, Northwestern University Press, 2013.

Franzel, S., A ‘Popular’, ‘Private’ Lecturer?: Kant’s Theory and Practice of 
University Instruction, «Eighteenth-Century Studies», 47 (1), autunno 
2013, pp. 1-18.

Franzel, S., Romantic Encyclopedics and the Lecture Form: Schelling, A.W. 
Schlegel, A. von Humboldt, «European Romantic Review», 25 (3), 2014, 
pp. 347-356.

Franzel, S., Temporality and Historiography in the Lecture Form, in Performing 
Knowledge, 1750-1850, a cura di M.H. Dupree, S. Franzel, Berlin/Boston, 
De Gruyter, 2015, pp. 295-321.

Fulda, H.-F., Das Problem einer Einleitung in Hegels Wissenschaft der Logik, 
Frankfurt a.M., Vittorio Klostermann, 1965.

Fulda, H.-F., Das Recht der Philosophie in Hegels Philosophie des Rechts, 
Frankfurt a.M., Klostermann, 1968.

Fulda, H.-F., Pre-concetto e concetto della filosofia in Hegel, in La logica e la 
metafisica di Hegel, a cura di A. Nuzzo, Roma, NIS, 1993, pp. 69-88.

Fulda, H.-F., Hegels Logik der Idee und ihre epistemologische Bedeutung, in 
Hegels Erbe, a cura di C. Halbig, M. Quante, L. Siep, Frankfurt a.M., 
Suhrkamp 2004, pp. 78-137.

Fuselli, S., Forme del sillogismo e modelli della razionalità in Hegel, Trento, 
Verifiche, 2000.

Gante, M., Das Wissen der Freiheit. Hegels Theorie des absoluten Geistes, 
Hamburg, Meiner, 2025.



435

Gante, M., Hegel’s Theory of Absolute Spirit. Reflexive Practices in Hegel’s 
Social Philosophy, «European Journal of Philosophy», pre-print, 2025.

Geraets, T.F., Le trois lectures philosophique de l’Encyclopédie ou la réalisation 
du concept de la philosophie chez Hegel, «Hegel-Studien», X, 1975, pp. 
231-254.

Geraets, T.F., Lo spirito assoluto come apertura del sistema hegeliano, Napoli, 
Bibliopolis, 1985.

Garelli, G., Dialettica e interpretazione. Studi su Hegel e la metodica del 
comprendere, Bologna, Pendragon, 2005.

Garelli, G., Esperienza, in Filosofia classica tedesca: le parole chiave, a cura di 
L. Illetterati, P. Giuspoli, Roma, Carocci, 2016, pp. 219-244.

Gerard, G., Critique et dialectique. L’itinéraire de Hegel à Iéna (1801-1805), 
Bruxelles, Publications des Facultés Universitaires Saint-Louis, 1982.

Gerhardt, V., Meyer, T. (a cura di), Kant im Streit der Fakultäten, Berlin/
Boston, De Gruyter, 2005.

Gethmann-Siefert, A., Die Kunst (§§556–563): Hegels systematische 
Begründung der Geschichtlichkeit der Kunst, in Hegels »Enzyklopädie 
der philosophischen Wissenschaften« (1830), in Hegels »Enzyklopädie 
der philosophischen Wissenschaften« (1830). Ein Kommentar zum 
Systemgrundriß, a cura di H. Drüe, A. Gethmann-Siefert, C. Hackenesch, 
W. Jaeschke, W. Neuser, H. Schnädelbach, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 
2016, pp. 317-74.

Gilli, F., Populärphilosophie und Religionslehre, in Der 
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beiträge aus der 
aktuellen Fichte-Forschung, a cura di E. Fuchs, M. Ivaldo, G. Moretto, 
Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2001, pp. 471-505.

Giupoli, P., Verso la “Scienza della logica”: le lezioni di Hegel a Norimberga, 
Trento, Verifiche, 2000.

Giuspoli, P., Philosophische Enzyklopädie: Enciclopedia filosofica (1808-09), 
Trento, Verifiche, 2006.

Giuspoli, P., Formazione e mediazione del sapere. Teoria e pratica 
dell’insegnamento filosofico in Hegel, in Insegnare filosofia. Modelli di 
pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007, 
pp. 160-186.

Giuspoli, P., Logica del pensiero concettuale. Una rilettura della Scienza della 
logica di Hegel, Padova, Padova University Press, 2019.



436

Goffman, E., Embarrassment and Social Organization, «American Journal of 
Sociology» 62/3, 1956, pp. 264-71.

Habermas, J., Il discorso filosofico della modernità, Roma-Bari, Laterza, 1988.
Habermas, J., Storia e critica dell’opinione pubblica, trad. di A. Illuminati, F. 

Masini, W. Perretta, Roma/Bari, Laterza, 2020.
Hampe, M., Erklärung durch Beschreibung, in Rechtfertigungsnarrative: 

zur Begründung normativer Ordnung durch Erzählungen, a cura di A. 
Fahrmeir, Frankfurt a.M., Campus Verlag, 2013, pp. 29-44.

Harris, H.S., Hegel’s Development, vol. 2: Night Thoughts, Jena 1801-1806, 
Oxford, Clarendon, 1983.

Hart Nibbrig, C.L. (a cura di), Was heisst ‚Darstellen‘?, Frankfurt a.M., 
Suhrkamp, 1994.

Heidegger, M., Hegels Phanomenologie Des Geistes. Wintersemester 1930/31: 
Freiburger Vorlesung Wintersemester 1930/31, Frankfurt a.M., Vittorio 
Klostermann, 1997.

Henrich, D., Hegel im Kontext, Berlin, Suhrkamp, 2010.
Hindrichs, G., Das Absolute und das Subjekt. Überlegungen zum Verhältnis von 

Metaphysik und Nachmetaphysik, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 
2008.

Hindrichs, G., Zur kritischen Theorie, Berlin, Suhrkamp, 2020.
Hindrichs, G., Der Weltbegriff der Philosophie. Philosophiekolumne, 

«Merkur», Klett-Cotta, 74 (854), 2020, pp. 47–57.
Hinske, N., Kants Verankerung der Kritik im Weltbegriff. Einige Anmerkungen 

zu KrV B 866 ff., in Kant und die Philosophie in weltbürgerlicher Absicht. 
Akten des XI. Kant-Kongresses 2010, a cura di S. Bacin, A. Ferrarin, C. La 
Rocca, M. Ruffing, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013, pp. 263-276

Hoffmann, T.S., Darstellung des Begriffs, in Kant als Bezugspunkt 
philosophischen Denkens: Festschrift für Peter Baumanns zum 75. 
Geburtstag, a cura di H. Busche, A. Schmitt, Würzburg, Königshausen 
und Neumann, 2010, pp. 101-116.

Hong, K., “Die Morgenröte des Geistes”. Eine systematische Studie zu Hegels 
Konzeption des Orients und zur Philosophie des Geistes in der Berliner Zeit, 
Hamburg, Meiner, 2025.

Horstmann, R.-P., Die Grenzen der Vernunft Eine Untersuchung Zu Zielen Und 
Motiven des Deutschen Idealismus, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 
1991.



437

Horstmann, R.-P., What is Hegel’s Legacy and What Should We Do With It?, 
«European Journal of Philosophy», 7 (2), 1999, pp. 275–287.

Hösle, V., Il sistema di Hegel, Napoli, La scuola di Pitagora, 2012.
Hösle, V., Forms of Truth and the Unity of Knowledge, Notre Dame, University 

of Notre Dame Press, 2014.
Hotho, G.H., Vorstudien für Leben und Kunst, Stuttgart, Klett-Cotta, 1835.
Houlgate, S., The Opening of Hegel’s Logic: From Being to Infinity, West 

Lafayette, Purdue University Press, 2006.
Houlgate, S., Essence, Reflexion and Immediacy in Hegel’s Science of Logic, 

in A companion to Hegel, a cura di S. Houlgate, M. Baum, Oxford, Wiley-
Blackwell, 2011, pp. 139-158.

Hrnjez, S., Nardelli, E. (a cura di), Hegel and/in/on Translation, «Verifiche», 
XLIX (1-2), 2020.

Hülsmann, H., Der spekulative oder dialektische Satz. Zur Theorie der Sprache 
bei Hegel, «Salzburger Jahrbuch für Philosophie», 1966-7, pp. 65-80.

Illetterati, L., Natura e ragione. Sullo sviluppo dell’idea di natura in Hegel, 
Trento, Verifiche, 1995.

Illetterati, L. (a cura di), Insegnare filosofia. Modelli di pensiero e pratiche 
didattiche, Torino, UTET, 2007.

Illetterati, L., Introduzione, in Insegnare filosofia. Modelli di pensiero e pratiche 
didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007, pp. I-XXVII.

Illetterati, L., Limit and Contradiction in Hegel, in Contradictions: Logic, 
History, Actuality, a cura di E. Ficara, Berlin/Boston, De Gruyter, 2014, 
pp. 127-152.

Illetterati, L., Soggettività e violenza. Una prospettiva hegeliana, in Il campo 
della metafisica. Studi in onore di Giuseppe Nicolaci, a cura di C. Agnello, 
R. Caladarone, A. Cicatello, R.M. Lupo, Palermo, Palermo University 
Press, 2017, pp. 259-281.

Illetterati, L., Il noto e il conosciuto. Ontologia ed epistemologia nella filosofia 
di Hegel, «Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 15-31.

Illetterati, L., Sul concetto di filosofia. Le aporie della scientificità, «Giornale 
di Metafisica», XI (2), 2018, pp. 448-471.

Illetterati, L., Manchisi, A., Quante, M., Esposito, A., Santini, B. (a cura 
di), Morale, etica, religione tra filosofia classica tedesca e pensiero 
contemporaneo. Studi in onore di Francesca Menegoni, Padova, Padova 
University Press, 2020.



438

Illetterati, L., Il discorso della/sulla filosofia, in Tra passato e presente. Studi in 
onore di Ferruccio De Natale, a cura di L. Illetterati e A. Caputo, Sesto San 
Giovanni, Mimesis, 2021, pp. 379-410.

Illetterati, L., Art Is (Not) Knowledge. A question of Hegelian terminology, 
«Aesthetica-Preprint», 116, aprile 2021, pp. 197-211.

Illetterati, L., Philosophy as the Science of Freedom, in Hegel’s Encyclopedic 
System, a cura di S. Stein, J. Wretzel, New York, Routledge, 2021, pp. 33-
49.

Illetterati, L., The Action of the Absolute Idea. On the Relationship between 
Thought and Reality in Hegel’s Philosophy, «Revista Estudos Hegelianos», 
19 (34), 2022, pp. 125-165.

Illetterati, L., Miolli, G. (a cura di), The Relevance of Hegel’s Concept 
of Philosophy. From Classical German Philosophy to Contemporary 
Metaphilosophy, London, Bloomsbury, 2022.

Ivaldo, M., Lo statuto della filosofia della religione nella Introduzione alla vita 
beata, «Fogli di Filosofia», XIV, 2021, pp. 147-167.

Jaeschke, W., Äußerliche Reflexion und immanente Reflexion. Eine Skizze 
der systematischen Geschichte des Reflexionsbegriffs in Hegels Logik-
Entwürfen, «Hegel-Studien», 13, 1978, pp. 85-117.

Jaeschke, W., World History and the History of Absolute Spirit, in History 
and System: Hegel’s Philosophy of History, a cura di R.L. Perkins, Albany, 
SUNY, 1984, pp. 101-115.

Jaeschke, W., Die Vernunft in der Religion. Studien zur Grundlegung der 
Religionsphilosophie Hegels, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-
holzboog, 1986.

Jaeschke, W. (a cura di), Transzendentalphilosophie und Spekulation. Der 
Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799–1807), Hamburg, 
Meiner, 1993.

Jaeschke, W., Hegels Begriff des Protestantismus, in Der Protestantismus 
– Ideologie, Konfession oder Kultur?, a cura di R. Faber, G. Palmer, 
Würzburg, Königshausen & Neumann, 2003, pp. 77–91.

Jaeschke, W., Eine Vernunft, welche nicht die Vernunft ist. Jacobis Kritik der 
Aufklärung, in Friedrich Heinrich Jacobi. Ein Wendepunkt der geistigen 
Bildung der Zeit, a cura di W. Jaeschke, B. Sandkaulen, Hamburg, Meiner, 
2004, pp. 217-240.



439

Jaeschke, W., „Es ist ein Begriff der Freiheit in Religion und Staat“, in Staat 
und Religion in Hegels Rechtsphilosophie, a cura di A. Arndt, C. Iber, G. 
Kruck, Berlin, De Gruyter, 2009, pp. 9-22.

Jaeschke, W., Arndt, A. (a cura di), Die Klassische Deutsche Philosophie nach 
Kant. Systeme der reinen Vernunft und ihre Kritik., München, C.H.Beck, 
2012.

Jaeschke, W., Absolute Spirit: Art, Religion and Philosophy, in The Bloomsbury 
Companion to Hegel, a cura di A. de Laurentiis, J. Edwards, London/New 
York, Bloomsbury, 2013, pp. 179-202.

Jaeschke, W., Hegel-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart/Weimar, 
Metzler, 2016.

Jaeschke, W., Die Philosophie (§§ 572-577), in Hegels »Enzyklopädie 
der philosophischen Wissenschaften« (1830). Ein Kommentar zum 
Systemgrundriß, a cura di H. Drüe, A. Gethmann-Siefert, C. Hackenesch, 
W. Jaeschke, W. Neuser, H. Schnädelbach, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 
2016, pp. 466-501.

Joll, N., Contemporary Metaphilosophy, «Internet Encyclopedia of 
Philosophy», 2017.

Joly, H., Le renversement platonicien. Logos, episteme, polis, Paris, Vrin, 1974.
Juchler, I., Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. Zur normativen 

Bestimmung politischer Urteilskraft für die politische Bildung, «Zeitschrift 
für Politik», 52 (1), März 2005, pp. 97-121.

Kimmerle, H., Dokumente zu Hegels Jenaer Dozententätigkeit (1801–1807), 
«Hegel-Studien», 4, 1967, pp. 21-99.

Kirsten, G., Die Kategorienlehre von Christian Wolff und Hegel: ein Vergleich 
ihrer Bestimmung und methodischen Entwicklung, Tübingen, Bildstelle 
der J.W. Goethe-Universität, 1973.

Khurana, T., Menke, C. (a cura di), Paradoxien der Autonomie, Berlin, 
Suhrkamp, 2011.

Khurana, T., Das Unbewusste der Sittlichkeit. Die moderne Lebenswelt nach 
Rücksprache mit Hegel, «Hegel-Studien» 58, 2025, pp. 55-73.

Kobe, Z., From Public Opinion to Public Knowledge: Hegel’s State as an 
Epistemic Institution, «Problemi International», 3 (3), 2019, pp. 157-183.

Kobe, Z., The Time of Philosophy: On Hegel’s Conception of Modern Philosophy, 
«Problemi International», 4, 2020, pp. 73-89.

Kobe, Z., Das Ende der Religion? Eine Geschichte des absoluten Geistes, in Morale, 
etica, religione tra filosofia classica tedesca e pensiero contemporaneo. Studi 



440

in onore di Francesca Menegoni, a cura di L. Illetterati, A. Manchisi, M. 
Quante, A. Esposito, B. Santini, Padova, Padova University Press, 2020, 
pp. 571-595.

Kobe, Z., Between the Morning Dawn and the Evening Dusk? On Hegel’s Theory 
of Theoretical Practice, in The Relevance of Hegel’s Concept of Philosophy. 
From Classical German Philosophy to Contemporary Metaphilosophy, a 
cura di L. Illetterati, G. Miolli, London, Bloomsbury, 2022, pp. 131-147.

Koch, A.F., Die Evolution des logischen Raumes. Aufsätze zu Hegels 
Nichtstandard-Metaphysik, Tübingen, Mohr Siebeck, 2014.

Koselleck, R., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, 
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1979.

Kottman. P., A Politics of the Scene, Palo Alto, Stanford University Press, 
2007.

Kreines, J., Reason in the World. Hegel’s Metaphysics and Its Philosophical 
Appeal, Oxford, Oxford University Press, 2015.

La Rocca, C., Soggetto e mondo: Studi su Kant, Venezia, Marsilio, 2003.
La Rocca, C., Aufklärung und Rationalitätsformen. Kant und die Vernunft als 

Zweck, in Kant und die Aufklärung, a cura di L. Cataldi Madonna, P. 
Rumore, Hildesheim/Zürich/New York, Olms, 2011, pp. 95-115.

Lazerowitz, M., A Note on “Metaphilosophy”, «Metaphilosophy», 1 (1), 1970, 
p. 91.

Lear, J., Inside and outside the “Republic”, «Phronesis», 37 (2), 1992, pp. 184-
215.

Le Goff, J., Gli intellettuali nel medioevo, Milano, Mondadori, 2008.
Lewin, M., Metaphilosophie als einheitliche Disziplin, Berlin, J.B. Metzler, 

2023.
Lichtenstein, E., Bildung, in Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. I, 

a cura di J. Ritter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971, 
pp. 921-937.

Losurdo, D., Hegel: Grande Enciclopedia, Piccola Logica e Zusätze,  «Il 
Pensiero», XXIII (1/2), 1982, pp. 223-235.

Löwith, K., Da Hegel a Nietzsche. La frattura rivoluzionaria nel pensiero del 
secolo XIX, Torino, Einaudi, 2000.

Luciano, G., Critical Bildung. Hegel and the Logic of Diremption, Leiden, Brill, 
2025.



441

Lütterflds, W., Hegels “spekulativer Satz” als “grammatische Bewegung” 
(Wittgenstein), in Phenomenology as grammar, a cura di J. Padilla 
Gàlvez, Publications of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society/
Österreichische Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft, Frankfurt, Ontos-
Verlag, 2008, pp. 33-62.

Lyotard, J.F., La condizione postmoderna. Rapporto sul sapere, Milano, 
Feltrinelli, 2014.

Mácha, J., Beispiel / By-Play in Hegel’s Writings, «Verifiche», 49 (1-2), 2020, 
pp. 227-241.

Maker, W., Philosophy without foundations. Rethinking Hegel, New York, 
SUNY, 1994.

Macherey, P., La parola universitaria, a cura di A. S. Caridi, Napoli, Orthotes, 
2013.

Malaguti, I., Aporie dell’insegnamento filosofico e ininsegnabilità della 
filosofia: il contributo del pensiero francese, in Insegnare filosofia. Modelli 
di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 
2007, pp. 67-78.

Manchisi, A., Fra neutralità e riconoscimento, in Morale, etica, religione 
tra filosofia classica tedesca e pensiero contemporaneo. Studi in onore di 
Francesca Menegoni, a cura di L. Illetterati, A. Manchisi, M. Quante, A. 
Esposito, B. Santini, Padova, Padova University Press, 2020, pp. 753-786.

Mascat, J., Hegel and the advent of modernity: A social ontology of abstraction, 
«Radical Philosophy», 2.01, 2018, pp. 29-46.

McGinn, C., The Making of a Philosopher, New York, HarperCollins, 2002.
Malabou, C., The future of Hegel. Plasticity, Temporality and Dialectic, New 

York, Routledge, 2004.
Martin, C.G., Ontologie der Selbstbestimmung. Eine operationale 

Rekonstruktion von Hegels „Wissenschaft der Logik“, Tübingen, Mohr 
Siebeck, 2012.

Meliado, M., Negri, S. (a cura di), Praxis des Philosophierens, Praktiken 
der Historiographie. Perspektiven von der Spätantike bis zur Moderne, 
Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 2018.

Menegoni, F., La metafisica della soggettività, in Logica e metafisica di Jena 
(1804/05), a cura di F. Chiereghin, Trento, Verifiche, 1982, pp. 502-522.

Menegoni, F., Über den Begriff von “Enzyklopädie” bei Kant und Hegel, in Das 
Recht der Vernunft. Kant und Hegel über Denken, Erkennen und Handeln, 



442

a cura di C. Fricke, P. König, T. Petersen, Stuttgart-Bad Cannstatt, 
frommann-holzboog, 1995, pp. 61-80.

Menegoni, F., Recht des Einzelnen und Recht der Gemeinschaft. Hegel und die 
Idee einer spekulativen Bildung zur Allgemeinheit, in Bildung und Freiheit. 
Ein vergessener Zusammenhang, a cura di K. Vieweg, M. Winkler, 
Paderborn, Schöningh, 2012, pp. 91-99.

Menegoni, F., Compiutezza e limiti della ragione nella critica kantiana alle 
prove dell’esistenza di Dio, in Il limite e l’infinito. Studi in onore di Antonio 
Moretto, a cura di G. Erle, Bologna, Archetipolibri, 2014, pp. 139-150.

Menke, C., Autonomy and Liberation: The Historicity of Freedom, in Hegel 
on Philosophy in History, a cura di R. Zuckert e J. Kreines, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2016.

Menke, C., Autonomie und Befreiung, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 2018.
Matějčková, T., Gibt es eine Welt in Hegels Phänomenologie des Geistes?, 

Tübingen, Mohr Siebeck, 2018.
Meyer, T., Philosophie als Institution? Zwischen dem „noch nicht“ und dem 

„nicht mehr“, in Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion 
und Philosophie innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte, 
a cura di T. Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 581-599.

Micheli, G., L’insegnamento della filosofia secondo Kant, in Insegnare filosofia. 
Modelli di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, 
UTET, 2007, pp. 136-159.

Miolli, G., Hegel e la metafilosofia: mappa di un problema, «Verifiche», XLVI 
(1), 2017, pp. 83-128.

Miolli, G., Hegel in Dialogue with Contemporary Metaphilosophy, in The 
Relevance of Hegel’s Concept of Philosophy. From Classical German 
Philosophy to Contemporary Metaphilosophy, a cura di L. Illetterati, G. 
Miolli, London, Bloomsbury, 2022, pp. 477-496.

Mooren, N., Hegel und die Religion. Eine Untersuchung zum Verhältnis von 
Religion, Philosophie und Theologie in Hegels System, Hamburg, Meiner, 
2017.

Mooren, N., Rojek, T., Quante, M., Vom objektiven in den absoluten Geist. 
Eine Interpretation im Ausgang von § 552 der Enzyklopädie (1830), in in 
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie 
innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte, a cura di T. 
Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 641-667.



443

Mülder-Bach, I., Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die 
Entdeckung der „Darstellung“ im 18. Jahrhundert, München, Fink, 1998.

Neuhouser, F., Foundations of Hegel’s Social Theory: Actualizing Freedom, 
Cambridge, Harvard University Press, 2000.

Nicolin, F., Hegel als Professor in Heidelberg. Aus den Akten der philosophischen 
Fakultät 1816–18, «Hegel-Studien», 2, 1963, pp. 71-98.

Niethammer, F.I., Allgemeines Normativ der Einrichtung der öffentlichen 
Unterrichtsanstalten in dem Königreiche, in Id., Philantropismus – 
Humanismus. Texte zur Schulreform, a cura di W. Hillebrecht, Weinheim/
Berlin/Basel, 1968, pp. 46-67.

Nini, M., Bildung as Standpoint. Philosophy of Religion as Philosophy of 
Culture in Fichte’s Middle Period, «Annali online della Didattica e della 
Formazione Docente», XII (19), 2020, pp. 327-341.

Nonnenmacher, B., Hegels Philosophie des Absoluten. Eine Untersuchung zu 
Hegels »Wissenschaft der Logik« und reifem System, Tübingen, Mohr-
Siebeck, 2013.

Nuzzo, A., Rappresentazione e concetto nella ‘Logica’ della filosofia del diritto 
di Hegel, Napoli, Guida, 1990.

Nuzzo, A., Logica e sistema. Sull’idea hegeliana di filosofia, Genova, Pantograf, 
1992.

Nuzzo, A., Absolute Methode und Erkenntnis der Wirklichkeit in der 
Philosophie Hegels, «Deutsche Zeitschrift für Philosophie», 44, 1996, pp. 
475-490.

Nuzzo, A., The Idea of ‘Method’ in Hegel’s Science of Logic. A Method for Finite 
Thinking and Absolute Knowing, «Bulletin of the Hegel Society of Great 
Britain», 39/40, 1999, pp. 1-18.

Nuzzo, A., Hegels Auffassung der Philosophie als System und die drei Schlüsse 
der Enzyklopädie, in Hegels enzyklopädisches System der Philosophie, a 
cura di B. Tuschling, U. Vogel, Stuttgart, frommann-holzboog, 2004, pp. 
459-480.

Nuzzo, A., The End of Hegel’s Logic: Absolute Idea as Absolute Method, in 
Hegel’s Theory of the Subject, a cura di D.G. Carlson, London, Palgrave 
Macmillan, 2005, pp. 187-205.

Nuzzo, A., The Language of Hegel’s Speculative Philosophy, in Hegel and 
Language, a cura di J.P.  Surber, Albany, SUNY, 2006, pp. 75-94.

Nuzzo, A., Vagueness and Meaning Variance in Hegel’s Logic in Hegel and the 
Analytic Tradition, Continuum, New York, 2010, pp. 61-83.



444

Nuzzo, A., Das Problem eines “Vorbegriffs” in Hegels spekulativer Logik, 
in G.W.F. Hegel, Der “Vorbegriff” zur Wissenschaft der Logik in der 
Enzyklopädie von 1830, a cura di A. Denker, A. Sell, H. Zaborowsky, 
Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 2010, pp. 84-113.

Nuzzo, A., Contradiction in the Ethical World: Hegel’s Challenge for the Times 
of Crisis, in Freiheit, Akten der Stuttgarter Hegel Kongress 2011, a cura di 
G. Hindrichs, A. Honneth, Stuttgart, Klostermann, 2011, pp. 627- 648.

Nuzzo, A., Art in Times of Historical Crisis – A Hegelian Perspective, in 
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie 
innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte, a cura di T. 
Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 413-29.

Nuzzo, A., Approaching Hegel’s Logic, Obliquely. Melville, Molière, Beckett, 
New York, SUNY, 2018.

Nuzzo, A., Thinking in the Form of an Encyclopedia, «Hegel-Jahrbuch», 1, 
2019, pp. 19-31.

Nuzzo, A., The Untranslatable in Translation. A Hegelian Dialectic, in: Hegel 
and/in/on Translation, «Verifiche», XLIX (1-2), 2020, pp. 1-18.

Nuzzo, A., Changing the World of Spirit in Hegel’s Philosophy of Right, 
«Crisis&Critique», 8 (2), 2021, pp. 279-305.

Nuzzo, A., Hegel’s Philosophy of Right and the Idea of the World: Dialectic’s 
“Political Cosmology”, «Critical Review», 33(3–4), 2021, pp. 332-358.

Nuzzo, A., Philosophy and the World at the End – Hegelian Reflections, 
«Argumenta Philosophica», XX (2), 2021, pp. 123-146.

Nuzzo, A., Hegel’s Idea of Philosophy and the World at the End, «Verifiche», 
LI (1-2), 2022, pp. 19-35.

Oehl, T., Kok, A. (a cura di), Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, 
Religion und Philosophie innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und 
Geschichte, Leiden, Brill, 2018.

Oesterreich, P.L., Philosophen als politische Lehrer. Beispiele öffentlichen 
Vernunftgebrauchs, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
1994.

Oesterreich, P.L., Das gelehrte Absolute. Metaphysik und Rhetorik bei Kant, 
Fichte und Schelling, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
1997.

O’Neill, O., The Public Use of Reason, «Political Theory», 14, 1989, pp. 523-
551.



445

O’Neill, O., Kant’s Conception of Public Reason, in Kant und die Berliner 
Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. Band I: 
Hauptvorträge, a cura di V. Gerhardt et al, Berlin/New York, De Gruyter, 
2001, pp. 35-47.

O’Neill Surber, J. (a cura di), Hegel and Language, Albany, SUNY, 2006.
Orsini, F., Il problema dell’ontologia nella “Scienza della logica” di Hegel, 

Napoli, IISF Press, 2025.
Ortlieb, C., Friedrich Heinrich Jacobi und die Philosophie als Schreibart, 

München, Wilhelm Fink Verlag, 2010.
Ortlieb, C., Briefdialoge und Gesprächsmitschriften. Schreibarten des Romans 

bei Friedrich Heinrich Jacobi, in Friedrich Heinrich Jacobi (1743–1819). 
Romancier – Philosoph – Politiker, a cura di C. Ortlieb, F. Vollhardt, 
Berlin/Boston, De Gruyter, 2021.

Osborne, P., The Reproach of Abstraction, «Radical Philosophy», 127, 2014, 
pp. 21-28

Overgaard, S., Gilbert, P., Burwood, S., An Introduction to Metaphilosophy, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2013.

Palermo, S.V., Solé, M.J., ¿Aprender la filosofía o aprender a filosofar? Idea, 
transmisión y tarea de la filosofía en Kant, Fichte, Schelling y Hegel, 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2024.

Paolinelli, M., Metodo matematico e ontologia in Christian Wolff, «Rivista di 
Filosofia Neo-Scolastica», 66 (1), Gennaio-marzo 1974, pp. 3-39.

Patočka, J., Die naturliche Welt als philosophisches Problem, Stuttgart, Klett-
Cotta, 1990.

Peperzak, A.T., Autoconoscenza dell’assoluto. Lineamenti della filosofia dello 
spirito hegeliana, Napoli, Bibliopolis, 1988.

Peperzak, A.T., Modern Freedom: Hegel’s Legal, Moral, and Political 
Philosophy, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2001.

Peters, S., Der Vortrag als Performance, Bielefeld, Transkript, 2011.
Pieroni, S., Linguaggio, concetto e realtà. L’ontologia relazionale di Hegel, 

Napoli, Orthotes, 2024.
Pinkard, T., Hegel’s Phenomenology: The Sociality of Reason, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1994.
Pippin, R.B., Idealism as Modernism: Hegelian Variations, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1997.



446

Pippin, R.B., Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agency and Ethical Life, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2008.

Pippin, R.B., Hegel’s Realm of Shadows. Logic as Metaphysics in The Science of 
Logic, Chicago/London, University of Chicago Press, 2019.

Plevrakis, E., Das Absolute und der Begriff. Zur Frage philosophischer Theologie 
in Hegels »Wissenschaft der Logik«, Tübingen, Mohr Siebeck, 2017.

Pöggeler, O., Hegel und Heidelberg, «Hegel-Studien», 6, 1971, pp. 65-133.
Pöggeler, O., Hegels Idee einer «Phänomenologie des Geistes», Freiburg/

München, Verlag Karl Alber, 1993; trad. it. di A. De Cieri, Hegel. L’idea di 
una «Fenomenologia dello spirito», Napoli, Guida, 1986.

Pöggeler, O., Nachschriften von Hegels Vorlesungen, «Hegel-Studien», 26, 
1991, pp. 121-175.

Puntel, L.B., Darstellung, Methode und Struktur: Untersuchungen zur Einheit 
der systematischen Philosophie, Hamburg, Meiner, 1981.

Quante, M., Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin, Suhrkamp, 
2011.

Rajan, T., In the Wake of Cultural Studies: Globalization, Theory, and the 
University, «Diacritics», 31 (3), Fall 2001, pp. 67-88.

Rajan, T., The Encyclopedia and the University of Theory: Idealism and the 
Organization of Knowledge, «Textual Practice», 21 (2), 2007, pp. 335-358.

Rameil, U., Aufbau und systematische Stellung der Ideenlehre in Hegels 
Propädeutische Logik, in Hegels enzyklopädisches System der Philosophie. 
Von der ‚Wissenscahft der Logik’ zur Philosophie des absoluten Geistes, 
a cura di H.-C. Lucas, B. Tuschling, U. Vogel, Stuttgart-Bad Cannstatt, 
frommann-holzboog, 2004, pp. 71-109.

Rametta, G., La philosophie fichtéenne de la religion, «Laval théologique et 
philosophique», LXXII (1), 2016, pp. 7-20.

Rametta, G., Filosofia come Sistema della scienza: Introduzione alla lettura 
della Prefazione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, Schio, Tamoni, 
1992.

Rametta, G., Il problema dell’esposizione speculativa nel pensiero di  Hegel, 
Roma, Inschibboleth, 2020.

Readings, B., The University in Ruins, Cambridge, Harvard University Press, 
1997.

Reeve, C.D.C., Philosopher-Kings: The Argument of Plato’s Republic, 
Indianapolis, Hackett Publishing Company, 2006.



447

Rescher, N., Metaphilosophy: Philosophy in Philosophical Perspective, London, 
Lexington Books, 2014.

Rheinberger, H.-J., Experiment, Difference, and Writing: I. Tracing Protein 
Synthesis, «Studies in the History and Philosophy of Science», 23 (2), 
1992, pp. 305–331.

Riedl, P.P., Öffentliche Rede in der Zeitenwende: Deutsche Literatur und 
Geschichte um 1800, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1997, pp. 214–294.

Ronzheimer, E., Poetologien des Rhythmus um 1800.  Metrum und Versform 
bei Klopstock, Hölderlin, Novalis, Tieck und Goethe, Berlin/Boston, De 
Gruyter, 2020.

Rorty, R., Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Jacques Derrida, 
«New Literary History», 10 (1), 1978, pp. 141-60

Rustighi, L., «Corpus vivens». Gerarchie del sapere nelle università tra il XII 
e il XIV secolo, in Politiche della filosofia. Istituzioni, soggetti, discorsi e 
pratiche, a cura di P. Cesaroni e S. Chignola, Roma, DeriveApprodi, 2016, 
pp. 15-33.

Salsano, A., Enciclopedia, in Enciclopedia. Vol. primo, Torino, Einaudi, 1977.
Sandkaulen, B., Bildung heute – Erfahrungen in Jena. Zur Aktualität 

des klassischen Bildungsbegriffs, in Bildungsreform als Sozialreform. 
Zum Zusammenhang von Bildungs- und Sozialpolitik, a cura di M. 
Opielka, Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2005, pp. 11-
21.

Sandkaulen, B., Wissenschaft und Bildung. Zur konzeptionellen Problematik 
von Hegels Phänomenologie des Geistes, in Gestalten des Bewusstseins. 
Genealogisches Denken im Kontext Hegels, a cura di B. Sandkaulen, V. 
Gerhardt, W. Jaeschke, Hegel-Studien Beiheft 52, Hamburg, Meiner, 
2009, pp. 186-207.

Sandkaulen, B., Knowing how. Ein Plädoyer für Bildung jenseits von Modul 
und Elfenbeinturm, in Bildung als Kunst. Fichte, Schiller, Humboldt, 
Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg, L.-T. Ulrichs, Berlin/New York, De 
Gruyter, 2010, pp. 215-226.

Sandkaulen, B., Denken und Nachdenken. Zum Philosophiekonzept Hegels 
im Kontext der Frage nach ‚Transdisziplinarität’, in Die Begründung der 
Philosophie im Deutschen Idealismus, a cura di E. Ficara, Würzburg, 
Königshausen & Neumann, 2011, pp. 19-32.

Sandkaulen, B., Bildung bei Hegel – Entfremdung oder Versöhnung?, in Hegel 
gegen Hegel, «Hegel-Jahrbuch», 2014, pp. 430-438.



448

Sandkaulen, B., Hegel’s first System Program and the Task of Philosophy, 
in The Oxford Handbook of Hegel, a cura di D. Moyar, Oxford, Oxford 
University Press, 2017, pp. 3-30.

Sandkaulen, B., Einleitung: Über das Projekt einer Philosophie der Kunst, in 
G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, a cura di B. Sandkaulen, 
Berlin/Boston, De Gruyter, 2018, pp. 1-21.

Sandkaulen, B., Der Begriff des Lebens in der Klassischen Deutschen 
Philosophie – eine naturphilosophische oder lebensweltliche Frage?, 
«Deutsche Zeitschrift für Philosophie», 67 (6), 2019, pp. 911-929.

Sandkaulen, B., Bildungsprozesse (in) der Moderne, in Schleiermacher / Hegel. 
250. Geburtstag Schleiermachers / 200 Jahre Hegel in Berlin, a cura di A. 
Arndt, T. Rosefeldt, «Hegel-Jahrbuch», Sonderband 13, Berlin 2020, pp. 
229-242.

Sandkaulen, B., Philosophie und Common Sense: Eine Frage der Freiheit, 
in  Jacobi und Kant, a cura di B. Sandkaulen, W. Jaeschke, Hamburg, 
Meiner, 2021, pp. 193-210.

Sandkaulen, B., Passato dell’arte? Indagini epistemologiche sul progetto 
filosofico-culturale hegeliano, in Attraverso il sistema. Criticità e guadagni 
teorici del pensiero hegeliano a 250 anni dalla nascita, a cura di G. 
Battistoni, F. Campana, Napoli, IISF Press, 2024, pp. 217-41.

Sandkaulen, B., Zur Aktualität von Hegels Bildungskonzept, in Mit Hegel. 
Bildungs- und gesellschaftstheoretische Auseinandersetzungen, a cura 
di R. Mayer, L. Schildknecht, J. Sperschneider e M. Zulaica y Mugica, 
Weilerwilst, Velbrück, 2024, pp. 66-82.

Särkela, A., Immanente Kritik und soziales Leben: Selbsttransformative Praxis 
nach Hegel und Dewey, Frankfurt a.M., Klostermann, 2018.

Schäfer, R., Die Dialektik und ihre besonderen Formen in Hegels Logik, 
Hamburg, Meiner, 2001.

Sheplyakova, T., Öffentliche Freiheit und Individualität. Hegels Kritik des 
moralisch-juridischen Modells politischer Kultur, Berlin, Duncker & 
Humblot, 2017.

Schick, S., Die Legitimität der Aufklärung: Selbstbestimmung der Vernunft bei 
Immanuel Kant und Friedrich Heinrich Jacobi, Frankfurt a.M., Vittorio 
Klostermann, 2019.

Schlenstedt, D., Bildung, in Ästhetische Grundbegriffe, vol. 1, a cura di K. 
Barck, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, pp. 831-875.



449

Schneider, U.J., Philosophie und Universität: Historisierung der Vernunft im 
19. Jahrhundert, Hamburg, Meiner, 1999.

Schneiders, W., Hoffnung auf Vernunft. Aufklärungsphilosophie in 
Deutschland, Hamburg, Meiner, 1990.

Schülein, J-G., Metaphysik und ihre Kritik bei Hegel und Derrida, Hamburg, 
Meiner, 2016.

Schürmann, E., Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienanthropologischen 
Theorie des Geistes, Paderborn, Brill Fink, 2018.

Sell, A., Der “Vorbegriff” zu Hegels enzyklopädischer Logik in den 
Vorlesungsnachschriften, in G.W.F. Hegel, Der “Vorbegriff” zur Wissenschaft 
der Logik in der Enzyklopädie von 1830, a cura di A. Denker, A. Sell, H. 
Zaborowsky, Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 2010, pp. 65-83.

Siep, L., Hegels praktische Philosophie und das “Projekt der Moderne”, Baden-
Baden, Nomos Verlag, 2010.

Silverman, A. Ascent and Descent: The Philosopher’s Regret, «Social 
Philosophy and Policy», 24(2), 2007, pp. 40-69.

Sohn-Rethel, A., Intellectual and Manual Labour: A Critique of Epistemology, 
Atlantic Highlands, Humanities Press, 1978.

Smith, J.H., The Spirit & Its Letter. Traces of Rhetoric in Hegel’s Philosophy of 
Bildung, Ithaca/London, Cornell University Press, 1988.

Stanitzek, G., Winkler, H., Eine Medientheorie der Aufklärung, prefazione a 
Gosch, Fragmente über den Ideenumlauf, Berlin, Kadmos, 2006, pp. 7-34.

Stein, S., Wretzel, J. (a cura di), Hegel’s Encyclopedia of the Philosophical 
Sciences. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press, 2021.

Stein, S., Wretzel, J. (a cura di), Hegel’s Encyclopedic System, New York, 
Routledge, 2022.

Stoljar, D., Philosophical Progress: In Defence of a Reasonable Optimism, 
Oxford, Oxford University Press, 2017.

Stoljar, D., Philosophical Exceptionalism & Philosophical Writing, «About the 
Workbench», 4/9/2023.

Surber, J.P., Hegel’s speculative sentence, «Hegel Studien», 10, 1975, pp. 210-
230.

Taylor, C., Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1979.

Theissmann, U, Darstellung, in Historisches Wörterbuch der Philosophie, vol. 
2, a cura di J. Ritter, Basel/Stuttgart, 1972, pp. 11-14.



450

Theunissen, M., Hegels Lehre vom absoluten Geist als theologisch-politischer 
Traktat, Berlin, De Gruyter, 1970.

Theunissen, M., Sein und Schein. Die kritische Funktion der hegelschen Logik, 
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1978.

Thomas, Y., Fictio legis. L’empire de la fiction romaine et ses limites médiévales, 
«Droits», 21, 1995, pp. 17-63.

Tortorella, S., L’opinione pubblica nella Filosofia del diritto di Hegel, 
«Leussein», 5 (2-3), 2012, pp. 119-125.

Valbusa, I., La forma dell’enciclopedia. Una valutazione della prospettiva di 
J.H. Alsted, Trento, Verifiche, 2008.

Valenza, P., La circolarità di rappresentazione e concetto nella filosofia della 
religione di Hegel, «Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 63-77.

van Zantwijk, T., Wege des Bildungsbegriffs von Fichte zu Hegel, in Bildung 
als Kunst: Fichte, Schiller, Humboldt, Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg, 
L.T. Ulrichs, Berlin, De Gruyter, 2010, pp. 69-86.

Venturelli, D. L’idea humboldtiana di Università tra passato e futuro, in L’idea 
di università tra passato e futuro, a cura di R. Celada Ballanti e L. Mauro, 
Genova, De Ferrari Editore, 2011, pp. 12-29.

Verweyen, H., Fichtes Religionsphilosophie, «Fichte- Studien», VIII, 1995, pp. 
193-224.

Vieweg, K., Das Denken der Freiheit. Hegels Grundlinien der Philosophie des 
Rechts, Munich, Wilhelm Fink, 2012.

Vieweg, K., Hegel: Der Philosoph der Freiheit, München, C.H. Beck, 2019.
Vogl, J., Für eine Poetologie des Wissens, in Die Literatur und die Wissenschaften 

1770–1930, a cura di K. Richter, J. Schönert, e M. Titzmann, Stuttgart, M 
& P Verlag, 1997, pp. 107–130.

Yeo, R., Encyclopaedic Visions: Scientific Dictionaries and Enlightenment 
Culture, Cambridge, Cambridge University Press, 2001.

Warminski, A., Reading for Example: ‘Sense-Certainty’ in Hegel’s 
Phenomenology of Spirit, «Diacritics», estate 1981.

Warminski, A., Readings in Interpretation: Hölderlin, Hegel, Heidegger, 
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1987.

Weiss, R., Philosophers in the Republic: Plato’s Two Paradigms, Ithaca, Cornell 
University Press, 2012.

Whistler, D., Goethe and the Problem of the Plant-Image, «Monatshefte», 
117.4, forthcoming.



451

White, H., Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism, Baltimore, Johns 
Hopkins University Press, 1978.

Williams, B., Plato: The Invention of Philosophy, in The Sense of the Past. Essays 
in the History of Philosophy, Princeton/Oxford, Princeton University 
Press, 2006, pp. 148-186.

Williamson, T., The Philosophy of Philosophy, Oxford, Blackwell, 2021.
Winfield, R.D., Overcoming foundations. Studies in Systematic Philosophy, 

New York, Columbia University Press, 1989.
Wohlfart, G., Der spekulative Satz: Bemerkungen zum Begriff der Spekulation 

bei Hegel, Berlin/ New York, De Gruyter, 1981.
Wood, A.W., Hegel’s Ethical Thought, Cambridge, Cambridge University 

Press, 1990.
Wood, A.W., Hegel on Education, in Philosophers on Education. New Historical 

Perspectives, a cura di A.O. Rorty, London, Routledge, 1998, pp. 300-317.
Wundt, M., Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklärung, 

Hildensheim, Olms, 1964.
Zammito, J., Chapter 13. Philosophy for Everyman: Kant’s Encyclopedia 

Course, in Reading Kant’s Lectures, a cura di R.R. Clewis, Berlin/München/
Boston, De Gruyter, 2015, pp. 301-320.

Ziolkowski, T., German Romanticism and Its Institutions, Princeton, 
Princeton University Press, 1990.

Žižek, S., Tarrying with the negative. Kant, Hegel, and the Critique of Ideology, 
Durham, Duke University Press, 1993.

Žižek, S., The Parallax View, Cambridge, MIT Press, 2006.
Žižek, S., The most sublime hysteric. Hegel with Lacan, Cambridge, Polity 

Press, 2014.
Žižek, S., Sex and failed Absolute, New York, Bloomsbury, 2020.
Zöller, G., Popular Method: On Truth and Falsehood in Fichte’s Transcendental 

Philosophy, in Fichte and Transcendental Philosophy, a cura di T. 
Rockmore, D. Breazeale, New York, Palgrave Macmillan, 2014, pp. 163-
175.





Che cosa significa interrogare lo statuto della filosofia e la 
possibilità di definirne i confini, i metodi, le pratiche? Il vo-
lume affronta questo problema nel momento decisivo in cui 
esso prende forma: la filosofia classica tedesca e, in partico-
lare, il periodo berlinese di Hegel (1818-1831). Al centro, la 
domanda su come la filosofia pensi la propria esecuzione – 
ossia il suo darsi in testi scientifici, manuali, lezioni – senza 
trascurare i modi della sua riproduzione, la formazione delle 
soggettività implicate nel suo discorso e le scene in cui si tra-
smette. Ripensare come la filosofia sia capace di giustificarsi 
significa, oggi, mettere alla prova la possibilità stessa di un 
sapere critico e trasformativo.

Giulia Bernard è assegnista di ricerca in filosofia teoretica 
presso il Dipartimento FISPPA dell’Università di Padova. I 
suoi interessi di ricerca riguardano la filosofia classica te-
desca, la metafilosofia e la filosofia della religione. Ha pub-
blicato in riviste e collettanee e ha curato Reason in Check. 
Philosophy of Religion in Classical German Philosophy (Veri-
fiche, 2023, con B. Santini) e Speculative Thinking (Rivista di 
Estetica, 2024, con L. Illetterati e Z. Kobe).

€ 30.00

ISBN 978-88-6938-501-8

G
. B

er
na

rd
L’

es
ec

uz
io

ne
 d

is
co

rs
iv

a 
de

lla
 fi

lo
so

fia
Pu

bb
lic

az
io

ni


	PREMESSA
	TAVOLA DELLE ABBREVIAZIONI
	INTRODUZIONE
	1. La filosofia e la sua antinomia
	1.1 La genesi platonica dell’antinomia
	1.2 L’antinomia nel dibattito contemporaneo
	1.3 L’antinomia nella filosofia classica tedesca

	2. Storico e razionale, scolastico e cosmico
	3. Il ‘sistema’ hegeliano: il luogo dell’antinomia a Berlino
	4. Struttura del libro
	PARTE ILo statuto della filosofia: storico e razionale
	CAPITOLO PRIMOL’ANTINOMIA DELLA FILOSOFIA NELLA FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA
	Introduzione
	1. Darstellung e forma dell’antinomia
	1.1 Storico e razionale
	1.2 Ostensivo-cum-performativo: il problema della Darstellung

	2. Kant
	2.1 Storico e razionale del filosofico: la tipologia dell’antinomia in Kant
	2.2 Lo storico nella pratica didattica: le Lezioni sull’Enciclopedia filosofica
	2.3 Semplice filosofia?

	3. Storico e razionale dopo Kant
	3.1 Fichte
	3.1.1 Concetto di filosofia: discorso scientifico e popolare
	3.1.2 La comunicazione filosofica come esercizio di libertà: La via verso la vita beata
	3.1.3 Filosofia e insegnamento

	3.2 Schelling
	3.2.1 Filosofia e conoscere storico: le Lezioni sul metodo dello studio accademico
	3.2.2 Lezione libera e pratica socratica

	3.3 Hegel
	3.3.1 Filosofico e storico
	3.3.2 Filosofia e filosofare: il problema dei contenuti
	3.3.3 La formazione alla libertà e il problema dell’insegnamento


	CAPITOLO SECONDOL’ENCICLOPEDIA DELLE SCIENZE FILOSOFICHE – IN COMPENDIO
	Introduzione
	1. Questioni preliminari
	1.1 Enciclopedia ed enciclopedie
	1.2 Enciclopedia filosofica

	2. L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio
	2.1 Compendio per le lezioni e/o sistema?
	2.2 L’antinomia da Heidelberg a Berlino
	2.3 Filosofia e manuale

	3. L’antinomia nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio
	3.1 Storico e razionale nell’Annotazione al §79 del Concetto preliminare
	3.2 Intellettuale-astratto e speculativo nell’Annotazione al §82 del Concetto preliminare

	CAPITOLO TERZOL’ORGANIZZAZIONE DISCORSIVA DEL SAPERE
	Introduzione
	1. Lo storico nella scienza
	1.1 Concetto preliminare e divisione della scienza
	1.2 Il problema dell’organizzazione del sapere: ordo naturalis e ordo scholae
	1.3 Definizioni metafisiche dell’assoluto

	2. Formazione del discorso filosofico
	2.1 Critica della forma del giudizio nel Concetto preliminare
	2.2 Critica alla forma del giudizio nella logica (§166)
	2.3 Definizioni e riflessività del sapere
	2.3.1 Teorema, tra geometria e sistema
	2.3.2 Idea


	3. Le divisioni della scienza
	3.1 Concetto e divisione vera
	3.2 Dall’Idea al metodo

	4. Possibilità e necessità della (auto-)critica
	PARTE IIIl discorso filosofico tra scolastico e cosmico
	CAPITOLO QUARTOLA FORMAZIONE DELLA SOGGETTIVITÀ
	Introduzione
	1. Kant: il problema della scrittura tra scolastico e cosmico
	1.1 Apprendere quale filosofia?
	1.2 L’antinomia nella scrittura

	2. L’Enciclopedia e la sua esecuzione
	2.1 Forme della critica
	2.1.1 Dalle rappresentazioni ai concetti, e ritorno
	2.1.2 La proposizione speculativa

	2.2 Noi – chi? La pragmatica testuale nelle lezioni

	3. L’apparire della scienza e la trasformazione della soggettività
	3.1 A parte objecti
	3.2 A parte subjecti

	4. Metodo e metodi di esecuzione
	CAPITOLO QUINTOFINE DELLA FILOSOFIA: BILDUNG E CRITICA
	Introduzione
	1. Bildung: immagine della formazione
	1.1 Bildung formale
	1.2 Bildung e spirito

	2. Diagnosi di un tempo di crisi: immagine della critica
	2.1 Formazione di un mondo e ruolo del sapere
	2.2 L’attualità della filosofia: il problema della critica

	3. Bildung e critica: l’esecuzione discorsiva come oggettivazione filosofica
	3.1 Speculativo e intellettuale-astratto: la verità dell’astrazione
	3.2 La retroattività della Bildung e la sua oggettivazione nella forma della scienza

	4. Fine della filosofia?
	4.1 Il problema della partecipazione
	4.2 Tensione cosmica

	CONCLUSIONI
	BIBLIOGRAFIA

