Giulia Bernard

L’esecuzione discorsiva
della filosofia

Il sistema hegeliano berlinese

Pubblicazioni di Verifiche 59

PADOVA



PuBBLICAZIONI DI VERIFICHE 59

Collana di saggi di filosofia fondata da Franco Chiereghin

Direzione scientifica: Luca Illetterati



VERIFICHE

Editors-In-Chief

Luca Illetterati, Paolo Giuspoli, Francesca Menegoni.

Associate Editors

Francesco Campana, Luca Corti, Paolo Livieri, Giovanna Luciano, Armando
Manchisi, Giovanna Miolli, Elena Nardelli, Barbara Santini (Reviews Editor).

Advisory Scientific Board

Gabriel Amengual, Myriam Bienenstock, Rossella Bonito Oliva,

Claudio Cesa (7), Franco Chiereghin, Ferruccio De Natale, Giannino Di Tommaso,
Alfredo Ferrarin, Luca Fonnesu, Stefano Fuselli, Gianluca Garelli, Stephen
Houlgate, Marco Ivaldo, Jean-Francois Kervégan, Claudio La Rocca, Eugenio
Mazzarella, Adriaan Th. Peperzak, Michael Quante, Leonardo Samona, Birgit
Sandkaulen.

I testi proposti per la pubblicazione in questa collana vengono sottoposti
a doppia revisione paritetica; vanno inviati al direttore scientifico della
collana all’indirizzo: luca.illetterati@unipd.it.

Le nuove norme redazionali, uniformate a quelle della rivista, sono
scaricabili all'indirizzo: https://verifiche.padovauniversitypress.it/guidelines-
authors.



Pubblicazioni di Verifiche 59

Giulia Bernard

L’ESECUZIONE DISCORSIVA
DELLA FILOSOFIA

Il sistema hegeliano berlinese



‘Volume pubblicato con il contributo del Dipartimento di Filosofia,
Sociologia, Pedagogia e Psicologia Applicata (FISPPA) dell’Universi-
ta degli Studi di Padova’

Titolo originale: L’esecuzione discorsiva della filosofia. Il sistema he-
geliano berlinese

Prima edizione 2025, Padova University Press
ISBN 978-88-6938-501-8

© 2025 Padova University Press
Universita degli Studi di Padova via 8 Febbraio 2, Padova

www.padovauniversitypress.it
Progetto grafico: Padova University Press

This work is licensed under
a Creative Commons Attribution International License

(CC BY-NC-ND) (https://creativecommons.org/licenses/)



«E ora rispondimi con un si o con un no su
questo punto. Chi ¢ attratto verso una certa
cosa, diremo che prova desiderio per tutto il
genere di quella cosa, o per una specie si e per
un’altra no?»

«Per tutto il genere di quella cosa», rispose.
«Allora dovremo convenire che anche il filo-
sofo desidera la sapienza non solo per alcuni
suoi aspetti, trascurandone altri, ma in tutta la
sua interezza».

<<E Vero».

«Di conseguenza, colui che non ha amore per
lapprendimento - in particolare, se & giova-
ne e non ha ancora la capacita razionale di di-
scernere cio che gli giova da cio che gli nuo-
ce — non lo potremo dire amico della cultura e
del sapere, cioé¢ filosofo, cosi come non direm-
mo affamato, o goloso o buongustaio, ma anzi,
al contrario, inappetente, chi prova avversio-
ne per le vivande».

«E diremmo il vero».

«Ma colui che non vede l'ora di assaporare
ogni disciplina, gettandosi con gioia nello stu-
dio senza mai saziarsene, costui avremmo o
no il diritto di chiamarlo filosofo?»

(Platone, Repubblica, V 475b-c)






11
13
21

21
24
31
38

42
46
53

59

59
67
67
72

78
78

85

93
98
101
101

INDICE

PREMESSA
TAVOLA DELLE ABBREVIAZIONI
INTRODUZIONE

1. La filosofia e la sua antinomia
1.1 La genesi platonica dell’antinomia
1.2 L’antinomia nel dibattito contemporaneo
1.3 L’antinomia nella filosofia classica tedesca

2. Storico e razionale, scolastico e cosmico
3. 1l ‘sistema’ hegeliano: il luogo dell’antinomia a Berlino
4. Struttura del libro

PARTE I. Lo statuto della filosofia: storico e razionale

CAPITOLO PRIMO. L’ANTINOMIA DELLA FILOSOFIA NELLA
FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA

Introduzione
1. Darstellung e forma dell’antinomia
1.1 Storico e razionale
1.2 Ostensivo-cum-performativo: il problema della Darstellung
2. Kant
2.1 Storico e razionale del filosofico: la tipologia dell’antinomia
in Kant
2.2 Lo storico nella pratica didattica: le Lezioni sull’Enciclopedia

filosofica
2.3 Semplice filosofia?

3. Storico e razionale dopo Kant
3.1 Fichte
3.1.1 Concetto di filosofia: discorso scientifico e popolare



104

107
114
114

118
122
122
130
138

149

149
150
150
155

162
162
177
183

187

187

191

197

197
200
200
211

216

225
225

3.1.2 La comunicazione filosofica come esercizio di liberta:
La via verso la vita beata
3.1.3 Filosofia e insegnamento
3.2 Schelling
3.2.1 Filosofia e conoscere storico: le Lezioni sul metodo
dello studio accademico
3.2.2 Lezione libera e pratica socratica
3.3 Hegel
3.3.1 Filosofico e storico
3.3.2 Filosofia e filosofare: il problema dei contenuti
333 La formazione alla liberta e il problema
dell’insegnamento

CAPITOLO SECONDO. L’ENCICLOPEDIA DELLE SCIENZE
FILOSOFICHE - IN COMPENDIO

Introduzione

1. Questioni preliminari
1.1 Enciclopedia ed enciclopedie
1.2 Enciclopedia filosofica

2. L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio
2.1 Compendio per le lezioni e/o sistema?
2.2 L’antinomia da Heidelberg a Berlino
2.3 Filosofia e manuale

3. L’antinomia nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in
compendio
3.1 Storico e razionale nell’Annotazione al §79 del Concetto
preliminare
3.2 Intellettuale-astratto e speculativo nell’Annotazione al §82
del Concetto preliminare

CAPITOLO TERZO. L’ORGANIZZAZIONE DISCORSIVA DEL
SAPERE

Introduzione
1. Lo storico nella scienza
1.1 Concetto preliminare e divisione della scienza
1.2 1l problema dell’organizzazione del sapere: ordo naturalis e
ordo scholae
1.3 Definizioni metafisiche dell’assoluto

2. Formazione del discorso filosofico
2.1 Critica della forma del giudizio nel Concetto preliminare



231
236
236
241

244
244
250

256

263

263
267
270
274

279
285
287
293
299

306
310
320

328
333

333
346
347
354

362
366
372

379

382

2.2 Critica alla forma del giudizio nella logica (§166)
2.3 Definizioni e riflessivita del sapere

2.3.1 Teorema, tra geometria e sistema

2.3.2 Idea

3. Le divisioni della scienza
3.1 Concetto e divisione vera
3.2 Dall’Idea al metodo

4. Possibilita e necessitad della (auto-)critica

PARTE 1IL. Il discorso filosofico tra scolastico e cosmico

CAPITOLO QUARTO. LA FORMAZIONE DELLA SOGGETTIVITA

Introduzione

1. Kant: il problema della scrittura tra scolastico e cosmico
1.1 Apprendere quale filosofia?
1.2 L’antinomia nella scrittura

2. L’Enciclopedia e la sua esecuzione
2.1 Forme della critica
2.1.1 Dalle rappresentazioni ai concetti, e ritorno
2.1.2 La proposizione speculativa
2.2 Noi - chi? La pragmatica testuale nelle lezioni

3. L’apparire della scienza e la trasformazione della soggettivita
3.1 A parte objecti
3.2 A parte subjecti

4. Metodo e metodi di esecuzione

CAPITOLO QUINTO. FINE DELLA FILOSOFIA: BILDUNG E
CRITICA

Introduzione
1. Bildung: immagine della formazione
1.1 Bildung formale
1.2 Bildung e spirito
2. Diagnosi di un tempo di crisi: immagine della critica
2.1 Formazione di un mondo e ruolo del sapere
2.2 L’attualita della filosofia: il problema della critica

3. Bildung e critica: I’esecuzione discorsiva come oggettivazione

filosofica

3.1 Speculativo e intellettuale-astratto: la verita dell’astrazione



390

394
397
403

415
427

3.2 La retroattivita della Bildung e la sua oggettivazione nella
forma della scienza
4. Fine della filosofia?
4.1 1l problema della partecipazione
4.2 Tensione cosmica

CONCLUSIONI
BIBLIOGRATFIA



PREMESSA

Il presente studio costituisce la rielaborazione dei risultati della
ricerca svolta nel corso del dottorato di ricerca presso I'Universita
di Padova e la Ruhr-Universitidt Bochum, i cui sviluppi rimangono al
centro della mia ricerca post-dottorale. La sua preparazione e stesura
sono state rese possibili dall’incontro con molte persone.

Desidero ringraziare anzitutto Francesca Menegoni, a cui sono
profondamente debitrice per la mia formazione e la prima esperien-
za di ricerca. La ringrazio per aver accolto sin dall’inizio il progetto e
aver supportato (e sopportato) le trasformazioni della ricerca (e della
ricercatrice). Sono grata a Birgit Sandkaulen per avermi accolta nel
gruppo di ricerca di Bochum facendomi sentire a casa, per la fiducia
con cui ha seguito il mio lavoro, dandomi 'opportunita di confron-
tarmi con un modello esigente di rigore e chiarezza concettuale. Il
dialogo con lei, che continua tuttora, ¢ per me una fonte preziosa di
ispirazione e orientamento nella vita. Vorrei ringraziare Luca Illet-
terati per la generosita con cui mi mette costantemente alla prova,
per avermi insegnato come si puo lavorare in modo radicale sulle
domande e per le provocazioni che mi hanno spinta a pensare altri-
menti. Gli sono riconoscente per avermi fatto vedere nella finitezza
una forma di perfezione, e avermi mostrato che si puo essere accolti
per chi si e. Devo la mia esperienza di ricerca filosofica, e di liberta,
alla maniera specifica in cui ciascuno e ciascuna di loro declina il fa-
re filosofia.

Sono grata alla Scuola di dottorato in Filosofia dell’Universita di
Padova per aver reso possibile questa ricerca, e ai membri dei gruppi
in cui essa si € sviluppata, hegelpd a Padova e il Forschungszentrum

11



fur Klassische Deutsche Philosophie / Hegel-Archiv di Bochum. Un
grazie particolare a Gianluca Garelli, per I’attenzione con cui ha let-
to questo lavoro e per i suggerimenti sempre puntuali; e a Zdravko
Kobe, per il confronto vivo e autentico, che ho la fortuna di poter
continuare ancora oggi. Ringrazio Stefania Achella, Massimiliano Bi-
scuso, Pierpaolo Cesaroni, Dina Emundts, Lucian Ionel, Wolfgang
Kaltenbacher, Andrea Kern, Karen Koch, Paul Kottman, Fiorinda Li
Vigni, Angelica Nuzzo, Sebastian Rédl e Oliver Toth per le occasioni
preziose di confronto e discussione su alcune delle idee presentate in
questo studio.

Un ringraziamento affettuoso va agli amici e alle amiche che mi
hanno accompagnata in questi anni, condividendo la fatica, i dubbi,
le scoperte, e le deviazioni che determinano la ricerca. A loro devo
molto piu di quanto possa dire. Spero che, nelle pagine che seguono,
riconoscano qualcosa dei dialoghi che hanno reso possibile questo
lavoro.

Infine, mi sia concesso ringraziare mio fratello e i miei genitori,
per il bene e la grande pazienza. A loro € dedicato questo volume.

12



TAVOLA DELLE ABBREVIAZIONI

Opere di Hegel

Cito secondo l'edizione critica dei Gesammelte Werke (GW), a cura
della Rheinisch-Westfilischen Akademie der Wissenschaften (in col-
laborazione con la Deutschen Forschungsgemeinschaft, Hamburg,
Meiner, 1968 e ss.). I testi sono riportati con I'indicazione della pagi-
na dell’originale, seguita da quella della traduzione italiana, quando
disponibile. Nel caso dei Lineamenti di filosofia del diritto e delle varie
versioni dell’ Enciclopedia mi limito a indicare il numero di paragrafo,
segnalando eventualmente se si tratta di un’Annotazione (A).

Enz

Enzi1817

GW 20: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse (1830), a cura di W. Bonsiepen e H.C. Lu-
cas, con la collaborazione di U. Rameil, Hamburg, Mei-
ner, 1992; trad. it. Enciclopedia delle scienze filosofiche in
compendio, a cura di B. Croce, introduzione di C. Cesa,
Roma/Bari, Laterza, 2002. Per gli Zusdtze faccio riferi-
mento alla traduzione di V. Verra, La scienza della logica,
Torino, UTET, 1981.

GW 13: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse (1817), a cura di W. Bonsiepen e K. Grot-
sch, con la collaborazione di H.C. Lucas e U. Rameil,
Hamburg, Meiner, 2001; trad. it. Enciclopedia delle scien-
ze filosofiche in compendio (Heidelberg 1817), a cura di F.
Biasutti, L. Bignami, F. Chiereghin, G.F. Frigo, G. Gra-
nello, F. Menegoni, A. Moretto, Trento, Verifiche, 1987.

13



Diff

SB

JSII

S 11

PhG

WAL 1

14

GW 4: Jenaer kritische Schriften, a cura di H. Buchner e
O. Poggeler, Hamburg, Meiner, 1968; trad. it. Primi scrit-
ti critici, a cura di R. Bodei, Milano, Ugo Mursia Editore,
2014.

GW 10,1: Niirnberger Gymnasialkurse und Gymnasialre-
den (1808-1816), a cura di K. Grotsch, Hamburg, Meiner,
2006; trad. it. La scuola e l'educazione. Discorsi e relazioni
(Norimberga 1808-1816), a cura di L. Sichirollo e A. Bur-
gio, Milano, Franco Angeli, 1985.

GW 7: Jenaer Systementwiirfe II, a cura di RP. Horst-
mann e J.H. Trede, Hamburg, Meiner, 1971, pp. 1-338;
trad. it. Logica e Metafisica di Jena (1804-05), a cura di F.
Chiereghin, traduzione, introduzione e commento di F.
Biasutti, L. Bignami, F. Chereghin, A. Gaiarsa, M. Gia-
cin, F. Longato, F. Menegoni, A. Moretto, G. Perin Rossi,
Trento, Verifiche, 1982.

GW 8: Jenaer Systementwiirfe III, a cura di R.P. Horst-
mann con la collaborazione di J.H. Trede, Hamburg,
Meiner, 1976.

GW 9: Phdnomenologie des Geistes, a cura di W. Bonsie-
pen e R. Heede, Hamburg, Meiner, 1980; trad. it. Fenome-
nologia dello spirito, a cura di G. Garelli, Torino, Einaudi,
2008.

GW 14,1: Grundlinien der Philosophie des Rechts, a cura
di K. Grotsch e E. Weisser-Lohmann, Hamburg, Meiner,
2009; trad. it. Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di
G. Marini, Roma/Bari, Laterza, 1999.

GW 21: Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objektive
Logik. Erstes Buch. Die Lehre vom Sein (1832), a cura di F.
Hogemann e W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1984; trad.
it. Scienza della logica, a cura di A. Moni, ed. rivista da
C. Cesa, introduzione di L. Lugarini, Roma/Bari, Laterza,
2011, vol. 1, pp. 1-430).



WAL IIT

VWAL 1

VWwdL 11

Di1818

VBG

VMPhW [

VMPhW II

VPhR I

GW 12: Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. Die
subjektive Logik (1816), a cura di F. Hogemann e W. Jae-
schke, Hamburg, Meiner, 1981; trad. it. Scienza della lo-
gica, a cura di A. Moni, ed. rivista da C. Cesa, introdu-
zione di L. Lugarini, Roma/Bari, Laterza, 2011, vol. 2, pp.
647-957).

GW 23,1: Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik I
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1801/02, 1817,
1823, 1824, 1825 und 1826, a cura di A. Sell, Hamburg,
Meiner, 2013.

GW 23,2: Vorlesungen tiber die Wissenschaft der Logik II.
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1828, 1829 und
1831, a cura di A. Sell, Hamburg, Meiner, 2015.

GW 18: Berliner Antrittsrede (1818), in Vorlesungsmanu-
skripte IT (1816-1831), a cura di W. Jaeschke, Hamburg,
Meiner, 1995, pp. 11-18; trad. it. Discorso inaugurale
dell’insegnamento presso la cattedra di filosofia dell’Uni-
versita di Berlino (22 ottobre 1818), in GW.F. Hegel, Scritti
storici e politici, a cura di D. Losurdo, Roma/Bari, Later-
za, 1997.

GW 18: Vorlesungen iiber die Beweise vom Daseyn Gottes,
in Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), a cura di W. Ja-
eschke, Hamburg, Meiner, 1995, pp. 228-317; trad. it. Le-
zioni sulle prove dell’esistenza di Dio, a cura di A. Tassi,
Brescia, Morcelliana, 2009.

GW 18: Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1822-
1828, in Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), a cura di
W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1995, pp. 121-137.

GW 18: Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung
1830/31, in Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), a cura
di W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1995, pp. 138-207.

GW 26,1: Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts I.
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1817/18, 1818/19

15



VPhR II

VPhR 1II

VPhW I

VPhW II

VPRI

GW 29,2

16

und 1819/20, a cura di D. Felgenhauer, Hamburg, Meiner,
2014.

GW 26,2: Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts
II. Nachschriften zu den Kollegien der jahre 1821/22 und
1822/23, a cura di K. Grotsch, Hamburg, Meiner, 2015.

GW 26,3: Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts
III. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1824/25 und
1831, a cura di K. Grotsch, Hamburg, Meiner, 2015.

GW 27,1: Vorlesungen tiber die Philosophie der Weltge-
schichte I Nachschriften zu dem Kolleg des Winterseme-
sters 1822/23, a cura di B. Collenberg-Plotnikov, Ham-
burg, Meiner, 2015.

GW 27,2: Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltge-
schichte II. Nachschriften zum Kolleg des Wintersemesters
1824/25, a cura di W. Jaeschke e R. Paimann, Hamburg,
Meiner, 2019.

Vorlesungen, Ausgewdhlte Nachschriften und Manuskrip-
te. Band 3, Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion,
Teil 1: Einleitung. Der Begriff der Religion, a cura di W.
Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1983; trad. it. Lezioni di fi-
losofia della religione, Parte I, a cura di R. Garaventa, S.
Achella, Napoli, Guida, 2003. Quando disponibili, ven-
gono indicati i passi corrispondenti da GW 29,1: Vorle-
sungen iiber die Philosophie der Religion. Nachschriften
zu den Kollegien iiber Religionsphilosophie der Sommerse-
mester 1821 und 1824, a cura di W. Jaeschke e M. Koppe,
Hamburg, Meiner, 2017.

Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Nachschri-
ften zu den Kollegien iiber Religionsphilosophie der Som-
mersemester 1827 und 1831 und Sekundire Uberlieferung.
Nachschriften zum Kolleg iiber die Beweise vom Dasein
Gottes des Sommersemesters 1829, a cura di W. Jaeschke,
Meiner, Hamburg, 2021.



GW 30,1

Briefe I

Briefe I

Briefe III

Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I. Nach-
schriften zu den Kollegien 1819 und 1820/21, a cura di K.
Grotsch, Hamburg, Meiner, 2016.

Briefe von und an Hegel. Band I: Philosophische Studien-
texte (1785-1812), a cura di J. Hoffmeister, Berlin, Akade-
mie Verlag, 1970; trad. it. Epistolario 1. 1785-1808, a cu-
ra di P. Manganaro, Napoli, Guida, 1983; Epistolario II.
1808-1818, a cura di P. Manganaro, Napoli, Guida, 1988.

Briefe von und an Hegel. Band II: 1813-1822, a cura di ].
Hoffmeister, Hamburg, Meiner, 1969; trad. it. Epistola-
rio II. 1808-1818, a cura di P. Manganaro, Napoli, Gui-
da, 1988; Lettere, a cura di P. Manganaro e V. Spada, con
un’introduzione di E. Garin, Roma, Laterza, 1972.

Briefe von und an Hegel. Band III: 1823-1831, a cura di ].
Hoffmeister, Hamburg, Meiner, 1969; trad. it. Lettere, a
cura di P. Manganaro e V. Spada, con un’introduzione di
E. Garin, Roma, Laterza, 1972.

Opere di Kant

Cito secondo l'edizione critica della Akademie-Ausgabe (AA): Ge-
sammelte Schriften, a cura della Preussische Akademie der Wissen-
schaften (vol. 1-22), della Deutsche Akademie der Wissenschaften zu
Berlin (vol. 23), e della Akademie der Wissenschaften zu Gottingen
(dal vol. 24). Tutti i passi kantiani vengono citati con riferimento alla
sigla, AA, numero del volume e numero della pagina. Fanno eccezio-
ne le citazioni tratte dalla Critica della ragion pura, citata con la let-
tera indicante ’edizione (A = 1781, B = 1787) seguita dal numero di
pagina dell’originale.

NEVW

AA 2: Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen
in dem Winterhalbenjahre von 1765-1766, pp. 303-313;
trad. it. Un programma di Kant, a cura di A. Guzzo, «L’e-
ducazione nazionale», 6, 1924, pp. 296-303.

17



Krv

KpV

MS

SF

TP

WA

AA9
AA 24
PhilEnz

Kritik der reinen Vernunft, trad. it. Critica della ragion
pura, a cura di C. Esposito, Milano, Bompiani, 2012.

AA 5: Kritik der praktischen Vernunft, pp. 3-163; trad. it.
Critica della ragion pratica, a cura di F. Capra, Bari/Ro-
ma, Laterza, 1997.

AA 6: Metaphysik der Sitten; trad. it., Metafisica dei co-
stumi, a cura di G. Landolfi Petrone, Milano, Bompiani,
2006.

AA 7: Der Streit der Fakultdten, pp. 1-115; trad. it. Il con-
flitto delle facoltd, a cura di D. Venturelli, Brescia, Mor-
celliana, 1994.

AA 8: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in
der Philosophie, pp. 387-406; trad. it., D’un tono da signo-
ri assunto di recente in filosofia, in Scritti sul criticismo, a
cura di G. De Flaviis, Roma/Bari, Laterza, 1991.

AA 8: Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?, pp.
33-42; trad. it., Risposta alla domanda: Che cos’é Ulllumi-
nismo?, in Immanuel Kant, Michael Foucault, Jiirgen Ha-
bermas, Che cos’é¢ I'llluminismo, a cura di U. Curi, trad. it.
di G. Solari, G. Vidari, Milano/Udine, Mimesis, 2021.

Logik, pp. 1-150.
Logik Philippi, pp. 311-496.

AA 29: Philosophische Enzyklopddie, pp. 3-45; trad. it. Le-
zioni di enciclopedia filosofica, a cura di G. Garelli, Udine,
Campanotto, 2002.

Opere di Fichte

Le opere di Fichte sono citate secondo la Gesamtausgabe der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften, a cura di R. Lauth, H. Jacob,
H. Gliwitzky, E. Fuchs, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzbo-
og, 1962-2012.

18



Anweisung GA 1/9: Die Anweisung zum seeligen Leben, pp. 1-212;

GAT/2

GA1I/3

GAII/8

GA1V/2

FW VIII

trad. it. L’iniziazione alla vita beata ovvero la dottrina
della religione, in J.G. Fichte, La dottrina della religione, a
cura di G. Moretto, Napoli, Guida, 1989.

Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der soge-
nannten Philosophie, als Einladungsschrift zu seinen Vor-
lesungen iiber diese Wissenschaft, pp. 91-172; trad. it. Sul
concetto della dottrina della scienza, Roma/Bari, Laterza,
1987.

Ueber den Unterschied des Geistes und des Buchstabens in
der Philosophie, pp. 313-342.

Die Wissenschaftslehre II. Vortrage im Jahre 1804; trad. it.
Dottrina della scienza (2* esposizione dell’anno 1804 dal
16 aprile all’8 giugno), in J.G. Fichte, Scritti sulla dottrina
della scienza 1794-1804, Milano, Mondadori, 2008.

Wissenschaftslehre nova methodo; trad. it. Teoria della
scienza 1798 «Nova Metodo», trad. A. Cantone, Milano/
Varese, Istituto Editoriale Cisalpino, 1959.

Deducirter Plan einer zu Berlin zu errichtenden hoheren
Lehranstalt, in Fichtes Werke, a cura di LH. Fichte, ND
Berlin, 1971.

Opere di Schelling

Le opere di Schelling sono citate secondo la Historisch-kritische Au-
sgabe: FW]. Schelling, Historisch-kritische Ausgabe, Bayerischen
Akademie der Wissenschaften (Schelling — Edition e Archiv) a cura
di T. Buchheim, J. Hennigfeld, W.G. Jacobs, J. Jantzen e S. Peetz.

VMS

SW V: Vorlesungen iiber die Methode des Academischen
Studium, a cura di P. Leistner, A. Schubach; trad. it. Le-
zioni sul metodo dello studio accademico, a cura di F. Pal-
chetti, prefazione di C. Cesa, Firenze, Arnaud Editore
Srl, 1989.

19






INTRODUZIONE

1. La filosofia e la sua antinomia

Cosa significa porre la domanda sullo statuto della filosofia? Co-
sa implica, in altri termini, interrogare cio che individua la filosofia e
distingue i suoi metodi, le sue pratiche e i suoi discorsi da quelli degli
altri saperi? Affrontare il problema che la formulazione di questa do-
manda pone per la filosofia, consente di fare i conti con cio che puo
significare fare filosofia, e continuare a farla, in un tempo in cui ap-
pare fortemente messo in questione il suo ruolo pubblico — ossia la
capacita tradizionalmente riconosciutale di essere un sapere critico e
trasformativo dei soggetti e dell’esistente —, e in cui mostra gli effetti
pitt marcati di una crisi perdurante 'universita’, ossia la scena prima-
ria in cui, negli ultimi due secoli, la filosofia é stata messa in opera,

U Cfr. J. Le Goff, Gli intellettuali nel medioevo, Milano, Mondadori, 2008, cir-
ca il modo in cui la storia dell’'universita ¢ di fatto la storia della sua crisi.
Cio vale sin dalla sua istituzione ‘finzionale’, come meccanismo giuridico di
incorporazione di soggetti distinti in un soggetto unico, secondo la ricostru-
zione di Y. Thomas in Id., Fictio legis. L’empire de la fiction romaine et ses li-
mites médiévales, «Droits», 21, 1995, pp. 17-63. Su alcuni dei caratteri deter-
minanti di questa fictio giuridica si veda il contributo di L. Rustighi, «Corpus
vivens». Gerarchie del sapere nelle universita tra il XII e il XIV secolo, in Poli-
tiche della filosofia. Istituzioni, soggetti, discorsi e pratiche, a cura di P. Cesa-
roni e S. Chignola, Roma, DeriveApprodi, 2016, pp. 15-33. Sulla specificita
della crisi moderna e contemporanea dell’universita si rimanda, invece, allo
studio, pubblicato postumo, di B. Readings, The University in Ruins, Cambri-
dge, Harvard University Press, 1997.

21



prodotta e riprodotta come disciplina. Il presente volume €& dedicato
alla discussione di questo problema, a partire da un momento crucia-
le della sua configurazione: la filosofia classica tedesca, in particolare
la proposta teorica che Georg Wilhelm Friedrich Hegel elabora nel
periodo berlinese (1818-1831).

Nello stato di crisi che vive la filosofia nel discorso politico e
sociale attuale — dalla crescente marginalizzazione della filosofia
nell’organizzazione neoliberale del sapere, al definanziamento dei
dipartimenti di discipline umanistiche a favore di saperi considera-
ti pit ‘utili’ da parte dei governi nazionali —, la decisione di parlare
per la filosofia sembra continuare a muoversi nello spazio aperto da
una duplice ripetizione lucidamente profilata da Jacques Derrida nel-
la Lettera di prefazione al volume La gréve des philosophes. Ecole et
philosophie?, in cui sono raccolti i testi e le discussioni del colloquio
‘Rencontres Ecole et Philosophie’ svoltosi all’'Universita di Paris-X,
Nanterre, il 20 e 21 ottobre 1984.

La prima ripetizione, quella piu di superficie per Derrida, si lascia
rintracciare nei discorsi e nelle azioni politiche che si impegnano in
tentativi sperimentali di ampliare ’ambito d’azione della filosofia -
come l’estensione del suo insegnamento ad altre classi nella scuola
—, ma che finiscono per riprodurre, in maniera non critica, il confina-
mento della filosofia nei luoghi in cui gia viene praticata, come scuo-
le e universita. A questa ripetizione, che si sarebbe tentati di definire
‘immunitaria’, il cui esito si traduce nella salvaguardia di oasi in cui
esercitare un pensiero tradizionalmente ritenuto critico, mantenen-
do dunque «nei suoi limiti (naturali, si pensa) una disciplina tanto
intoccabile quanto inutile»®, se ne affianca una seconda. Questa se-
conda ripetizione comprende i discorsi di coloro che, nel parlare a fa-
vore della filosofia in tempo di crisi, riproducono dei tipi di giustifi-
cazione che, se, a differenza dei primi, vanno piu in profondita nella

2 ]. Derrida (a cura di), La gréve des philosophes. Ecole et philosophie, Paris,
Osiris, 1986.

* J. Derrida, Le antinomie della disciplina filosofica. Lettera di prefazione, in
Id., Del diritto alla filosofia, a cura di F. Garritano, Catanzaro, Abramo Edi-
tore, 1999, pp. 293-304, p. 295.

22



domanda e riguardano la ‘cosa stessa’ di cui si tratta, ossia la filosofia
e le sue logiche, di fatto non fanno altro che ripetere argomenti fru-
stri sulla radicalita critica del sapere filosofico: modi di determinare
la specificita della filosofia che si situano ben all’interno del suo peri-
metro, perché evidenziano I'impossibilita di sclerotizzare la domanda
sul suo statuto in risposte definitive, segnalando la capacita della filo-
sofia di «rilanciare continuamente [la sua] ulteriorita rispetto a ogni
sua cristallizzazione, a ogni sua riduzione a un campo determinato, a
un oggetto specifico, a un’organizzazione discorsiva o concettuale»*.
Tale matrice — la cui combinatoria sarebbe, a detta di Derrida, pres-
soché esaurita — rischia di assumere le forme di un ‘internalismo’, di
un ripiegamento della filosofia su se stessa che perod non sembra riu-
scire a fornire risposte adeguate alla crisi attuale.

Una delle ragioni cruciali di una tale incapacita sembra risiedere
nel fatto che una simile posizione, nel suo stesso porsi, costringe se-
condo Derrida in un’antinomia tra istanze che si presentano nella fi-
losofia per come essa si produce e si riproduce come sapere: ’antino-
mia tra la filosofia come disciplina - sapere perimetrato da regole di
formazione di qualcosa che puo essere riconosciuto come ‘filosofico’
e dunque essere trasmesso, insegnato e imparato — e lo strabordare
della filosofia rispetto a tutte le forme in cui si esercita: dagli atti del
suo insegnamento, dallo stile del suo discorso, alle istituzioni in cui
ha luogo®. Cio a cui I”“internalismo’ costringe, senza riuscire a pensar-
lo fino in fondo, &, pero, antinomia tra un ‘dentro’ e un ‘fuori’ del-
la filosofia, un’antinomia che puo assumere diverse configurazioni,
in cui ciascuno dei suoi termini si rovescia immediatamente nel suo
contrario. Una forma particolare é quella, ad esempio, tra I'interno
della filosofia come una disciplina circoscritta a determinati contenu-
ti, metodi, canoni, versus il continuo strabordare della filosofia come

* P. Cesaroni, L’ordine del discorso filosofico. Bourdieu, Derrida, Foucault, in

Politiche della filosofia, pp. 126-144, p. 127.

> Per una discussione della proposta teorica di Derrida, su questo punto,

si rimanda a I. Malaguti, Aporie dell’insegnamento filosofico e ininsegnabilita
della filosofia: il contributo del pensiero francese, in Insegnare filosofia. Mo-
delli di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET,
2007, pp. 67-78.

23



attivita critica che riscrive i propri margini, non si lascia catturare o
‘segregare’ sulla base dell’individuazione preliminare di ci6 che rap-
presenterebbe un suo supposto campo di indagine separato da quello
degli altri saperi; un’altra forma, di segno apparentemente opposto,
é quella tra 'inesauribile interrogazione di sé della filosofia ripiegata
su se stessa versus il margine esterno dei conflitti che la attraversano,
e delle modalita apparentemente esterne attraverso cui la filosofia si
organizza, viene partecipata, si riproduce come sapere. Ciascuna di
queste alternative &, come si vede, il rovescio dell’altra.

A distanza di quarant’anni dalla stesura della Lettera di prefazione
di Derrida, il compito di «pensare questa antinomia come tale, ana-
lizzarla, interrogarla, situarla, etc., nella struttura della sua autorita,
nelle aporie ch’essa riproduce senza posa, nella sua provenienza e
nel suo avvenire»® sembra non meno urgente. Per avviarci all’inter-
no della sua analisi, nella necessita di comprendere le forme in cui si
da, cosi come cio che essa richiede di ripensare, &€ opportuno nota-
re due punti in sede introduttiva: I’antinomia é tutt’altro che inedita
nella storia della filosofia (1.1); il suo posto, nella riflessione contem-
poranea sullo statuto della filosofia, risulta problematico (1.2). La di-
scussione di questi punti consente di cominciare a rilevare le ragioni
che rendono fruttuosa la decisione di rivolgersi alla filosofia classica
tedesca, e in particolare a Hegel, per pensare, nella sua crisi, la do-
manda sullo statuto della filosofia, facendosi carico dell’antinomia
che la abita (1.3).

1.1 La genesi platonica dell’antinomia

Nella storia della filosofia, intorno a questa antinomia si lascia ri-
costruire una genealogia decisiva e plurale, in cui la questione dello
statuto della filosofia emerge in forma strutturalmente duplice: il suo
concetto con la sua giustificazione, da una parte, e la domanda sulla
sua trasmissione — financo sulla possibilita o meno della sua trasmis-
sione — dall’altra, vale a dire sulle forme discorsive in cui si espone
e che determinano la riconoscibilita della filosofia come sapere spe-

¢ Derrida, Del Diritto alla Filosofia, p. 296.

24



cifico, distinto dagli altri, normando i modi in cui é possibile parte-
ciparvi.

Una simile genealogia, in cui si configura quell’antinomia decisi-
va per la filosofia, sembra trovare in Platone la sua genesi. Per Plato-
ne la filosofia si presenta come attivita radicale di messa in questione
delle credenze, di cio che si presenta come in apparenza non bisogno-
so di giustificazione o di ulteriore determinazione. A tale radicalita,
che non lascia nulla di presupposto al proprio esercizio — esse sequi-
tur operari, verrebbe da dire —, si connette 'esigenza di individuare la
specificita di un sapere distinto dagli altri, cosi come cio che caratte-
rizza i filosofi (e li distingue dagli amanti dell’opinione o dei discor-
si). Simili domande — chiedere chi ¢ il filosofo, o che cos’¢ la filoso-
fia — articolate ad esempio in Repubblica’ o nel Sofista, sono tutt’altro
che prive di difficolta. Se, ad un primo sguardo, sembrano porsi sullo
stesso piano di quelle, propriamente filosofiche, che chiedono il ‘che

7 Una caratterizzazione dettagliata della figura del filosofo, in Repubbli-

ca, si trova in II 375 a-376c; 111 391 e; V 485 b; soprattutto, VII 535 a. Per un
esame della figura del filosofo si vedano, tra gli altri, C.D.C. Reeve, Philo-
sopher-Kings: The Argument of Plato’s Republic, Indianapolis, Hackett Publi-
shing Company, 2006, in particolare pp. 191-195. J. Lear, Inside and outside
the “Republic”, «Phronesis», 37 (2), 1992, pp. 184-215. A. Silverman, Ascent
and Descent: The Philosopher’s Regret, «Social Philosophy and Policy», 24
(2), 2007, pp. 40-69. Una lettura articolata, finalizzata a individuare la (diffi-
cile) coesistenza di paradigmi differenti della figura del filosofo in Repubbli-
ca, € proposta da R. Weiss, Philosophers in the Republic: Plato’s Two Paradig-
ms, Ithaca, Cornell University Press, 2012. Tra le interpretazioni filosofiche
contemporanee piu elaborate sull’intento platonico di operare una distin-
zione tra chi ¢ filosofo e chi non lo &, si ricordi il saggio di G. Deleuze intito-
lato Platone e il simulacro, che compare come una delle appendici di Logica
del senso (cfr. G. Deleuze, Logica del senso, a cura di M. De Stefanis, Milano,
Feltrinelli, 2009, pp. 223-224), in cui Deleuze rilegge la distinzione tra So-
crate e il sofista, lavorando sul problema del simulacro attraverso e contro
Platone. Sul modo in cui la domanda sul filosofo (e sulla filosofia) sia parte
dell’interrogazione a cui la filosofia, necessariamente, sottopone se stessa, si
rinvia a L. Illetterati, Il discorso della/sulla filosofia, in Tra passato e presente.
Studi in onore di Ferruccio De Natale, a cura di L. Illetterati e A. Caputo, Se-
sto San Giovanni, Mimesis, 2021, pp. 379-410.

25



cos’@ di qualcosa, tali domande mettono, in certo senso, in scacco
proprio la possibilita di ricevere una risposta esaustiva. La filosofia
non si da come un ‘che cosa’, un insieme gia dato di conoscenze, di
contenuti precostituiti. Per Platone, essa non ha una regione dell’es-
sere particolare, predeterminata, che sarebbe in suo potere esclusivo.
Se c’é un ‘che’ di cui la filosofia € sapere, quello € nient’altro che la
totalita, ossia la verita, il bene. Eppure, proprio qui, quando pare si sia
giunti a un che di definitorio - la filosofia come la scienza del vero —,
la filosofia esige il riconoscimento della propria specificita come at-
tivita che non é rivolta a un prodotto. La verita non é un oggetto, un
che di cui si possa entrare o essere in possesso, una proprieta dispo-
nibile ad essere trasferita in un travaso dal pieno al vuoto®. Contro
un tale fraintendimento, occorre, per il Socrate dei dialoghi platoni-
ci, confutare la tesi secondo cui si tratterebbe di «instillare la scienza
in un’anima che non la possiede, come s’infonde la vista in occhi che
non vedono»’, mostrando invece che

nell’anima di ognuno c’é questa facolta, insieme a un organo che
rende possibile la conoscenza: come se I'occhio non fosse in grado di
volgersi dalle tenebre alla luce se non insieme a tutto il corpo, cosi

8 Cosi, polemicamente, nel Simposio si afferma: «Sarebbe bello se il sapere

fosse tale da scorrere dal piu pieno al piu vuoto di noi, come in un travaso
di recipienti» (175 d).

° Repubblica VII 518 c. Contro questa tesi, sofistica, si tratta di mostrare che
la conoscenza é reminiscenza. Su questo cfr. Menone 81 a; Fedone 72 e-76 d.
La teoria della reminiscenza € esplorata nel Menone come soluzione ai due
corni dell’aporia sull’insegnabilita e la ricerca filosofica: ‘cerco cio che so’
oppure ‘cerco ci6 che non so’. Per Platone, nella ricerca, si muove da cio che
non si sa a cio che si sa, non trovandosi pero mai nel possesso totale del sa-
pere né nella sua assenza assoluta, ma in un processo in cui € fondamentale
la consapevolezza della propria ignoranza e il desiderio di sapere — cio a cui
conduce la pratica socratica. La capacita dello schiavo, interrogato da Socra-
te, di dimostrare la soluzione del teorema, rappresenta nel Menone la prova
della reminiscenza. Sul legame tra la reminiscenza e la domanda sulla tra-
smissibilita del sapere, si rinvia a G. Cambiano, Platone e le tecniche, Torino,
Einaudi, 1971, in particolare pp. 142-169.

26



occorre passare con tutta I'anima dal divenire alla contemplazione

dell’essere e della sua parte luminosa. E questo, secondo noi, il bene.

Mentre le forme di conoscenza diverse dalla filosofia concentrano
il loro sguardo sull’oggetto per loro tematico, la filosofia si rivolge a
cio che sta alle spalle delle altre imprese conoscitive, per cosi dire, os-
sia a ci0 che queste presuppongono senza metterlo a tema: la totalita.
Una totalita che non ¢ la somma degli enti, ma cio che ¢ sempre im-
plicato in ogni esperienza di senso. La peculiarita della filosofia risie-
de nel modo in cui essa ‘contempla’ il suo ‘oggetto’: non ne fa svanire
Peccedenza, l'irriducibilita a oggetto, bensi la fa essere propriamente.
La mantiene in quanto non la possiede, non la trasforma in un ogget-
to tra gli altri, accanto agli altri.

L’essere attivita della filosofia, I'impossibilita per essa di essere un
travaso passivo da colui che possiederebbe la verita a chi ne sarebbe
sprovvisto, a cui sarebbe dunque risparmiata la fatica della ricerca'’,
ha implicazioni per due questioni che determinano il modo in cui la
domanda sullo statuto della filosofia si mostra in Platone non solo co-
me necessaria e ineludibile'?, ma anche legata a doppio filo alla que-
stione della sua trasmissibilita e della sua partecipabilita.

1 Repubblica VII 518 c-d.

" Nell’approfondire il significato dell’istituzione dell’Accademia, Cambia-

no mostra come per Platone la trasmissione non rappresenti una fase suc-
cessiva, separata dalla ricerca del sapere e dalla sua acquisizione: «Questi
tre termini stanno a indicare tre volti di un’unica operazione, perché il ca-
rattere comunitario, che Platone, sulla linea di Socrate, assegna alla ricerca,
tende a farli coincidere. Una tecnica € trasmessa, quando é appresa. Ma ap-
prendimento e trasmissione hanno luogo soltanto nell’ambito di una ricer-
ca comune: i ricercatori sono i protagonisti, contemporaneamente, dell’ap-
prendimento e della trasmissione. Il quadro di relazioni, ricostruito dalla
reminiscenza con l'ausilio del metodo ipotetico e del metodo delle domande
e risposte, ¢ rintracciato nella ricerca comune, a partire da problemi specifi-
ci, in direzione delle ipotesi che danno ragione di tali relazioni» (Id., Platone
e le tecniche, p. 151).

2 Su questo si veda B. Williams, Plato: The Invention of Philosophy, in The
Sense of the Past. Essays in the History of Philosophy, Princeton/Oxford, Prin-
ceton University Press, 2006, pp. 148-186.

27



La prima questione riguarda proprio il modo in cui la filosofia (e
dunque la verita) puo essere comunicata: come € possibile prendere
parte ad essa. Decisivi, a questo proposito, sono anzitutto i passi in
Repubblica in cui il sapere filosofico si mostra strutturalmente tanto
comune quanto individuale. La condivisione di una vita spesa nella
ricerca comune precede un’esperienza sempre personale con la veri-
ta, che non puo essere fatta da altri al posto nostro. Il compito dell’in-
segnamento e formulato nei termini dell’atto di «distogliere [la vista]
dalla sua abitudine scorretta e volgerla dove deve guardare»*®, dando
luogo a una ‘ortottica’ della vista, in cui il filosofo non si sostituisce
agli altri ma anzi li accompagna fino alle soglie di un’esperienza che
sono chiamati a compiere da loro. Far partecipare altri alla filoso-
fia, come alla verita, significa percio, al massimo, rendere disponibili
presso di loro le condizioni affinché possano sperimentare un’espe-
rienza analoga.

La sottolineatura, necessariamente comunitaria e individuale, vie-
ne ripresa nella Lettera VII sulla peculiare (non-)comunicabilita della
filosofia. In essa, Platone afferma che il filosofare, quando se ne abbia
avuto accesso, non ¢ «in alcun modo dicibile come le altre scienze» .
Questo non decreta la assoluta non dicibilita della filosofia, quasi si
trattasse di un contatto diretto, privato, con l'ineffabile’, bensi se-
gnala una non comunicabilita del sapere filosofico al modo delle altre
conoscenze. Mentre queste ultime, con I’analisi dei loro oggetti, pre-
tendono di esaurire cio che puo essere espresso, comunicato, la filo-
sofia afferma la propria differenza perché tematizza la totalita nella
sua non-tematizzabilita, non-oggettivabilita come cio che & sempre
presente, sempre presupposto e implicato nell’esperienza. In questo

3 Repubblica VII 518 d.
4 Lettera VII 341 c5-d2.

5 Per un’analisi dettagliata delle implicazioni di questa questione cfr. F.

Chiereghin, «Di che Platone é nato troppo tardi nella sua patria». L’essenza
tragica della filosofia e le condizioni della sua comunicabilita, in Insegnare fi-
losofia. Modelli di pensiero e pratiche didattiche, pp. 121-135. Sulla vicinanza,
su questo punto, tra Platone e Kant cfr. L. Illetterati, Sul concetto di filosofia.
Le aporie della scientificita, «Giornale di Metafisica», XI (2), 2018, pp. 448-
471, in particolare pp. 469-470.

28



modo, 'impossibilita articolata in Repubblica di possedere cognizio-
ne diretta del bene guardando direttamente il sole che illumina il
mondo delle idee'®, in una visione faccia a faccia che risulterebbe non
nell’accesso al vero quanto in una visione accecante, testimonia I’ec-
cedenza della verita: il suo non essere un prodotto distillabile, una
prospettiva di cui appropriarsi, ulteriore rispetto al e separabile dal
processo di confronto dialettico tra le prospettive soggettive che so-
no convocate nei dialoghi.

Cio che risulta cruciale ¢ che, proprio una falsa apparenza di que-
sto genere, rischia di sorgere attraverso un aspetto consustanziale al-
la filosofia: la sua trasmissione scritta. Questo rappresenta il secondo
aspetto della profilazione platonica dell’antinomia, tra 'esigenza di

¢ Cio si evince dal Libro VI di Repubblica, quando, alla richiesta di Glau-
cone a Socrate di dire se ritenesse «che il bene si identifichi con la scienza,
con il piacere o con qualcos’altro», Socrate si mostra reticente. In prima bat-
tuta ricorda a Glaucone che aveva detto non si sarebbe «accontentato delle
opinioni altrui». Incalzato perd da quest’ultimo circa la scarsa convenien-
za di esprimere soltanto le opinioni altrui e non le proprie su una materia
tanto cruciale, risponde: «e ti sembra dunque giusto [...] parlare di ci6 che
si ignora come se lo si sapesse?» (506 b-c). Alla richiesta insistente di non
fermarsi «come se fossi gia arrivato al termine», ma di proseguire a trattare
del bene come si € discusso della giustizia e delle altre virtu, Socrate dichia-
ra «di esserne incapace, e [di credere] di suscitare il riso con il [suo] zelo
inopportuno» (506 d). Al rifiuto segue la proposta di una deviazione: «per
il momento tralasciamo di studiare ’essenza del bene: una questione trop-
po alta perché I'ispirazione di questo momento mi permetta di raggiunger-
la secondo I’opinione che ne ho. Pero, se voi siete d’accordo, vorrei indicare
quale sia il rampollo del bene» (ibidem). La proposta € accettata dagli inter-
locutori. Che tale deviazione rimandi a un eventuale approfondimento ulte-
riore, poi non elaborato (possibilita che mette in campo G. Lozza nella sua
traduzione di Repubblica, Milano, Oscar Mondadori, 1991, p. 521, nota 47), o
meno, il punto cruciale mi sembra essere I'obliquita di cui si caratterizza la
discussione che segue. Nonostante I'invito socratico a fare attenzione a che
egli «non inganni inavvertitamente» (507 a) gli interlocutori, & proprio la
discussione del rampollo del bene a consentire lo sguardo obliquo per par-
lare del bene — mettendo in scena, di fatto, una delle discussioni pili ampie
dell’idea del bene.

29



realizzare la liberta concessa dalla filosofia come attivita e il bisogno
di esporla senza pervertirla in qualcosa d’altro, lavorando costante-
mente esposti al rischio di far essere la filosofia qualcosa di altro da
sé, di diverso, di tradurla in un che di positivo, un positum. Nel suo
rapporto con la scrittura, la filosofia si fa carico del rischio estremo.
Li la filosofia si connota come il lavoro costante su cio che la sua tra-
smissione le consente e cio che, nello stesso tempo, rischia di genera-
re: un che di esteriore, lontano dall’origine, muto, che, non potendosi
difendere dagli attacchi che riceve, e esposto a essere manipolato. La
duplicita di un simile lavoro — guadagnare la specificita della filosofia
nel rapporto che intesse con i modi della sua trasmissione, in un mez-
zo che incarna I’esposizione stessa alla sua perdita — trova nel Fedro
uno dei luoghi primari della sua enunciazione, la cui ambiguita, co-
me ha mostrato, tra gli altri, proprio Derrida", si articola in una con-
danna della scrittura tutt’altro che univoca. A Theuth, che presenta
la scrittura come rimedio (papuaxdg) per la memoria, la trasmissione
di un sapere finalmente non pitt condannato a scomparire nell’atto in
cui viene enunciato, il Re Thamus oppone l'altro lato del papuaxdg:
quello di essere altrettanto veleno, di sclerotizzare e dare la morte a
un sapere vivente. Proprio I'emergere del rischio per il sapere vivo,
organico, di diventare qualcosa d’altro da sé € cio che si realizza nel-

7 Cio che Derrida sviluppa ne La farmacia di Platone ha una genesi com-

plessa, che affonda le proprie radici nel 1962 (Introduction da l'origine de la
géométrie de Husserl, Paris, PUF, 1962) e nel 1967 (La voix et le phénomene,
Paris, PUF, 1967), nel confronto con L’origine della geometria di Husserl e
con un’analisi della prima ricerca logica di Husserl, quando si confronta
con I'ambigua persistenza di due principi nella fenomenologia: da una par-
te, il riconoscimento dell’inutilita del segno a fronte della presenza assoluta
dell’oggettivita ideale; dall’altra, 'attestazione del fatto della iscrizione, del-
la scrittura, nella costituzione dell’oggettivita. Nella struttura binaria su cui
si apre il progetto fenomenologico, la scrittura sembra assegnata ad occu-
pare il posto negativo di cio che € morto, in ritardo sulla nascita del senso,
traccia priva di interiorita, esposta ad essere deformata e annichilita, che ne-
cessita sempre di essere vivificata dalla phoné che €&, invece, vita, spiritualita.
Nell’articolare criticamente questo punto, Derrida esplicita la bidirezionali-
ta strutturale della questione: il problema della trasmissione é ineliminabi-
le dal concetto della filosofia, al punto che non si da propriamente un fuori.

30



la scrittura dei dialoghi: il sapere «prende a morire quando si scrive,
ma scrivendosi si perennizza»'®. A perennizzarsi non ¢ una traccia,
ma la costante necessita della ‘mescolanza’’ tra cio che appare co-
me un esterno, un supplemento (la scrittura), e un presunto interno,
il logos. A perennizzarsi ¢, in altre parole, la crisi: come unica possi-
bilita per il sapere di essere tale, proprio quando rischia di diventare
qualcos’altro da sé.

Nell’aporia emerge la relazione strutturale tra i due aspetti in gio-
co nell’antinomia, una relazione che si mostra come un non-pote-
re-non: la filosofia come sapere radicale che richiede I'interrogazione
sulla sua formazione e trasmissione, non puo non porre questa do-
manda per essere pienamente se stessa; la domanda sulla formazione
e trasmissione appartiene a cio che determina cos’e filosofia, non puo
non riguardare il concetto di filosofia in questione.

1.2 L’antinomia nel dibattito contemporaneo

La relazione tra i due termini dell’antinomia ha assunto le forme
piu diverse nella storia della filosofia; una storia che, come ha notato
Arthur Danto?®, si lascia ricostruire come la storia delle forme discor-

8 M. Ferraris, Differenze. La filosofia francese dopo lo strutturalismo, Mila-
no, Multipla edizioni, 1981, p. 58.

¥ Sulla cupmdokny (symploke, intreccio) come mescolanza che organizza i

discorsi al modo della tessitura con le parole, H. Joly osserva: «Tale metafo-
ra iniziale puo essere presa in due sensi: essa puo significare ‘ordire’, quindi
designare la trappola ed esprimere la malizia o 'astuzia, métis o dolos. Op-
pure puod ugualmente significare ‘tramare’ nel senso neutro e, sul modello
delle tecniche dell’intrecciatura dei vimini e della tessitura, metaforizzare
i processi della composizione e della sintesi» (Le renversement platonicien.
Logos, episteme, polis, Paris, Vrin, 1974, p. 178, citato nell'Introduzione di S.
Petrosino a La farmacia di Platone, Milano, Jaca Book, 2021, p. 33).

2 A.C. Danto, Philosophy as/and/of Literature, in The Philosophical Disen-
franchisement of Art, New York, Columbia University Press, 1986, pp. 135-
161, p. 141; trad. it. di C. Barbero, a cura di T. Andina, Filosofia come/e/della
letteratura, in La destituzione filosofica dell’arte, Palermo, Aesthetica, 2008,
pp. 151-173, 155.

31



sive in cui la filosofia si € data, ha pensato la propria trasmissibilita e
gli effetti che ha sulle soggettivita: dai dialoghi ai pensées, dalle con-
fessioni e lettere alle summae, fino ai trattati, e alle enciclopedie. Una
tale molteplicita non é semplicemente formale, ma riguarda i modi
in cui prende corpo effettivamente la domanda su cosa significa fare
filosofia. Le biografie tardoantiche di Pitagora e Plotino come para-
digmi della conduzione di vita filosofica, la profilazione dell’aspetto
performativo delle lezioni di Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, di
fronte al pubblico studentesco, come modello di liberta dello spirito,
Pelaborazione di storie della filosofia (come genere e disciplina filo-
sofica autonoma), in cui viene pensato il legame tra il pensiero e la
sua storicita, sono solo alcuni esempi di come si e potuta articolare
quell’antinomia che ha in Platone la sua genesi. La sua storia si in-
treccia necessariamente, pero, non solo al divenire della sua media-
lita — le forme orali della sua partecipazione e la dimensione del ‘te-
sto’”, con le sue diverse configurazioni, fortemente amputate oggi a
favore del cosiddetto «articolo filosofico professionale» come unica
forma scientifica per la filosofia? —, ma anche all’evoluzione dei luo-

2t Sull’esigenza di considerare il formato ‘libro’ non come un supporto

scontato ma come un medium, un organo storico in divenire, che influenza
il modo di praticare e organizzare il sapere si vedano i contributi contenu-
ti nel volume Praxis des Philosophierens, Praktiken der Historiographie. Per-
spektiven von der Spdtantike bis zur Moderne, a cura di M. Meliado e S. Negri,
Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 2018.

2 Sulla preponderanza fattuale di questa forma espressiva sulle altre, e
sui rischi di omologazione nonché di impoverimento delle pratiche filoso-
fiche, si consideri quanto nota Danto: «La nostra pratica di filosofi consiste
nel leggere e scrivere questo tipo di saggi, nell’insegnare ai nostri studen-
ti a scriverli e a leggerli, nell’invitare altri a venire a proporci un loro sag-
gio a cui noi reagiamo facendo domande che di fatto sono osservazioni da
chiosatore, solitamente incorporate nella prima o ultima nota a pié di pagi-
na del saggio, in cui siamo esentati da eventuali errori o scorrettezze e rin-
graziati per i nostri utili suggerimenti. Le riviste in cui questi saggi sono poi
pubblicati, quali che siano gli aspetti utili alla professione che, in generale,
possano presentare, non sono in realta molto diverse le une dalle altre, non
pit di quanto lo siano effettivamente i saggi stessi» (pp. 138-139; trad. it., p.
153). Cio mostra come la logica della forma di scrittura condizioni inevita-

32



ghi e delle istituzioni in cui e praticata: accademie, scuole, circoli,
universita, in cui il sapere viene dettato, commentato, discusso, sot-
toposto ad obiezioni dialettiche, ritrattato. Cid che emerge &, dunque,
un apparato estremamente diversificato in cui la filosofia prende for-
ma come un insieme di pratiche discorsive, con proprie regole e luo-
ghi di attuazione. Nella loro differenza si muovono nientemeno che
le «diverse concezioni di verita filosofica»® e di pratica filosofica.
Per usare un lemma importato dal teatro, si potrebbe parlare
dell’evoluzione della ‘scena’ della filosofia, il ‘campo’® in cui si realiz-
zano le condizioni che presiedono alla formazione della filosofia: che
consentono il suo eseguirsi. Ordinariamente, il termine ‘esecuzione’
rinvia al mandare ad effetto qualcosa che preesiste ad un atto: in que-

bilmente la disciplina che attraverso essa si esprime e, nel contempo, venga
da quest’ultima determinata. Se forme diverse aprono a modi diversi di fare
filosofia (e di concepirla), allora la squalificazione delle forme espressive ri-
spetto al primato di una di esse, nel pensiero contemporaneo, non puo che
avere conseguenze significative circa le potenzialita trasformative implicate
da certe forme e non da altre.

% Cosi Danto in riferimento all’inseparabilita tra forma espositiva e veri-

ta filosofica (ivi, p. 140; trad. it., p. 154). A mio avviso, un simile discorso va
esteso a tutto cio che ha I'aspetto dell ‘esteriorita’ rispetto alla filosofia, in-
cludendo dunque non solo le forme stilistiche, ma anche i luoghi, le regole e
le forme di soggettivazione che sono implicati strutturalmente nei modi in
cui la filosofia viene prodotta e riprodotta.

#  Mentre il termine ‘scena’ € stato ripreso nelle teorie performative con-

temporanee, il termine ‘campo’ € stato elaborato da Pierre Bourdieu come
spazio di relazioni oggettive tra individui o istituzioni in competizione per
lo stesso gioco, all’interno del quale un capitale di conoscenze é ripartito in
maniera differenziata tra chi occupa la posizione di leadership e chi intende
cominciare a prenderne parte (Id., Champ intellectuel et projet créateur, «Les
Temps Modernes», 246, 1966, pp. 865-906; Id., L. Wacquant, An Invitation to
Reflexive Sociology, Cambridge, MA, Polity Press, 1992). Sul potenziale po-
litico del lemma ‘scena’, sul mancato apprezzamento da parte di Platone e
di Hobbes della spontaneit, relazionalita e particolarita politica del teatro,
cosi come sulla necessita di una sua ripoliticizzazione a partire da un recu-
pero della sua tematizzazione in Shakespeare, si & espresso P. Kottman. A
Politics of the Scene, Palo Alto, Stanford University Press, 2007.

33



sto senso, si intende, per esempio, la realizzazione pratica di una vo-
lonta o di un proposito, la messa in opera di un progetto, 'attuazione
di un provvedimento giudiziario, ma anche I'interpretazione di una
partitura musicale. In tutti questi casi, si ha a che fare con la produ-
zione di qualcosa che implica un passaggio da una possibilita (o vir-
tualita) alla realta, oppure il portare a compimento qualcosa che ha
bisogno di una performance per essere veramente completo (come il
caso della partitura musicale); pur con le dovute distinzioni, si tratta
dell’attuazione di determinate possibilita, prestabilite, che hanno va-
lore normativo: permettono, cioé, di dire, per esempio, che una certa
esecuzione € stata ‘buona’, ‘corretta’, ‘adeguata’, finanche ‘rispettosa’
dell’intenzione che la motiva, oppure che é ‘inadeguata’, o che ‘tradi-
sce’ cio di cui € esecuzione.

Nel presente studio, al termine ‘esecuzione’ ¢ attribuito un signi-
ficato critico. Con questo ci si impegna in un’indagine sui modi in
cui la filosofia, per essere propriamente se stessa, si fa carico della
sua natura discorsiva, non intuitiva, dandosi la forma di un testo che
€ pienamente consapevole di cio che implica la sua esecuzione. La
peculiarita del testo filosofico € che esso non si limita a spiegare un
concetto di filosofia gia dato, assicurato, che puo limitarsi a presenta-
re, facendolo passare, al massimo, da uno stato di minore chiarezza a
uno di maggiore evidenza; bensi, come sua verace dimostrazione, é il
processo del suo stesso costituirsi, senza cui non é. In questo senso, il
discorso rappresenta la possibilita decisiva, per la filosofia, di essere
un sapere pienamente giustificato.

La peculiarita del discorso filosofico non si esaurisce pero a que-
sta altezza. Per essere radicalmente critica, ossia consapevole dei pre-
supposti che sono implicati nel suo processo di determinazione, la
filosofia é chiamata a fare un passo ulteriore: nel processo attraver-
so cui giustifica i suoi oggetti e i suoi metodi, deve problematizzare
cio che - standole alle spalle, per cosi dire, o apparendo come il suo
‘fuori’ - condiziona in realta il suo significato e il suo compito, in-
chiodandola a ripetere cio che non assume criticamente: le regole che
normano come si organizza in quanto sapere riconoscibile, passibile
di essere insegnato e imparato; le modalita in cui forma le soggetti-
vita implicate nel suo discorso; da ultimo, le ‘scene’ in cui determina

34



il proprio compito e si riproduce. Pensare la filosofia nella sua esecu-
zione vuol dire, in questo senso, vedere come la filosofia sia in grado
di pensare la propria antinomia, senza rimanere prigioniera di cio ri-
spetto a cui deve guadagnare la sua differenza specifica.

Da questo fondamento emerge il secondo punto che merita di es-
sere notato introduttivamente, ossia il posto problematico che ’an-
tinomia assume nelle riflessioni contemporanee sullo statuto della
filosofia. Da una parte, alla concezione della filosofia come sapere
critico radicale, abitato strutturalmente dall’antinomia e dal bisogno
di assumerla, sono state rivolte delle critiche che imputano alla filo-
sofia I'incapacita di confrontarsi con uno dei lati dell’antinomia, il
suo ‘esterno’. Secondo questa lettura, anche quando la filosofia tenta
di esaminare filosoficamente se stessa, in realta non fa che riprodur-
re il proprio ‘interno’, senza mai essere in grado di essere pienamente
critica, di assumere su di sé cio che determina la sua esecuzione. Una
tale insufficiente criticita assume le forme dell’incapacita di oggetti-
vare il ‘campo’, il luogo da cui parla e in cui viene eseguita, secon-
do Pierre Bourdieu®; oppure la non sufficiente consapevolezza dalle
regole di formazione dei propri enunciati, secondo Michel Foucault,
da parte della filosofia, per come si & configurata nella storia del pen-
siero®. A tali limiti segue perlopiu la diagnosi della fine della filoso-
fia come sapere radicale, e 'esigenza di rivolgersi a un altro sapere,
finalmente critico (la sociologia per Bourdieu); 'invito, altrimenti, a
sovvertire le regole a fondamento dell’impianto normativo della ve-

% Cfr. P. Bourdieu, La distinzione. Critica sociale del gusto, a cura di M. San-

toro, Bologna, Il Mulino, 2001: «L’oggettivazione filosofica della verita del
discorso filosofico trova i suoi limiti nelle condizioni oggettive della propria
esistenza in quanto attivita che aspira alla legittimita filosofica, cioé nell’e-
sistenza di un campo filosofico che esige il riconoscimento dei principi che
stanno alla base della sua stessa esistenza» (p. 511). A differenza della ceci-
ta della filosofia sulla costituzione del proprio campo, la sociologia sarebbe
capace, secondo Bourdieu, di considerare criticamente cio che governa po-
liticamente, socialmente e istituzionalmente il suo campo. Su questo si ve-
da Id., Homo academicus, a cura di A. De Feo, Bari, Edizioni Dedalo, 2013.

% Cfr. M. Foucault, Risposta a Derrida, in Il discorso, la storia, la veritd. In-

terventi 1969-1984, a cura di M. Bertani, Torino, Einaudi, 2001, pp. 101-117.

35



rita (vero e falso), a favore del ripensamento del rapporto tra sape-
re e potere in cui la filosofia si trova in costante tensione e conflitto
rispetto alle condizioni di possibilita che ne strutturano il campo di-
scorsivo (per Foucault).

D’altra parte, in un periodo grossomodo coevo a quello di queste
critiche, dagli anni ’70 del secolo scorso si osserva, in particolare in
ambito anglofono, la nascita di un fiorente campo di studi che tenta
di pensare propriamente I'interrogazione della filosofia su se stessa,
sul suo statuto e grado di scientificita, sui suoi metodi e contenuti, al
punto da produrre una disciplina filosofica specifica: la ‘meta-filoso-
fia’®. L’espressione, impiegata in senso tecnico a partire dal 1970 con
la fondazione della rivista ‘Metaphilosophy’ da parte di Terrell Ward
Bynum, rimanda alla ricerca sulla natura delle domande filosofiche
e sui metodi per rispondere a esse®, cosi come su cosa la filosofia e
o dovrebbe essere®. Tale indagine - che sia interna alla filosofia®,
consustanziale alla sua articolazione, oppure esterna, una discipli-
na separata da altre ricerche filosofiche - da luogo a uno scenario
variegato che, seppure a costo di una certa semplificazione, sembra

7 Sulle caratteristiche di questo ambito di studi si vedano: S. Overga-

ard, P. Gilbert, S. Burwood, An Introduction to Metaphilosophy, Cambridge,
Cambridge University Press, 2013; N. Rescher, Metaphilosophy: Philosophy
in Philosophical Perspective, London, Lexington Books, 2014; N. Joll, Con-
temporary Metaphilosophy, «Internet Encyclopedia of Philosophy», 2017; T.
Williamson, The Philosophy of Philosophy, Oxford, Blackwell, 2021. Per una
panoramica sulla questione metafilosofica, seppur approfondita in relazio-
ne alla posizione hegeliana, si rimanda a G. Miolli, Hegel e la metafilosofia:
mappa di un problema, «Verifiche», XLVI (1), 2017, pp. 83-128, cosi come
all’introduzione e ai saggi contenuti nel volume monografico L. Corti, L. I-
letterati, G. Miolli (a cura di), Meta-filosofia. Pensare la filosofia tra attivitd e
disciplina, «Giornale di Metafisica», 40 (2), 2018.

% Cfr. C. McGinn, The Making of a Philosopher, New York, HarperCollins,
2002.

#  Cfr. M. Lazerowitz, A Note on “Metaphilosophy”, «Metaphilosophy», 1
(1), 1970, p. 91.

% Cfr. S. Cavell, Must We Mean What We Say? A Book of Essays, Cambridge,
Cambridge University Press, 2002.

36



polarizzato tra posizioni ‘eccezionaliste’ e ‘non-eccezionaliste’. Men-
tre i sostenitori del non-eccezionalismo vedono la filosofia come una
scienza che si basa su metodi (deduttivismo, pensiero controfattuale,
indagine storica...) in continuita con quelli di altre scienze®, i soste-
nitori dell’eccezionalismo della filosofia considerano il suo approccio
autocritico, riflessivo rispetto ai propri oggetti, metodi e fini, come
metodologicamente ed epistemologicamente irriducibile a cio che
avviene negli altri saperi®.

In entrambe le proposte teoriche, che pure hanno il merito di por-
re il problema del metodo filosofico e dello statuto del sapere filosofi-
co, rimane tuttavia silente la domanda con cui si € aperto il presente
studio: come possa essere pensato lo statuto della filosofia, tanto co-
me attivita quanto come disciplina, senza trascurare cio che presiede
alla sua formazione e riproduzione (come se fosse un che di acciden-
tale, non rilevante per la definizione di filosofia), e senza renderla di-
pendente da questo in maniera acritica (come se non potesse affatto
metterlo a tema, ma fosse costretta a riprodursi solo in un modo). Tale
questione viene posta in modo marginale nel dibattito. Eppure, non
puo risolversi nello studio di determinate procedure metodologiche,
se 'accesso a esse continua ad implicare la ripetizione, non pensata,
di luoghi istituzionali, linguaggi disciplinari, regole e forme che so-
no strutturali al pensiero filosofico in quanto é sapere critico. Tanto-
meno e possibile, a mio avviso, esaurire la portata di una simile que-
stione per il ripensamento dello statuto della filosofia in un’analisi
sociologica sulla produzione del sapere, una prospettiva che rimane
necessariamente esterna al proprio della filosofia.

La discussione meta-filosofica pili recente sembra percio nella
maggior parte dei casi ignorare, o evitare, tanto 1’antinomia, che in
forme di volta in volta differenziate innerva la storia del pensiero da
Platone a Derrida, quanto — nel caso della meta-filosofia contempo-

1 D. Stoljar, Philosophical Progress: In Defence of a Reasonable Optimism,
Oxford, Oxford University Press, 2017; Williamson, The Philosophy of Phi-
losophy.

2 Rescher, Metaphilosophy: Philosophy in Philosophical Perspective; lllette-
rati, Sul concetto di filosofia.

37



ranea — le critiche mosse da Bourdieu e Foucault ad un certo modo
di intendere la filosofia, come tradizionalmente in grado di operare
una radicale messa in questione di sé. Nella storia del pensiero c’e,
tuttavia, uno snodo teorico decisivo in cui si assiste alla formulazio-
ne precisa e differenziata di cio che I’antinomia di Derrida impone di
pensare, e da cui le critiche all’internalismo mettono in guardia. Ta-
le momento é costituito, secondo la lettura tentata qui, dalla filosofia
classica tedesca.

1.3 L’antinomia nella filosofia classica tedesca

Interrogato alla luce dell’antinomia, il periodo di elaborazione
teorica tra la fine del XVIII secolo e la prima meta del XIX secolo si
presenta come una fucina decisiva di interrogazioni radicali sullo
statuto della filosofia e sui modi che essa ha di assumere su di sé
la propria crisi. Per la concretizzazione di questa possibilita, sono
cruciali le forme discorsive in cui si realizza il rapporto antinomico
tra 'articolazione di un sapere giustificato e la domanda sulla
sua trasmissione. Come ¢ stato notato, la filosofia classica
tedesca costituisce una «svolta filosofico-espositiva della filosofia
[darstellungsphilosophische Wende der Philosophie]»*, che implica
un ampio sperimentalismo con le forme letterarie e lo sviluppo
di nuovi modi di praticare la filosofia, in un periodo di forte crisi
nell’impegno collettivo diretto alla definizione di valori condivisi.
Soltanto per fare alcuni esempi di una simile pluralita formale, si
pensi all’ Allgemeines Brouillon di Novalis, alla Morfologia di Johann
Wolfgang von Goethe, ai Romanzi di Friedrich Heinrich Jacobi
(Allwill e Woldemar) e alle lettere (Lettere sulla dottrina di Spinoza,
epistolario di Friedrich Holderlin), ai dialoghi di Johann Gottfried
Herder (Dio. Dialoghi sulla filosofia di Spinoza), ai frammenti
filosofici di Karoline von Gunderrode, ai discorsi di Friedrich
Schleiermacher (Sulla Religione. Discorsi a quegli intellettuali che la

33

T.S. Hoffmann, Darstellung des Begriffs, in Kant als Bezugspunkt philo-
sophischen Denkens: Festschrift fiir Peter Baumanns zum 75. Geburtstag, a cu-
ra di H. Busche, A. Schmitt, Wiirzburg, Kénigshausen und Neumann, 2010,
pp. 101-116, p. 102.

38



disprezzano), al romanzo epistolare di Bettina von Arnim (Questo
libro appartiene al re).

Letta a partire da questo complesso problematico, la filosofia
classica tedesca si mostra come luogo cruciale di compresenza di
alcune istanze.

Anzitutto, essa a) presenta la filosofia come sapere critico che
si distingue dagli altri perché autofondante, ossia consapevole dei
presupposti che la abitano, e sempre eccedente rispetto ai prodot-
ti e alle forme in cui si realizza. In secondo luogo, essa b) da forma
all’esigenza di oltrepassare la ‘scuola’ — la forma scolastica della fi-
losofia — come luogo in cui verrebbero stabilite le regole di forma-
zione degli oggetti, dei metodi e dei fini della filosofia, ossia sarebbe
determinato cosa e lecito e cosa no.

A giustificare la rilevanza dello snodo teorico che si articola nel-
le proposte differenziate dei suoi esponenti &, in particolare, il fat-
to che questa tendenza generale, pur differenziata, di critica alla
‘scuola’ che assume la forma del ‘cosmico’ o del ‘vivente™ c) si av-
vera in un momento decisivo di ‘professionalizzazione’ del sapere
filosofico, ossia nel venire in essere di alcuni tratti decisivi dell’at-
tuale forma che la filosofia assume come disciplina, e, altrettanto,
della sua attuale crisi. L’essere disciplina della filosofia, come sua
trasformazione radicale, implica la formazione di soggettivita e la
riproduzione di regole che presiedono alla sua esecuzione in deter-
minate istituzioni, con tempi e margini da ripensare. La problema-
tizzazione dei modi in cui la filosofia & pensata e praticata articola
progressivamente una semantica in cui I'universita emerge come
luogo di elaborazione e riproduzione di un sapere codificato che
puo essere partecipato, ossia imparato e insegnato, in forme che
consentano a ciascuno di fare esperienza della ricerca filosofica in
maniera attiva: platonicamente, senza trasformare il sapere filoso-
fico in un mero prodotto, consentendo invece un’esperienza fonda-
mentalmente trasformativa; con una terminologia del tempo: forme

*  Cfr. B. Sandkaulen, Der Begriff des Lebens in der Klassischen Deutschen
Philosophie — eine naturphilosophische oder lebensweltliche Frage?, «Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie», 67 (6), 2019, pp. 911-929.

39



che non pervertano la filosofia dal suo essere conoscenza ‘raziona-
le’, giustificata nei suoi principi, in qualcosa di ‘storico’, descritti-
vo, non giustificato, sclerotizzato o semplicemente assunto per co-
me si presenta, ma che, al contrario, rendano praticabile ’accesso
e lesercizio di trasformazione di sé che la sua esecuzione richiede
e rende possibile in prima istanza*. Una simile trasformazione di-
ce sia Ieffetto che la filosofia ha (sulle soggettivita che vi prendono
parte, cosi come sul mondo), sia la capacita della filosofia di stare
all’interno della propria antinomia, vale a dire di diventare consape-
vole della propria esecuzione mentre procede a determinare il pro-
prio concetto e si giustifica come sapere critico. In altri termini, la
capacita della filosofia di essere tutt'uno con la propria trasforma-
zione, di pensarla filosoficamente dall’interno senza pero sfuggire
o lasciare ininterrogate le mediazioni attraverso cui si forma e si ri-
produce.

Mettere a tema il problema posto dall’esecuzione della filoso-
fia nella filosofia classica tedesca significa, percio, dare un nome
a un’impossibilita: quella di mantenere un discorso ‘puro’ sulla fi-
losofia, sulle sue logiche, del tutto impermeabile ai meccanismi di
formazione, riproduzione e trasmissione che la determinano come
sapere riconoscibile e partecipabile. Significa altrettanto spostare
lattenzione sui modi in cui la filosofia si é data e ha tentato di met-
tere a tema la sua esecuzione, il suo darsi effettivo — in testi a stam-
pa, allocuzioni pubbliche, lezioni —, come discorso che implica de-
terminati effetti di soggettivazione (chi é titolato a parlare per la

» Sull’aspetto trasformativo sembra importante, per il discorso che si sta

tentando, un passaggio da L’ermeneutica del soggetto di M. Foucault: «Pro-
viamo, insomma, a definire filosofia la forma di pensiero che si interroga su
cio che permette al soggetto di avere accesso alla verita, la forma di pensiero
che cerca di determinare le condizioni e i limiti entro cui puo avvenire l'ac-
cesso del soggetto alla verita. Ma se definiamo cosi la “filosofia”, allora credo
che potremmo definire “spiritualita” la ricerca, la pratica e I'esperienza per
mezzo delle quali il soggetto opera su se stesso le trasformazioni necessarie
per avere accesso alla verita» (M. Foucault, L’Hermeneutique du sujet. Cours
au Collége de France, 1981-1982, Paris, Hautes Etudes, Gallimard-Seuil, 2001,
p- 16; trad. it. di M. Bertani, Milano, Feltrinelli, 2003, p. 17).

40



filosofia, chi diventa se vi partecipa) di cui diviene consapevole cri-
ticamente.

I presente volume é dedicato alla chiarificazione degli aspetti
teorici implicati in questo snodo, e all’esame delle loro implicazio-
ni per la possibilita di una giustificazione filosofica della specifici-
ta della filosofia in maniera non internalista. Lo studio si concentra
sugli strumenti teorici di una proposta che piu delle altre sembra
decisiva al ripensamento complessivo di a), b) e ¢): la filosofia hege-
liana. Esaminata con particolare riferimento alla sua fase berlinese,
essa verra interrogata nella sua capacita di elaborare un sapere cri-
tico che, nello stesso processo in cui giustifica i propri contenuti e
metodi, si mostra consapevole delle regole della propria formazio-
ne e trasmissione: non lascia il suo ‘esterno’ non interrogato — un
esterno che nei primi decenni del XIX secolo € fortemente in crisi
di legittimazione per la sua incapacita di essere pienamente a tem-
po con cio che si sta agitando nel tempo di crisi — rifugiandosi in
un ‘interno’ supposto libero e privo di attriti, bensi lo giustifica nel
processo discorsivo attraverso cui si espone. Altrettanto, la discus-
sione di questo ‘esterno’ non viene condotta senza che ci6 implichi
una rideterminazione di che cos’é filosofia, ma diventa parte inte-
grante della domanda sul suo statuto.

In cio che segue, il primo passo che si tratta di compiere é pre-
sentare preliminarmente il modo in cui la filosofia classica tedesca
si presta a ripensare congiuntamente a), b) e c) (2.). In secondo luo-
go, viene mostrata la rilevanza della posizione della questione teo-
rica da parte di Hegel a Berlino (3). L’analisi consente di introdur-
re la formulazione del problema ad oggetto del presente studio, o,
per meglio dire, 'esigenza di trovare una presentazione filosofica
del problema, che puo essere introdotto preliminarmente nel mo-
do seguente: fino a che punto la filosofia, per essere propriamente
un sapere che procede alla propria giustificazione discorsiva radi-
cale, dovrebbe includere in questa stessa giustificazione il modo in
cui viene eseguita — ossia formata, riprodotta e trasmessa. Puo la
sua riproduzione essere critica, essere giustificata filosoficamente?
Che cosa dice questa giustificazione della specificita che caratteriz-
za la filosofia?

41



2. Storico e razionale, scolastico e cosmico

«Il procedere nella conoscenza di una filosofia ricca di contenuto
non e altro che 'apprendere. La filosofia deve essere insegnata e ap-
presa, al pari di ogni altra scienza»*. Cosi si esprime Hegel a Norim-
berga nel testo Sull’insegnamento della filosofia nel ginnasio, inviato
in forma di Privatgutachten a Friedrich Immanuel Niethammer il 23
ottobre 1812. La dirompenza di una simile affermazione puo essere
compresa solo se situata nel contesto dei dibattiti sullo statuto del-
la filosofia, ossia nei dibattiti in cui si registra I'impatto che il cam-
biamento radicale avvenuto nel mondo post-rivoluzionario nei primi
decenni del XIX secolo aveva prodotto sulla filosofia.

In quel periodo, l'intento della nuova filosofia mira non a «una
semplice riforma della scienza, ma [a] un completo rovesciamento
dei principi, cioe una loro rivoluzione»*, come afferma incisivamen-
te Schelling nelle lezioni di Erlangen del 1821. A questo bisogno, de-
clinato nelle forme piu differenziate nella filosofia classica tedesca,
Kant da il nome di concetto cosmico di filosofia (Weltbegriff), da di-
stinguere dal suo concetto scolastico (Schulbegriff). Cio che emerge
nel concetto cosmico é l'esigenza di ripensare un concetto di filosofia
che sia in grado di rispondere alle sfide di un presente come tempo di
crisi, di compiere una «rivoluzione del modo di pensare»* verso lo
sviluppo di modi per fare un uso pubblico della ragione®. Laddove il

*  SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107.
7 FW.J. Schelling, W 2, p. 77.

% KrV, B XXII; trad. it., p. 31. I testi kantiani sono citati con riferimento al-
la sigla, AA, numero del volume e numero della pagina. Fanno eccezione le
citazioni tratte dalla Critica della ragion pura, citata con la lettera indicante
Pedizione (A = 1781, B = 1787) seguita dal numero di pagina dell’originale.

¥ La distinzione kantiana tra un uso pubblico e un uso privato della ragio-
ne trova una efficace chiarificazione nello scritto Risposta alla domanda: che
cos’e Ullluminismo? in cui si legge: «Intendo per uso pubblico della propria
ragione 'uso che uno ne fa, in quanto studioso, davanti all’intero pubblico
dei lettori. Chiamo invece uso privato della ragione quello che ad un uomo
¢ lecito esercitare in un certo ufficio o funzione civile a lui affidato» (WA p.
12; trad. it., p. 37).

42



concetto scolastico € «il concetto di un sistema della conoscenza, la
quale viene cercata soltanto come una scienza, senza avere come fine
nient’altro che I'unita sistematica di tale sapere, e quindi la comple-
tezza logica della conoscenza»*, il concetto cosmico definisce la filo-
sofia, invece, come «la scienza del rapporto di ogni conoscenza con
i fini essenziali della natura umana (teleologia rationis humanae)»*'.
L’unita del concetto scolastico riguarda ’ordine metodico del nostro
conoscere e delle sue condizioni; il concetto cosmico €&, pero, I'unico
in grado di consentire di porre la domanda sul legame tra la scienza
e i fini essenziali della ragione umana.

Nell’ Architettonica della ragion pura, Kant introduce la distinzio-
ne tra questi due concetti sullo sfondo di una distinzione prelimina-
re, ripresa da Christian Wolff, che ebbe un impatto significativo sulle
coordinate del dibattito successivo: quella tra conoscenza ‘raziona-
le’, attivita in cui la ragione é la fonte della conoscenza, e conoscen-
za soltanto ‘storica’ (historisch), che in qualche modo ¢ data altrove
e che si impone alla ragione da fuori, per cosi dire. Per Kant, una co-
noscenza risulta essere storica in chi la possiede «nella misura in cui
egli la conosca in quanto data dall’esterno, sia che cio gli venga for-
nito attraverso I'esperienza immediata [unmittelbare Erfahrung], sia
attraverso una narrazione [Erzdhlung], sia anche attraverso l'istru-
zione (cioé mediante conoscenze universali) [Belehrung (allgemeiner
Erkenntnisse)]»*?. La sua prestazione teoretica non fa parte ancora
delle conoscenze razionali in senso proprio, le quali, continua Kant,
in quanto «possono sorgere inizialmente soltanto dalla ragione pro-
pria dell’'uomo»*, sono tali anche soggettivamente «solo allorquan-
do siano attinte dalle sorgenti universali della ragione — vale a dire
da principi - in base a cui puo sorgere anche la critica, e persino il
rifiuto di cio che si & appreso»*.

0 KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177.
4 KrV, A839/B867; trad. it., p. 1177.
2 KrV, A836/B864; trad. it., p. 1173.
# KrV, A836/B864; trad. it., p. 1175.
#  KrV, A837/B865; trad. it., p. 1175.

43



Per Kant, sembra potersi dare, percio, la situazione di una cono-
scenza che, da un punto di vista oggettivo, € razionale, ma soltan-
to storica per quanto riguarda I’aspetto soggettivo, il modo in cui e
coinvolta attivamente la ragione nella sua apprensione. Dal momen-
to che non si da altra sorgente di conoscenza che non siano i princi-
pi essenziali e peculiari della ragione, conclude Kant, la filosofia in
quanto tale, ovvero in quanto conoscenza razionale, non puo essere
imparata al modo di un sapere disciplinare tra gli altri — se non, riba-
disce, da un punto di vista storico, ossia non filosofico. Si puo tutt’al
piu imparare a filosofare”. Un simile esercizio propriamente filosofi-
co della ragione non puo pero prendere corpo nella forma di un sape-
re trasmissibile, insegnabile, al modo di una «filosofia che si preten-
de gia pronta»*, consultabile in un libro davanti al quale poter dire
«vedete, qui c’é una saggezza e una intelligenza affidabili, imparate
a intenderle e ad afferrarle, costruite per il futuro su di esse e sare-
te filosofi»*’. Fosse possibile, la filosofia sarebbe qualcosa di imitabi-
le*, dove la ripetizione dello stesso rappresenta la forma che assu-
me I'insegnamento della filosofia come disciplina, il cui fine sarebbe

% La distinzione fra la «conoscenza filosofica» e la «conoscenza della fi-

losofia» proposta da Kant nel confronto con Georg Friedrich Meier — dove
la prima individua una postura, un habitus intellettuale (oltre che etico) che
«consiste pit nel metodo di usare la propria ragione, che nel riempire la me-
moria con molte proposizioni gia svolte» (AA 16, pp. 52-53, Refl 1632) — non
¢ che un’appendice di questo discorso. Si consideri che nella Logik Philippi
Kant distingue una philosophia habitualis (una filosofia come habitus, dote,
attitudine, come «abilita (Fertigkeit) di saper filosofare») da una philosophia
disciplinaris (AA 24, p. 321). Sul tema si veda S. Bacin, A. Ferrarin, C. La Roc-
ca, M. Ruffing (a cura di), Kant und die Philosophie in weltbiirgerlicher Ab-
sicht. Akten des XI. Kant-Kongresses 2010, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013.

% NEVW, p. 307; trad. it., p. 297. Citato in llletterati, Sul concetto di filoso-
fia, p. 465.
47 Ibidem.

% A costituire un’eccezione rilevante, seppur pressoché isolata, e la

Reflexion 778 degli anni ’70, su cui ha portato ’attenzione S.V. Palermo. Per
un esame dettagliato della Reflexion cfr. Ead., M.J. Solé, ;Aprender la filo-
sofia o aprender a filosofar? Idea, transmision y tarea de la filosofia en Kant,

44



Pacquisizione di cio che altri (filosofi, o 'insegnante stesso) hanno
gia pensato®. Non sarebbe pero filosofia. Filosofia in senso proprio
é piuttosto l'idea di una saggezza che indica i fini ultimi della ragio-
ne umana.

Mentre, per Kant, tali premesse motivano a escludere la possibi-
lita che cio che viene insegnato, trasmesso e imparato sia filosofia in
senso stretto, per Hegel la situazione appare ulteriormente compli-
cata. Rispetto alla cornice kantiana brevemente mobilizzata, si lascia
rivendicare anche per Hegel un concetto essenzialmente cosmico di
filosofia, inteso come un concetto «riguardante cio che interessa ne-
cessariamente chiunque»®, che pud formulare pensieri sui fini della
conoscenza in quanto tale, a differenza di un sapere soltanto scolasti-
co, sordo rispetto al proprio scopo e esteriore rispetto ai soggetti che
lo apprendono passivamente, senza essere trasformati, messi in que-
stione in alcun modo. Se € innegabile che Hegel abbia interesse per
un simile concetto di filosofia, sembra tuttavia che, nel pensiero he-
geliano, il problema della determinazione della filosofia assuma una
forma significativamente differente; una differenza che arriva a coin-
volgere la domanda stessa sul significato della filosofia e altrettanto,
e in prima battuta, proprio le modalita che essa ha a disposizione per
formulare una risposta a tale domanda. La ragione di questa compli-
cazione riguarda, a mio avviso, proprio il bisogno di pensare piu a
fondo I’antinomia che abita la filosofia.

Per Hegel, che prima a Heidelberg e poi soprattutto a Berlino si
trova ad avere a che fare con scienze che sono «in primo luogo [da]
preparare, nel vero senso della parola»®, si complica di molto la se-
parazione kantiana tra qualcosa che puo essere insegnato e imparato,

Fichte, Schelling y Hegel, Ciudad Auténoma de Buenos Aires, RAGIF Edicio-
nes, 2024, pp. 90-91.

#  Derrida lavora criticamente su questa dinamica esplicitando il risvolto

politico di un programma - quello della riforma Haby — che ha come scopo
la trasmissione nel piu breve tempo di un sapere ben codificato.

0 KrV, A840/B868; trad. it., p. 1179.
' Lettera di Hegel a Niethammer dell’11 dicembre 1817 (Briefe I, p. 169;
trad. it. IT, p. 395).

45



ma che per cio stesso non é filosofico, da una parte, e qualcosa che e
in senso proprio filosofia e per questo non é imparabile, dall’altra. Di
questa sfida e testimonianza la citazione hegeliana posta in apertura
di questo paragrafo, la quale mostra la sua dirompenza in controluce
rispetto allo sfondo della filosofia classica tedesca. La sua provoca-
zione risuona se si considera il modo in cui la filosofia viene non solo
trasmessa, ma anche formata e riprodotta: nella forma di un sistema
che a Berlino non ¢ in nessun luogo, se non nelle lezioni e nella guisa
di un compendio enciclopedico delle ‘scienze filosofiche’.

3. Il ‘sistema’ hegeliano: il luogo dell’antinomia a Berlino

La giustificazione filosofica della filosofia ¢, per Hegel, essenzial-
mente sistematica: «[u]n filosofare senza sistema non pud essere
niente di scientifico»>®. Una filosofia che voglia essere scienza, ossia
un conoscere giustificato che non si fonda su premesse e assunzioni
indimostrate, deve articolare il proprio contenuto sviscerando razio-
nalmente le implicazioni e i presupposti che la sua analisi inevita-
bilmente porta con sé, collocando un simile contenuto entro un in-
tero di conoscenze che non si sviluppa per semplice apposizione di
materiali, dall’esterno, ma concresce dall’interno. Il sistema definisce
quindi le coordinate fondamentali (completezza, articolazione imma-
nente del contenuto in una rete di relazioni) entro cui si puo avere un
sapere mediato, pienamente dimostrato.

La ragione per dedicare un esame specifico alla riflessione berli-
nese di Hegel dipende dalla sua specificita discorsiva rispetto agli al-
tri momenti in cui l'istanza sistematica, pervasiva nella produzione
hegeliana sin dagli insegnamenti che tenne a Jena nel 1801, ha trova-
to una propria forma. Detto in altri termini, a Berlino (1818-1831) si
vede come il discorso filosofico presenta delle peculiarita espositive
che non possono non incidere sul modo in cui si deve intendere la fi-
losofia, e che, a loro volta, rispondono al concetto di filosofia che si
realizza — in una circolarita essenziale che codetermina il concetto e
i modi della sua esecuzione.

2 Eng, §14; trad. it., p. 22.

46



Comprendere tale specificita richiede di soffermare lo sguardo
sull’evoluzione del problema del ‘sistema’ all'interno della riflessio-
ne hegeliana. L’istanza sistematica ne attraversa l'intero arco, alme-
no a partire da Jena, com’e documentato nella nota lettera a Schelling
del 2 novembre 1800, in cui Hegel dichiara di muovere in direzio-
ne dell’elaborazione sistematica dell’ideale degli anni giovanili nella
pubblicazione della Differenza tra il sistema filosofico di Fichte e quel-
lo di Schelling — il cui titolo avrebbe potuto essere non senza ragio-
ni scritto sul sistema®™ -, e negli abbozzi sistematici. Approfondire
una simile parabola non é un’impresa agile. F indubbio, infatti, che
la riflessione filosofica hegeliana presenta caratteri ricorrenti attor-
no all’esigenza di organizzarsi nella forma di «una totalita oggettiva,
un intero del sapere, un’organizzazione di conoscenze» in cui ogni
parte é allo stesso tempo il tutto®, al punto che ci sono buone ragio-
ni per concludere, in accordo con interpreti come Walter Jaeschke,
che lintero sviluppo successivo del sistema hegeliano rappresenti
una sorta di «dispiegamento che si modifica, si concretizza, ma non
si interrompe, di questo primo schizzo di sistema»*. Alla apparente
coerenza e pervasivita del modello non ne corrisponde, pero, una re-
alizzazione univoca. Si tratta piuttosto di un processo di continua re-
visione e approfondimento, che per riduzione di complessita possia-
mo vedere scandito attorno a quattro momenti fondamentali, i quali
pure non mancano di presentare al loro interno delle variazioni si-
gnificative.

Il primo momento ¢ quello jenese dei corsi hegeliani di Logica e
Metafisica, discipline dalla determinazione delle quali dipende in ul-
tima istanza la possibilita di pensare il ruolo di una filosofia che sia
all’altezza di un presente dominato da scissioni politiche, sociali, cul-
turali e religiose. Nelle prime formulazioni del rapporto tra Logica

% B. Sandkaulen, Hegel’s first System Program and the Task of Philosophy, in
The Oxford Handbook of Hegel, a cura di D. Moyar, Oxford, Oxford Univer-
sity Press, 2017, pp. 3-30, p. 9.

* Diff; p. 19; trad. it., p. 21.

% W. Jaeschke, Hegel-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart/Weimar,
Metzler, 2016, p. 139.

47



e Metafisica, la prima & deputata alla discussione delle forme intel-
lettuali, finite, che presiedono a un sapere parziale incapace di per-
venire a una conoscenza infinita®. Dal loro attraversamento critico,
al quale é riservato grande spazio e un’attenzione capillare nei cor-
si, si arriva alla Metafisica — cui seguono la filosofia della natura e la
filosofia dello spirito —, sviluppata in realta pero solo programmati-
camente (1801) o come abbozzi non pubblicati (1804/1805). La rifles-
sione sistematica a Jena &, pero, un processo critico di decisiva ride-
terminazione di come la ‘scuola’ ha pensato le due discipline e il loro
rapporto. Per Hegel, la Metafisica non si limita pero a porsi oltre la
Logica da cui prende le mosse, perché anzi il suo movimento consiste
in una ripetizione, in un toglimento ulteriore di cio che gia era av-
venuto nella trattazione dialettica delle determinazioni finite di pen-
siero: essa «toglie il diventar altro dei momenti e li pone come siste-
ma dell’esser per sé assoluto»*’. Attraverso il Sistema dei principi, la
Metafisica dell’oggettivita e la Metafisica della soggettivita®, si assiste
progressivamente al processo tramite cui il sapere si media da sé, do-
ve il contenuto del sapere e il sapere sono integrati in un unico mo-
vimento di mediazione. Al termine di questo percorso, il risultato e

5 Cfr. F. Chiereghin, Dialettica dell’assoluto e ontologia della soggettivita in
Hegel. Dall’ideale giovanile alla Fenomenologia dello Spirito, Trento, Verifi-
che, 1980. 1d., La genesi della logica hegeliana, in Hegel. Guida storica e cri-
tica, a cura di P. Rossi, Bari, Laterza, 1992, pp. 27-63. G. Gerard, Critique et
dialectique. L’itinéraire de Hegel a Iéna (1801-1805), Bruxelles, Publications
des Facultés Universitaires Saint-Louis, 1982; H.S. Harris, Hegel’s Develop-
ment, vol. 2: Night Thoughts, Jena 1801-1806, Oxford, Clarendon, 1983; M.
Baum, Die Entstehung der Hegelschen Dialektik, Bonn, Bouvier, 1986; K. Diis-
ing, Hegels frithe Logik und Metaphysik in Jena, in Schellings und Hegels er-
ste absolute Metaphysik (1801-02), a cura di K Dusing, Koln, Dinter, 1988,
pp- 157-188. Tra le ricostruzioni piu recenti, si veda il capitolo Genesi del-
la scienza della logica in P. Giuspoli, Logica del pensiero concettuale. Una ri-
lettura della Scienza della logica di Hegel, Padova, Padova University Press,
2019, pp. 13-46.

7 JS 1L, p. 128; trad. it., p. 124.
% Cfr. F. Menegoni, La metafisica della soggettivitd, in Logica e metafisica di
Jena (1804/05), a cura di F. Chiereghin, Trento, Verifiche, 1982, pp. 502-522.

48



il sapersi dello spirito come risultato dell’intero incedere del pensie-
ro attraverso le forme finite e il loro superamento. La sua consape-
volezza razionale si da, dunque, nella forma di scienza, dove lo spi-
rito sa «il concetto assoluto, 'infinita» come sé, e li «comprende se
stesso»”.

Il secondo momento di elaborazione sistematica da parte di Hegel
rappresenta una prima revisione dell'impostazione teorica jenese,
che distingueva un momento iniziale di annientamento delle forme
del finito e, dopo di essa, ’esercizio del sapere speculativo in quanto
tale. Tale momento trova nella Fenomenologia dello spiritola sua mes-
sa a tema®, il cui titolo nel 1807 &, com’e noto, Scienza dell’esperienza
della coscienza®. Nell’annuncio che lo accompagna, il testo viene pre-
sentato ufficialmente come la prima parte di un sistema della scienza
che avrebbe trovato la sua prosecuzione nella Scienza della logica, e
poi nella filosofia reale, composta da filosofia della natura e filosofia
dello spirito. Gia nella Fenomenologia si assiste al superamento della
separazione tra intelletto e ragione, come una potenza, quest’ultima,
che sopravverrebbe da fuori. Rilevante &, qui, il candidato che puo
occupare I'inizio di un sistema della scienza in fieri, perché € su que-
sto programma - tanto sul suo inizio, quanto sul titolo stesso dell’im-
presa teorica — che si registrano variazioni decisive.

Il terzo momento si puo far risalire alla Scienza della logica del
1812-1813 e 1816, quando viene ufficializzato lo slittamento dalla Fe-
nomenologia alla logica come primo momento del sistema della scien-
za. E indubbio, pero, che un simile progetto trovi la sua prima formu-
lazione quando Hegel, lasciata la redazione della Bamberger Zeitung,
arriva nel 1808 a insegnare al Ginnasio di Norimberga, di cui diventa

¥ JSII, p. 173; trad. it., pp. 167-168.

% Su questo si rimanda a O. Poggeler, Hegels Idee einer «Phdnomenologie

des Geistes», Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 1993; trad. it. di A. De
Cieri, Hegel. L’idea di una «Fenomenologia dello spirito», Napoli, Guida, 1986.

61

Cfr. in proposito M. Heidegger, Hegels Phanomenologie Des Geistes. Win-
tersemester 1930/31: Freiburger Vorlesung Wintersemester 1930/31, Frankfurt
a.M., Vittorio Klostermann, 1997. F. Chiereghin, La revisione hegeliana della
Fenomenologia, «Apuntes Filosoficos», 29, 2006, pp. 53-73.

49



direttore. In questi anni rimane valido il progetto di realizzare il si-
stema della scienza. Tuttavia, gli oneri legati all'insegnamento e alla
direzione dell’istituto, gravati da una riforma radicale dell’istruzio-
ne, impediscono una messa in opera coerente di quell’obiettivo. Essi
danno anzi forma a revisioni significative del progetto delineato da
Hegel a Jena, al punto da rendere il materiale jenese non integrabile
in maniera immediata per lo scopo posto dalla nuova realta in cui si
trova ad operare. Per quanto riguarda I'insegnamento della filosofia
al Ginnasio si tratta essenzialmente di introdurre gli scolari al pen-
siero speculativo, preparandoli allo studio sistematico e speculati-
vo della filosofia all'Universita. E significativo, a questo riguardo, il
corso del 1809 per la Oberklasse®?, per due motivi. In esso si osserva
anzitutto il tentativo hegeliano di elaborare una nuova teoria della
razionalita scientifica, che funzioni come una comprensione critica
delle mediazioni che strutturano ciascuna forma di organizzazione.
In secondo luogo, nel corso del 1809 si ritrova la bipartizione di lo-
gica e filosofia reale (filosofia della natura, filosofia dello spirito) che
rimarra stabile nella successiva produzione hegeliana.

Il quarto momento rappresenta un esito significativo dei lavori
norimberghesi, e trova la sua espressione pil potente, nonché mag-
giormente influente, nelle tre edizioni dell’Enciclopedia delle scienze
filosofiche in compendio: quella di Heidelberg del 1817, e quelle, forte-
mente ampliate, di Berlino del 1827 e 1830. La configurazione del si-
stema a Berlino conferma lo slittamento nel suo inizio dalla Fenome-
nologia® alla Scienza della logica - titolo che compare sia nell’opera

2 Per un’analisi dei materiali manoscritti norimberghesi si veda P. Giu-

spoli, Philosophische Enzyklopddie: Enciclopedia filosofica (1808-09), Trento,
Verifiche, 2006; Id., Verso la “Scienza della logica™ le lezioni di Hegel a No-
rimberga, Trento, Verifiche, 2000. Inoltre, cfr. U. Rameil, Aufbau und syste-
matische Stellung der Ideenlehre in Hegels Propddeutische Logik, in Hegels en-
zyklopddisches System der Philosophie. Von der ,Wissenscahft der Logik’ zur
Philosophie des absoluten Geistes, a cura di H.-C. Lucas, B. Tuschling, U. Vo-
gel, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2004, pp. 71-109.

¢ L’opera non sembra integrabile nel sistema maturo senza variazioni, e le
variazioni paiono non adeguate, persino non necessarie. F. Chiereghin (La
revisione hegeliana della Fenomenologia) parla, a tal proposito, della Fenome-

50



del 1812-13 e 1816, sia nel corrispondente enciclopedico —, anche se
complica la questione dell’introduzione al sistema con una sezione
inedita intitolata Concetto preliminare (Vorbegriff).

Cio che preme evidenziare per la presente ricerca é la forma di
questo sistema berlinese. In altri termini, la dimensione specifica del
suo discorso, ossia come viene formulata la proposta filosofica, e in
che maniera questa formulazione € parte integrante del modo in cui
il sistema si giustifica: non un suo aspetto accessorio o contingente,
né la realizzazione applicativa di un ‘concetto’ di filosofia guadagna-
to altrove, che si tratterebbe semplicemente di presentare in forma
enciclopedica — come sarebbe il caso di un’esecuzione in senso ordi-
nario. Quello berlinese si presenta, infatti, come un «sistema in le-
zioni»* in cui il lavoro di riflessione svolto all’universita di Berlino
non costituisce un’appendice alla vera opera, ma rappresenta la for-
ma dominante del lavoro speculativo hegeliano®. Se, fatta eccezione
per la breve parentesi al giornale di Bamberg, Hegel insegno filosofia
per tutta la seconda meta della sua vita — otto anni al Ginnasio e ven-

nologia come il Sorgenkind dello Hegel berlinese, che riesce a portare a ter-
mine le revisioni solo fino alla pagina XXXVII della edizione del 1807. Da
quanto si lascia vedere dagli interventi hegeliani condotti fino a quel punto,
la direzione non € quella di una assimilazione immediata all’impianto siste-
matico pilt maturo, per il quale rimane problematico il ruolo di introduzio-
ne al sistema — ora assunto, con le necessarie distinzioni, dal Concetto preli-
minare alla logica enciclopedica —, seppure le singole integrazioni mostrino
una risonanza difficilmente sopravvalutabile con i lavori coevi (in partico-
lare, la Prefazione alla seconda edizione della Scienza della logica, e il corso
sulle Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio del 1829).

¢ Jaeschke, Handbuch, p. 293.

% Le pubblicazioni comprendono la revisione della Scienza della logica, li-

mitata com’e noto alla seconda edizione della sola Dottrina dell’Essere, i te-
sti compendiosi, e alcuni articoli in rivista. Si segnalano, poi, accordi con la
Duncker & Humblot per la pubblicazione della revisione della Fenomeno-
logia dello Spirito e delle Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio. Hegel ha
inoltre intenzione di pubblicare la Filosofia dello spirito soggettivo «come
compendio e non come parte del sistema condotta in forma scientifica» (Ja-
eschke, Handbuch, p. 293).

51



ti all’'Universita — ¢ legittimo considerare il confronto con la configu-
razione della filosofia come disciplina non una contingenza fortuita,
ma un fattore decisivo in cui ripensare la domanda filosofica, in un
processo in cui «insegnamento e formazione della sua filosofia in si-
stema per lui sono una cosa sola»®.

L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio si inserisce in
questo quadro sistematico, complicandolo. Essa appare problematica
tanto nella sua immediata ricezione, come testimoniato dall’esigenza
hegeliana di difendere, sugli Annali per la critica scientifica nel 1829,
il suo lavoro da alcune recensioni critiche®, quanto nella vicenda edi-
toriale che segna la sua curatela a opera degli ‘amici del defunto’.
Motivata dall’'urgenza di consegnare una versione coerente e siste-
matica dell’opera hegeliana, cui richiamarsi contro i detrattori della
filosofia, e su cui stabilire una scuola, tale versione pone cio che ha
il carattere del lavoro accademico sotto letichetta di «sistema della
filosofia» (la Jubildumsausgabe di Hermann Glockner), nonostante
non fosse questo il titolo pensato da Hegel®®. Cio che si tratta di mo-
strare nel presente studio ¢ la forma specifica che la filosofia si da co-
me Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, ossia un testo
di natura ibrida: pensato tanto come sistema, «una nuova trattazione
della filosofia secondo un metodo che, come spero, verra riconosciu-
to come l'unico vero metodo, identico con il contenuto»®, quanto

% Tvi, p. 292.

7 Nel 1829 compaiono cinque scritti critici contro il sistema hegeliano, che
Hegel si propone di recensire negli Annali, decidendosi poi per rispondere a
due: uno di Schubart e Carganigo, e uno anonimo.

% Su questo si vedano O. Poggeler, Nachschriften von Hegels Vorlesungen,

«Hegel-Studien», 26, 1991, pp. 121-175; D. Losurdo, Hegel: Grande Enciclo-
pedia, Piccola Logica e Zusdtze, «Il Pensiero», XXIII (1/2), 1982, pp. 223-235.
Sul problema ritorna anche Z. Kobe nella postfazione alla sua traduzione in
sloveno della prima parte dell’Enciclopedia, Enciklopedija filozofskih znano-
sti. I. Znanosti logike, Krtina, 2021.

% Engz, p. 23; trad. it., p. LXXV. A tale difficolta si sommano quelle di erme-
neutica del testo. Sebbene I’edizione contestualizzi il compendio nell’ambito
delle lezioni per cui € pensato e pubblichi, assieme al testo originale dell’En-
ciclopedia, le aggiunte derivate dagli appunti in bella redatti dagli studen-

52



come filo conduttore per le lezioni — che consente, in maniera esem-
plare, di pensare I’«antinomia come tale, analizzarla, interrogarla, si-
tuarla, etc., nella struttura della sua autorita, nelle aporie ch’essa ri-
produce senza posa, nella sua provenienza e nel suo avvenire»’.

La tesi che si intende sostenere € che il proposito hegeliano di
scrivere una Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio inau-
guri la possibilita di pensare la filosofia come sapere che ¢ a tal pun-
to radicale da comprendere nella sua giustificazione - ossia nel pro-
cesso di esposizione della propria eccedenza critica rispetto ai propri
presupposti — le regole che presiedono alla sua formazione e trasmis-
sione, non subendo tali regole, né semplicemente stipulando un’al-
ternativa al modo in cui il sapere puo essere trasmesso, ma impe-
gnandosi a formarsi come discorso consapevole del proprio essere
anche istituito e storico. In altri termini, si apre la possibilita di esa-
minare ’andare insieme delle esigenze (a), (b), (c) in un testo che co-
stringe a ripensare filosoficamente il modo di formazione del discorso
filosofico in esplicito riferimento alla sua riproduzione: come sapere
‘filosofico’ che si puo imparare e insegnare ‘filosoficamente’.

4. Struttura del libro

La domanda che orienta I'indagine ¢ in che modo e fino a che
punto la filosofia possa mostrarsi criticamente consapevole dell’anti-
nomia che struttura il suo essere discorso. Come si chiarira nel pre-
sente studio, finché non si pone attenzione al modo in cui si esegue
il discorso filosofico, la sua dimensione auto-critica rimane sottode-
terminata: esposta alle critiche di Bourdieu e di Foucault, e miscono-

ti a disposizione degli editori di allora, proprio un tale accostamento artifi-
ciale rende difficile distinguere cio che apparteneva al medesimo collegio o
a corsi di lezioni separati da dieci anni di elaborazione filosofica, con esiti
problematici per l'interpretazione del testo, volendo tacere delle difficolta
interpretative nella comprensione delle lezioni, che non hanno come base
esclusiva i paragrafi enciclopedici (Kompendien), quanto invece manoscrit-
ti indipendenti (Vorlesungsmanuskripte), e nell’esame delle stesse discipline
filosofiche.

" Derrida, Del Diritto alla Filosofia, p. 296.

53



sciuta nel suo funzionamento radicale (nella meta-filosofia). A mio
avviso, una simile preoccupazione non solo ¢ presente in Hegel, ma
trova la sua formulazione filosofica nella filosofia come sistema.
Metodologicamente, 'esame dei testi hegeliani - in particolare,
dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio — viene con-
dotta in modo immanente. Per impostare la questione teorica ci si
serve della distinzione tra storico e razionale sviluppata da Kant e
ripresa nel dibattito successivo, insieme a quella di concetto scola-
stico e concetto cosmico della filosofia, come strumenti diagnostici.
Tali distinzioni non fungono da criterio presupposto, su cui valutare
la riuscita di un differente paradigma — come se si trattasse di cerca-
re in Hegel una risposta alternativa a una medesima domanda — ma
servono per introdurre una differenza proprio sul piano della formu-
lazione della domanda. A differenza di quanto sostenuto negli studi
di interpreti come Peter L. Oesterreich™, il programma filosofico ber-
linese di Hegel si pone, a mio avviso, in significativa continuita con
il bisogno cosmico che caratterizza le reazioni al declino della filoso-

"t P.L. Oesterreich & uno degli studiosi che piu da vicino si € confrontato

con la dimensione pubblica della filosofia nell’ambito della filosofia classi-
ca tedesca, approfondendo in particolare il modo in cui i pensatori di que-
sto periodo fossero impegnati nella ridefinizione dell’esposizione della filo-
sofia, nella rivoluzione del suo concetto e nella promozione di forme di uso
pubblico della ragione. Entrambi i suoi scritti principali, Philosophen als po-
litische Lehrer. Beispiele offentlichen Vernunftgebrauchs (Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1994) e Das gelehrte Absolute. Metaphysik und
Rhetorik bei Kant, Fichte und Schelling (Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1997), offrono una disamina assai dettagliata, tra le altre, delle
filosofie di Kant, Fichte e Schelling, trascurando del tutto la posizione hege-
liana. Come afferma l'autore a piu riprese, ’'assenza di Hegel non ¢ in real-
ta una dimenticanza, ma frutto di una interpretazione che si riconferma in
entrambi i volumi. La filosofia hegeliana, il suo sistema, sarebbe il modello
non pit a tempo di un discorso trionfale sull’assoluto: «a differenza del si-
stema hegeliano, che appare chiuso, la loro dottrina [di Fichte e Schelling],
piu volte modificata, si caratterizza per una percezione piu acuta del proble-
ma fondamentale irrisolto: mediare la verita della ragione speculativa con
la vita storica» (Das gelehrte Absolute, pp. 1-2). Il presente studio puo essere
letto come un tentativo di revisione di una simile tesi.

54



fia scolastica —, come si evince dal termine che Hegel usa per descri-
vere la filosofia nell’Introduzione ai Lineamenti di filosofia del diritto:
«pensiero del mondo»"2 D’altra parte, pero, il concetto di filosofia che
emerge nell’esposizione sistematica hegeliana si differenzia notevol-
mente da tutti gli altri che hanno operato nello stesso contesto (co-
me, per esempio, Johann Gottlieb Fichte e Schelling), proprio per il
modo specifico in cui quell’esigenza, condivisa, viene attuata. Per ap-
profondirne la realizzazione nel sistema viene impiegato il concetto
di ‘esecuzione’. Attraverso questo termine — che restituisce la seman-
tica sottesa alle parole tedesche Vollzug e Ausfithrung — si ricostrui-
sce la maniera discorsiva in cui la filosofia procede alla propria espo-
sizione scientifica mentre si organizza, e si presenta, come un sapere
che puo essere imparato e insegnato. Il suo impiego consente di inda-
gare strategie espositive che, nel testo, aprono, o chiudono, determi-
nate possibilita interpretative che sono offerte ai soggetti per la loro
formazione, tramite cui la filosofia pensa la propria antinomia. Nel
duplice lavoro di esposizione formale, e di critica immanente a que-
sta medesima dimensione, ritengo risieda cio che per Hegel va sotto
al nome di speculativo, e dunque la possibilita per porre diversamen-
te la domanda sullo statuto della filosofia.

La prima tesi da dimostrare nell’esame del sistema berlinese di
Hegel ¢ che, nel mettere in discussione il concetto di filosofia, sono
in questione le modalita di trasmissione e di esecuzione del sapere,
e viceversa: non ci puo essere trasformazione della produzione e ri-
produzione del sapere senza che la filosofia ripensi il suo concetto.
Formulata positivamente, questa tesi significa: solo se la filosofia non
trascura un fronte della sua antinomia — P’essere un sapere che puo
essere insegnato e appreso — puo diventare possibile per essa pensare
Ialtro verso, e cosi porre filosoficamente il problema del suo statuto e
della propria attualita critica, che costituisce la nuova configurazione
della concezione kantiana del concetto cosmico della filosofia intor-
no al 1800. La filosofia, nella sua dimensione critica, andra intesa per-
cid come un’attivita che, come afferma Fichte nel suo Piano deduttivo
per un istituto superiore da fondare a Berlino, in debita connessione con

2 R, p. 16; trad. it., p. 17.

55



un’Accademia delle Scienze, non forma un «mondo chiuso in se stes-
so»” ma interviene «nel mondo realmente esistente»’*.

A questa prima tesi segue la seconda, secondo cui, nella trasfor-
mazione del concetto di filosofia e della sua esecuzione, si apre 'op-
portunita di pensare filosoficamente la partecipazione moderna al
sapere. Cio che si intende e 'autocomprensione di quello che e co-
munitariamente importante in un determinato tempo, in cui si espri-
me chi si ¢ in quanto abitanti di un mondo storico. Come possiamo
comprendere la rilevanza che ha la filosofia per lo sviluppo della li-
berta? E possibile pensare la filosofia al di fuori dell’alternativa tra un
modello che la pensa come fine in sé, attivita emancipata gia dall’ini-
zio dai meccanismi della sua produzione e riproduzione come sapere,
e uno che inserisce la sua prestazione entro un calcolo della sua uti-
lita nel rapporto mezzi-fini? Simili domande, all’origine dell’esigenza
di pensare a un concetto cosmico della filosofia, si lasciano ricondur-
re in ultima analisi alla questione del potenziale emancipatorio della
filosofia per le soggettivita a cui si rivolge e che, al contempo, si im-
pegna a formare.

I volume insiste, dunque, sulla dimensione discorsiva della filoso-
fia, e della sua giustificazione, che non solo mette in questione il pro-
prio contenuto e articola filosoficamente la propria forma, mettendo
a tema il suo proprio discorso dall’interno (Capitolo secondo), ma
che altrettanto — in questo stesso lavoro critico — non lascia presup-
posto cio che sembra stagliarsi sul margine ‘esterno’ della sua anti-
nomia, ma che, come si mostrera nello studio, insiste, in realta, al suo
‘interno’, come istanza fondamentale per la giustificazione della filo-
sofia come attivita auto-critica: il suo organizzarsi come sapere che
puo essere insegnato e imparato (Capitolo terzo); la formazione del-
le soggettivita (Capitolo quarto), e le scene in cui si riproduce, e re-
alizza il proprio compito trasformativo, senza darlo per presupposto
(Capitolo quinto). Nel dettaglio, dunque, il volume indaga la formula-
zione hegeliana dell’antinomia, tanto nel suo margine ‘interno’ - co-

s FW VIIL p. 120.
" Ibidem.

56



me giustificazione degli oggetti e del metodo della filosofia — quanto
in quello ‘esterno’, e contribuisce a problematizzare il loro rapporto.

L’esposizione si articola in due parti, guidate dalle coordinate che
la riflessione berlinese di Hegel rielabora criticamente: storico e ra-
zionale per comprendere lo statuto della filosofia; scolastico e cosmi-
co per interrogare I’esecuzione del discorso filosofico.

La prima parte si apre, nel Capitolo primo (L’antinomia della fi-
losofia nella filosofia classica tedesca), con un’indagine sul contesto
in cui si sono delineati diversi modi di fare filosofia rispetto alla tra-
dizione scolastica. L’esame mostra come la riflessione della filosofia
su se stessa non possa sottrarsi al problema della sua riproduzione e
trasmissibilita, come sapere che puo essere insegnato e imparato. A
partire dall’impostazione kantiana della differenza tra storico e razio-
nale, vengono analizzate le rielaborazioni di Fichte e Schelling, fino
a chiarire la sfida teorica con cui si misura I’Enciclopedia delle scienze
filosofiche in compendio.

Al chiarimento della novita introdotta con I’Enciclopedia e de-
dicato il Capitolo secondo (L’Enciclopedia delle scienze filosofiche —
in compendio), che tematizza la natura ibrida del testo, pensato co-
me compendio per le lezioni e, al contempo, come filosofia in senso
proprio. Questa compresenza — raramente elevata a problema per
interrogare lo statuto della filosofia, come si vedra analizzando le
principali interpretazioni nella letteratura critica contemporanea —
consente, in maniera paradigmatica, di rendere visibili alcuni corto-
circuiti fondamentali attraverso cui si profila la proposta teorica he-
geliana a Berlino.

11 Capitolo terzo (L’organizzazione discorsiva del sapere), che chiu-
de la prima parte, si concentra su una specifica ‘esteriorita’ che abi-
ta Pantinomia: le regole di formazione che consentono alla filoso-
fia di organizzarsi come un sapere riconoscibile. Viene discusso, in
particolare, in che modo la giustificazione della filosofia superi 'or-
ganizzazione metafisico-scolastica del sapere, proprio mentre ne ri-
prende la forma per decostruirla dall’interno: quella delle «definizio-
ni dell’assoluto»’.

> Enz, §85; trad. it., p. 100.

57



L’obiettivo di questa prima parte € mostrare come la filosofia af-
fronti il rischio, intrinseco al proprio statuto, di ridursi a un sapere
soltanto storico, un rischio che la filosofia non puo semplicemente
rimuovere, ma che, riversandosi al suo ‘interno’ come parte del pro-
cesso attraverso cui si dimostra come scienza, deve giustificare per
essere se stessa, ossia radicalmente critica.

La seconda parte dello studio si apre con il Capitolo quarto (La
formazione della soggettivita), che indaga la dinamica soggettivante
messa in atto dalla strategia testuale dell’Enciclopedia. Si tratta di un
processo di formazione delle soggettivita, trasformativo perché co-
stringe a riconoscere i processi di determinazione da cui esse sono
attraversate e che credono di padroneggiare. La sua analisi € decisiva
per comprendere la riscrittura dell’antinomia attraverso il ripensa-
mento non solo della distinzione tra storico e razionale, ma anche di
quella tra scolastico e cosmico.

A chiudere I'indagine é il Capitolo quinto (Fine della filosofia: Bil-
dung e critica), che tematizza le condizioni di esistenza e legittimita
della filosofia, ovvero cio che ne rende possibile la riproduzione. Af-
frontare filosoficamente questo ‘fuori’ significa approfondire I’esecu-
zione della filosofia senza ridurla all'immagine che emerge quando
presenta il suo compito di formazione (Bildung) e di diagnosi criti-
ca del presente. Mostrare come la filosofia sia in grado giustificare la
sua prestazione, senza presupporre le scene in cui si realizza, le sog-
gettivita che forma o il suo bisogno in un tempo di crisi, permette di
chiarire come si confronta con la possibilita della propria fine, del di-
ventare altro da sé.

Il punto di arrivo della ricerca & mostrare in che modo la proposta
teorica hegeliana consenta di pensare fino in fondo ’antinomia della
filosofia e di formularla filosoficamente, senza ripetere, nella sua ese-
cuzione, le forme e i modi di cui é critica.

58



PARTE I
Lo statuto della filosofia: storico e razionale

CAPITOLO PRIMO
L’ANTINOMIA DELLA FILOSOFIA NELLA
FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA

Io sono un uomo di scuola che deve insegnar filosofia,

é forse anche per questo che reputo che la filosofia

debba diventare una costruzione regolare, al pari della geometria,
insegnabile come questa; [...] Il mio compito € appunto quello

di inventare tale forma scientifica, o di lavorare, almeno,

alla sua formazione™

Introduzione

Le configurazioni che antinomia della filosofia delineata nelle
pagine introduttive assume nella filosofia classica tedesca dipendono
tanto dai modi in cui viene ripensato lo statuto della filosofia, quan-
to dalle trasformazioni nella produzione e trasmissione del sapere
nel passaggio tra XVIII e XIX secolo. Ricostruire queste articolazioni
consente non solo di cominciare a dare consistenza ai diversi livelli

6 Minuta della lettera di Hegel a Sinclair dell’ottobre 1810, Briefe I, p. 332;
trad. it. IT, p. 108.

59



di determinazione individuati, ma anche di guadagnare le coordinate
concettuali necessarie per una riconfigurazione piu precisa dell’an-
tinomia.

Con il declino della filosofia scolastica, le cui categorie appari-
vano astratte rispetto al tempo di cui avrebbero dovuto offrire com-
prensione, e prive di forza normativa in grado di orientare e dare
forma alla vita comune, le questioni relative allo statuto del sapere
si configurano come vere e proprie dispute”. Nell’interrogare le con-
dizioni affinché qualcosa che deve essere considerato ‘sapere’ possa
dirsi scientifico, vale a dire rigoroso nel metodo e pienamente giusti-
ficato nelle sue premesse, nel suo sviluppo e nelle sue conclusioni, le
dispute sullo statuto della filosofia investono in maniera massiva la
sua capacita di rappresentare un motore essenziale per la compren-
sione e la trasformazione di un mondo i cui principali punti di riferi-
mento politico-istituzionali e teorici apparivano delegittimati. In tale
contesto emerge con forza l'esigenza di concepire una scienza ‘vi-
vente’: un sapere che, come scrive Schelling, non seppellisca in «for-
mule morte» 'opera del mondo, ma si mostri capace di svilupparne
la trama intelligibile in principi che non rimangano «mera proprieta
delle scuole»’. Un sapere, in altri termini, che, per non restare confi-
nato nelle secche del sapere scolastico, nella ripetizione di una scien-
za rigorosa e tuttavia incapace di misurarsi con le dinamiche e le con-
traddizioni del reale di cui intende offrire comprensione, si dimostri
in grado di intervenire in quel processo complessivo di formazione
di un nuovo mondo che si presentava per la prima volta sotto il no-
me di Bildung™.

77 Per un esame delle dispute riguardanti la forma della filosofia attorno

al 1800, si rimanda a W. Jaeschke (a cura di), Transzendentalphilosophie und
Spekulation. Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799-1807),
Hamburg, Meiner, 1993.

®  FWJ. Schelling, Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder iiber das Unbe-
dingte im menschlichen Wissen, a cura di H. Buchner, ]. Jantzen, Stuttgart,
1980, pp. 64-175, qui pp. 76-77.

7 Come nota Ernst Lichtenstein nella voce Bildung dello Historisches Wort-

erbuch der Philosophie, «ancora nel 1784, il famoso filosofo illuminista Mo-
ses Mendelssohn definisce il concetto di “Bildung” come un nuovo arri-

60



A partire dalla convinzione, che da forma a un’epoca, secondo cui
«solo laddove questa disputa sul sapere viene condotta con i mezzi
del sapere, puod esserci una scienza vivente»®*, fioriscono numerosi
tentativi di riforma del modo di considerare e praticare il sapere, per
contribuire a questo orizzonte comune di discussione sulle sue po-
tenzialita emancipatorie e critiche — si pensi all’allocuzione pubblica
Che cosa significa e a che fine si studia la storia universale? tenuta da
Schiller a Jena il 26 maggio 1789, alle Lezioni sulla missione del dotto
(1794) di Fichte, L’essenza del dotto e le sue manifestazioni nel cam-
po della liberta (1806) e le Lezioni sulla destinazione del dotto (1811),
allo scritto kantiano del 1798 II conflitto delle facoltd, alle Lezioni sul
metodo accademico di Schelling del 1803, o al contributo di Fichte del
1807 (Piano deduttivo per un istituto superiore da fondare a Berlino, in
debita connessione con un’Accademia delle Scienze), a quello di Sch-
leiermacher del 1808 (Sull’universita), o di Heinrich Steffens del 1809
(Sull’idea di universita), insieme a quello di Wilhelm von Humboldt
del 1810 (Sull’organizzazione interna ed esterna degli istituti scientifici
superiori in Berlino).

In questi contributi, ai quali se ne potrebbero aggiungere molti al-
tri, emerge un bilancio che e al tempo stesso critico rispetto alle con-
siderazioni illuministiche sul potenziale del sapere, e programmati-

vato nella nostra lingua (...) per il momento soltanto nella lingua dei libri
[Biichersprache]». Che il lavoro di riempimento di questo concetto rappre-
sentasse un lavoro comune in cui erano implicati tutti i maggiori intellet-
tuali tra ‘700 e ‘800, e che lo scopo di una simile discussione non fosse ri-
conducibile ad un contributo nell’ambito disciplinare della ‘pedagogia’, ma
riguardasse il compito di pensare a nuove forme di socializzazione e di sim-
bolizzazione della prassi (in una parola: di liberta), & la tesi sostenuta da Bir-
git Sandkaulen nei suoi numerosi contributi dedicati al tema, a partire da
Ead., Bildung heute — Erfahrungen in Jena. Zur Aktualitdt des klassischen Bil-
dungsbegriffs, in Bildungsreform als Sozialreform. Zum Zusammenhang von
Bildungs- und Sozialpolitik, a cura di M. Opielka, Wiesbaden, VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften, 2005, pp. 11-21. Per una disamina approfondita della
questione si veda il capitolo quinto del presente studio.

8 V. Gerhardt, T. Meyer (a cura di), Kant im Streit der Fakultdten, Berlin/
Boston, De Gruyter, 2005, p. V.

61



co. Tale bilancio sembra condensarsi in una domanda cruciale: in che
modo il pensiero filosofico puo giustificarsi di fronte alla ragione di
ciascun soggetto razionale, dando luogo a una connessione essenzia-
le tra autonomia della ragione, comunicabilita del sapere e uso pub-
blico della ragione® come pratica cosmopolitica? E possibile rendere
I'indagine filosofica fruibile, partecipata, senza che essa, nel realizza-
re tale progetto di revisione della filosofia scolastica, perda una pro-
pria riconoscibilita come sapere specifico? In che modo deve darsi af-
finché rimanga un sapere giustificato e non diventi qualcos’altro nel
venire partecipato?

La risposta a queste questioni — o, meglio, la possibilita stessa di
formularle in modo adeguato — dipende in misura sostanziale dalla

81 Sul tema si vedano O. O’Neill, The Public Use of Reason, «Political Theory»,
14, 1989, pp. 523-551; Ead, Kant’s Conception of Public Reason, in Kant und
die Berliner Aufkldrung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. Band
I: Hauptvortrdige, a cura di V. Gerhardt et al, Berlin/New York, De Gruyter,
2001, pp. 35-47; K. Deligiorgi, Kant and the Culture of Enlightenment, Albany,
SUNY, 2005. L’uso pubblico della ragione si lega non solo alla massima del
pensare da sé in ogni occasione, ma anche a quella che Kant nella Critica
del giudizio definisce massima del pensare largo (erweiterte Denkungsart).
Questa consiste nella capacita di mettersi dal punto di vista degli altri, che
nel §40 della terza Critica Kant definisce nei termini seguenti: «un uomo,
per quanto siano piccoli in lui la capacita e il grado delle doti naturali,
mostrera di avere un largo modo di pensare, quando si elevi al disopra delle
condizioni soggettive particolari del giudizio, tra le quali tanti altri sono
come impigliati, e rifletta sul proprio giudizio da un punto di vista universale
(che puo determinare soltanto mettendosi dal punto di vista degli altri)».
Hannah Arendt ha caratterizzato questa facolta di giudizio definita da Kant
— pensare mettendosi dal punto di vista di tutti gli altri - come «capacita
politica per eccellenza», data ai cittadini della polis greca (H. Arendt, Was
ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf, a cura di U. Ludz, Miinchen/Ziirich,
Piper, 1993, p. 98). Sul tema si vedano I Juchler, Rationalitit, Vernunft und
erweiterte Denkungsart. Zur normativen Bestimmung politischer Urteilskraft
fur die politische Bildung, «Zeitschrift fir Politik», 52 (1), marzo 2005,
pp- 97-121, e soprattutto S. Schick, il quale dedica al tema un capitolo
della sua monografia Die Legitimitdit der Aufkldrung: Selbstbestimmung
der Vernunft bei Immanuel Kant und Friedrich Heinrich Jacobi, Frankfurt
a.M., Vittorio Klostermann, 2019, p. 127ss.

62



forma dell’esposizione del sapere. Per usare il termine tedesco in cui
si condensa la domanda su come debba configurarsi il sapere dopo il
declino della filosofia scolastica, si tratta di ripensare la Darstellung®
come problema filosofico.

La semantica di tale termine é tutt’altro che univoca, presentando
invece una stratificazione complessa. Essa rimanda, in prima istan-
za, alla descrizione® e al vedere, ossia all’articolazione ostensiva di
un contenuto che viene esibito davanti ai nostri occhi (come il latino
ostendere, proponere e praesentare). Il processo di esibizione realizza-
to nella Darstellung € caratterizzato da una specificita decisiva, che
la separa da altri termini apparentemente affini (come rappresenta-
zione, Vorstellung). Con questo termine, che assume un rilievo fon-
damentale nella riflessione filosofica tra XVIII e XIX secolo, non si
intende infatti una mera presentazione di un contenuto gia prefor-
mato, gia dato o costituito altrove, a prescindere dal processo della
sua esibizione; né si intende semplicemente un’esposizione esteriore
che renda accessibile un nucleo concettuale indifferente al suo esse-
re esibito discorsivamente. Darstellung é piuttosto il luogo in cui il
contenuto del sapere si costituisce nella misura in cui viene articola-
to e messo in relazione con il proprio darsi processuale. Né la forma
né il contenuto del sapere preesistono all’esibizione del modo in cui
un certo contenuto si dispiega, scandisce i momenti in cui si articola
la sua determinazione. In questo senso, la Darstellung non & un’ope-
razione secondaria o accessoria rispetto alla costituzione del sapere,
ma é cio attraverso cui un contenuto si costituisce, procede cioé alla

8 E.Schiirmann, Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienanthropolo-

gischen Theorie des Geistes, Paderborn, Brill Fink, 2018. Sul tema si veda poi
la voce Darstellung curata da U. Theissmann in Historisches Worterbuch der
Philosophie, e quella curata da D. Schlenstedt, in Asthetische Grundbegriffe,
vol. 1, a cura di K. Barck, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, pp. 831-875. La
collettanea curata da C. L. Hart Nibbrig (a cura di), Was heisst ,Darstellen?,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1994, offre un’ulteriore discussione del lemma.

8 Questa la tesi sviluppata, ad esempio, da M. Hampe, Erkldrung durch

Beschreibung, in Rechtfertigungsnarrative: zur Begriindung normativer Ord-
nung durch Erzdhlungen, a cura di A. Fahrmeir, Frankfurt a.M., Campus Ver-
lag, 2013, pp. 29-44.

63



propria determinazione, e, allo stesso tempo, si rende intelligibile. La
questione dell’esposizione non riguarda dunque solo come il sapere
si rende accessibile, ma tocca il problema piu radicale del suo stesso
costituirsi.

Esaminando i contributi critici che si sono confrontati piu esten-
sivamente con la questione dell’esposizione della filosofia, emerge
un’attenzione pressoché esclusiva a questa prima dimensione se-
mantica della Darstellung come sviluppo di un contenuto che si giu-
stifica nel suo stesso darsi. Nel caso di Hegel, questa dinamica osten-
siva non rappresenta un aspetto secondario, ma costituisce, se non
il problema centrale, uno dei nodi fondamentali della sua riflessione,
gia a partire dagli scritti jenesi e fino alle opere della maturita, dalla
Prefazione alla Fenomenologia dello Spirito, all’Enciclopedia del 1830,
fino alla Prefazione alla seconda edizione della Scienza della logica.
In questo percorso, il termine Darstellung assume un ruolo decisivo
nella specificazione del rapporto tra pensiero e linguaggio. Dal mo-
mento che il problema dell’esposizione non riguarda semplicemente
il modo in cui il pensiero si rende accessibile, ma investe la sua stessa
costituzione, non essendo il linguaggio per Hegel un semplice mezzo
di espressione di un che di gia dato, ma il luogo in cui il sapere pren-
de forma, la Darstellung definisce il funzionamento del linguaggio
come dispositivo epistemico, che si articola su due livelli intercon-
nessi: da un lato, il nesso tra pensiero e determinazione linguistica
nella logica®, in cui la Darstellung appare innanzitutto cio attraverso
cui il pensiero elabora, critica e supera I'orizzonte metafisico-scola-
stico della filosofia®’; dall’altro, la dinamica della «conversione della

8 Sul tema del linguaggio nei diversi aspetti della filosofia hegeliana, si ve-
da la raccolta di saggi, edita da J. O’Neill Surber (a cura di), Hegel and Lan-
guage, Albany, SUNY, 2006. Sul rapporto tra linguaggio e logica, S. Houl-
gate, The Opening of Hegel’s Logic: From Being to Infinity, West Lafayette,
Purdue University Press, 2006, pp.72-102. F. Chiereghin, Rileggere la Scienza
della logica di Hegel, Roma, Carocci, 2011, pp. 71-85 e F. Chiereghin, Pensiero
e linguaggio nella Scienza della Logica, «Teoria», 3, 2013, pp. 55-78.

8 Cfr. M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der hegel-
schen Logik, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1978, la cui tesi € che I'idea alla ba-
se della logica di Hegel sia 'unita di critica (Kritik) e di esposizione (Dar-

64



soggettivita nella “cosa™ %, che, nella filosofia dello spirito, porta a
determinare in senso linguistico sia la costituzione della cosa, sia la
realizzazione del sapere stesso come sapere scientifico, giustificato.
Quest’ultimo trova nella sua esposizione non solo una forma di at-
tuazione di un che, che sarebbe preformato, disponibile altrove, ma le
stesse condizioni di possibilita (e regole) del suo sviluppo.

In entrambi i contesti, la Darstellung & il modo in cui la filosofia
mette in questione la presunta neutralita della propria forma espo-
sitiva: non un mero veicolo di contenuti preesistenti, ma il punto in
cui il sapere prende coscienza dei propri presupposti e li trasforma.
In questo senso, la Darstellung non ¢ solo il mezzo attraverso cui il
sapere si organizza, ma ¢ il processo stesso attraverso cui si rende
pienamente consapevole della propria necessita e delle proprie leg-
gi¥’, secondo una normativita che si determina nella sua esposizione
perché non puo mai del tutto allinearsi a, o basarsi su una qualche
prassi consolidata.

La possibilita per la filosofia di fondarsi solo su di sé deve pren-
dere la forma di una giustificazione necessariamente immanente. La
filosofia lavora su di sé dall’interno — per rimanere nella formulazio-
ne derridiana con cui ¢ stata introdotta I’antinomia che attraversa la
filosofia —, problematizzando cio che altrimenti si darebbe come im-
mediatamente acquisito: i propri oggetti, i propri metodi, la propria
forma espositiva. Il compito non ha un termine, perché la sua costitu-

stellung) della metafisica. Uno degli obiettivi di Theunissen € rendere conto
sia dell’affermazione hegeliana secondo cui l'intera logica ¢ la vera e pro-
pria metafisica sia dell’affermazione che la logica oggettiva prende il posto
dell’ontologia. Sul tema si vedano, inoltre, J-G. Schillein, Metaphysik und
ihre Kritik bei Hegel und Derrida, Hamburg, Meiner, 2016, e F. Orsini, I pro-
blema dell’ontologia nella “Scienza della logica” di Hegel, Napoli, IISF Press,
2025.

8% G. Rametta, Il problema dell’esposizione speculativa nel pensiero di Hegel,
Roma, Inschibboleth, 2020, pp. 40-41.

8 Cfr. Enz, §19; trad. it., p. 31: «L’idea é il pensiero non come alcunché di
formale, ma come la totalita che si svolge delle sue peculiari determinazio-
ni e leggi, le quali esso si da da sé stesso, e non gia le ha semplicemente e
trova in sé».

65



zione dipende dal suo continuo darsi in atto come un procedere che
si fonda sulla sua stessa processualita; ovvero, non su qualcosa che le
sta alle spalle come un che di garantito, ma su cio che essa stessa de-
ve mettere in atto. In questo senso, «tutto cio che la filosofia puo dire
non lo puo fondare in null’altro che nella razionalita che essa stessa
é chiamata a giustificare, a portare a esplicitazione e a realizzare»®.
Eppure, questa dimensione ostensiva non esaurisce la semantica
che assume la Darstellung nella filosofia classica tedesca. Accanto a
questa sussiste una dimensione performativa, che riguarda i conte-
sti e i modi attraverso cui il sapere si produce, si riproduce e viene
partecipato dalle soggettivita. Per approfondire questo significato ul-
teriore ospitato dalla Darstellung, insieme a quello ostensivo, é fon-
damentale rivolgersi a una delle configurazioni fondamentali dell’an-
tinomia in quel periodo: la distinzione tra sapere storico e sapere
razionale (1). Nel discuterla, verra esaminata dapprima la configu-
razione che Kant le assegna e che avra una influenza decisiva sul
dibattito successivo (2); in seguito sara analizzata ’evoluzione del-
la tipologia in Fichte (3.1), Schelling (3.2) e Hegel (3.3) relativamente
ai modi in cui ripensano cio che Kant aveva aperto. La decisione di
considerare le proposte filosofiche di Fichte e Schelling dipende tan-
to dal confronto diretto, e critico, che instaurano con la formulazione
kantiana dell’antinomia — nell’elaborazione di una filosofia che fosse
chiamata a rendere conto del fatto di essere anche un sapere univer-
sitario® —, quanto dal fatto che le loro considerazioni consentono di

8 Tlletterati, Sul concetto di filosofia, p. 462.

8 Nel presente studio prendo in considerazione la posizione filosofica di

chi é stato attivo all'universita e ha avuto influenza diretta su Hegel. A mo-
tivo di questa scelta metodologica di partenza, non mi confronto esplicita-
mente con i pensatori che pure furono decisivi per il pitt ampio dibattito sul-
la Bildung — che, come ricorda B. Sandkaulen, non rimase tra le mura delle
istituzioni — e sul ruolo del dotto (Gelehrte), ma che non svilupparono un
concetto di filosofia a partire da e in relazione al problema dell’insegnamen-
to, né una riflessione sull’esposizione della filosofia all’interno dell’istitu-
zione universitaria da riformare. Tra questi, una menzione speciale merite-
rebbe, a mio avviso, Jacobi e la sua costante riflessione, e sperimentazione,
sul mezzo espositivo che diventa indisgiungibile dalla filosofia stessa e dal-

66



far emergere in controluce una specificita irriducibile della proposta
hegeliana. Ci6 ha la funzione di preparare il terreno per arrivare, nel
capitolo successivo dello studio, alla complicazione dell’antinomia
che genera I'Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, tanto
rispetto alle altre Enciclopedie quanto rispetto a cio che comporta la
decisione di scrivere quel testo per la discussione dello statuto della
filosofia.

1. Darstellung e forma dell’antinomia

1.1 Storico e razionale

L’autocritica interna — come una delle forme piu radicali di inter-
rogazione di cio che la filosofia ha assunto nella sua tradizione, sta-
bilendo su questa costante auto-interrogazione la differenza specifi-
ca che la distingue da altre imprese conoscitive — si configura nella
filosofia classica tedesca come esigenza di un pensiero che trovi nel-
la ragione la propria fonte e nel suo esercizio la propria giustifica-
zione. E questa I'esigenza di un conoscere ‘razionale’, contrapposto
a cio che, nel linguaggio del tempo, veniva definito ‘storico’ (histori-
sch). Il termine ‘storico’, la cui stratificazione semantica sara messa a
tema nelle pagine che seguono, indica generalmente una dimensio-
ne in cui il contenuto della conoscenza rimane legato all’esteriorita
della sua origine, a una provenienza opaca, non trasparente alla ra-

la sua efficacia teorica e piu generalmente esistenziale. Vanno ricordati in
particolare i romanzi e le lettere, che (i) veicolano I'idea di essere umano in-
tegrale e (ii) lavorano alla produzione di un’esperienza di accesso all’espe-
rienza originaria di liberta. Sul tema dell’esposizione in Jacobi rimando ai
contributi recenti di C. Ortlieb, Friedrich Heinrich Jacobi und die Philosophie
als Schreibart, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 2010; Ead., Briefdialoge und
Gesprdchsmitschriften. Schreibarten des Romans bei Friedrich Heinrich Jacobi,
in Friedrich Heinrich Jacobi (1743—1819). Romancier — Philosoph — Politiker, a
cura di Ead, F. Vollhardt, Berlin/Boston, De Gruyter, 2021. Inoltre, W.L. Eu-
ler, Die Bestimmung des Menschen. Philosophische Aspekte in Friedrich Hein-
rich Jacobis Roman Woldemar, in Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819). Ro-
mancier — Philosoph — Politiker, pp. 105-169.

67



gione. Un contenuto ‘storico’ €, in questo senso, qualcosa di positum
che deve essere accettato cosi come é: qualcosa che e semplicemente
dato e, in quanto tale, si impone alla conoscenza senza che ne siano
esplicitate le articolazioni, le condizioni di possibilita, le ragioni per
cui € cio che é. Esso appartiene, in questa prospettiva, all’orizzonte
della descrizione e della narrazione®, alla dimensione della testimo-
nianza e della rappresentazione, con la quale condivide ’essere dato
e 'immediatezza’.

In certo modo, lo ‘storico’ rappresenta per la filosofia, per contra-
sto, il punto in cui essa si vede costretta a interrogarsi criticamen-

% 1l termine rimanda all’ictopia greca delle Toropiou di Erodoto. In sé com-

prende l'ispezione visiva (dalla radice 18- del verbo 6paw), la ricerca, e an-
che la conoscenza vera e propria. Il suo impiego nel senso della ricerca é at-
testato in ITepi Pvoews Totopia di Aristotele, e nella naturalis historia o nei
naturae historiarum libri di Plinio. Con Polibio assume il significato di sto-
ria nel senso di cio che é tramandato, nella misura in cui € la somma degli
eventi. Nella voce corrispondente, curata da Reinhart Koselleck, del lessico
di Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Geschichtliche Grund-
begriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland)
si legge «Historia era dunque senz’altro un concetto, ma innanzitutto per
quanto riguarda la forma, la cornice, e solo in secondo luogo per l'insieme
complessivo di azioni, eventi, processi che essa conteneva. Dal punto di vi-
sta del contenuto, essa mirava piu alla somma degli avvenimenti che al nes-
so tra di essi, nesso che veniva stabilito nella forma della o delle storie (Hi-
storie[n]). Non mirava a un movimento dinamico, a un grande flusso entro il
quale si potesse determinare il proprio posto, di cui si potesse assumere 1’u-
nita o ricercare il senso» (p. 600). In questo senso il termine si puo intende-
re anche come historia gentium. Per un’analisi dettagliata del lemma ‘Histo-
rie’, nella sua differenza da ‘Geschichte’, si veda la voce curata da Koselleck.

' Una conoscenza ‘storica’ &, ad esempio, quella che assume i dati della

coscienza cosi come si presentano e pretende di stabilirne la validita sul-
la base della loro diffusione generale; oppure quella che tenta di proporre
una fondazione trascendentale basandosi sui dati empirici. Cfr. su questo la
considerazione critica di Hegel: «Le particolari forme dell’a priori, cioé del
pensiero e propriamente del pensiero in quanto attivita soltanto soggettiva,
senza riguardo alla sua oggettivita, si ricavano nel modo seguente — con una
sistemazione, del resto, che poggia solo su fondamenti psicologico-storici
[psychologisch-historischen Grundlagen]» (Enz, §41; trad. it., p. 52).

68



te sulla possibilita di darsi come sapere ‘razionale’ e, in quanto tale,
giustificato. La filosofia, per darsi come scienza, non puo infatti li-
mitarsi ad assumere come dato cio che le si offre dall’esterno senza
sottoporlo a indagine critica. Essere filosofia significa, per essa, non
lasciare nulla di ininterrogato. Tuttavia, proprio il modo in cui la filo-
sofia é chiamata ad essere un conoscere razionale e non storico, come
si avra modo di vedere, mostra che la questione della giustificazione
non riguarda soltanto il lato ‘interno’ dell’antinomia in cui si muove
la filosofia — ossia il modo in cui essa tematizza se stessa e giustifica il
proprio metodo —, ma tocca anche il suo lato ‘esterno’ (per dirlo con
Derrida), ovvero il modo in cui la filosofia viene partecipata e tra-
smessa. Tanto lo ‘storico’ quanto il ‘razionale’, infatti, implicano un
determinato rapporto della ragione alle conoscenze, ai contenuti, che
riguarda necessariamente il modo in cui il sapere viene prodotto, ri-
prodotto e trasmesso affinché sia filosofico e non diventi qualcos’altro.

L’assunzione di contenuti filosofici che non siano criticamente
giustificati & non soltanto un problema epistemico che concerne la
consistenza e la cogenza di una conoscenza, ma € una questione che
coinvolge il modo stesso in cui il sapere funziona e investe le sogget-
tivita che vi si impegnano. Se il sapere é trasmesso come qualcosa di
gia dato, un aggregato di contenuti non dimostrati nelle loro ragioni,
esso si riproduce come un insieme di nozioni che si presenta alle sog-
gettivita come semplicemente da assumere, qualcosa che non le ri-
guarda, non ne mette in crisi la posizione: non le trasforma, e le lascia
invece essere uguali a come erano prima di impegnarsi in quell’in-
dagine. E vero che una conoscenza meramente ‘storica’ del sapere fi-
losofico fallisce, anzitutto, a dare una giustificazione argomentativa-
mente adeguata dei propri presupposti. Il suo limite, proprio in questa
mancanza, ossia in quanto il sapere fallisce nel tentativo di essere filo-
sofico, implica, pero, altrettanto, allo stesso tempo, il fatto di rendere
il sapere incapace di trasformare chi lo apprende e lo pratica. Se la
filosofia appare come un insieme di nozioni da memorizzare, allora
essa non e filosofia, vale a dire che non € un sapere giustificato fino
in fondo nel proprio sviluppo; per questa medesima ragione, se la fi-
losofia non si interroga sul modo in cui funziona la sua esposizione
e non provvede alla sua giustificazione, allora non é un sapere vera-

69



mente critico perché lascia essere qualcosa di presupposto che conti-
nua ad agire alle sue spalle, per cosi dire.

Solo nell’assumere come problema la propria Darstellung, la fi-
losofia diventa propriamente filosofia. In questa decisione non puo
lasciare ininterrogato il lato ‘esterno’ dell’antinomia, per rimanere
nella formulazione di Derrida. Detto diversamente: se la filosofia e fi-
losofia, allora deve essere pienamente critica, e, per esserlo, non puo
presentarsi come sapere storico, non giustificato; ma se vuole essere
un sapere razionale, allora la filosofia non puo lasciare presupposta,
non discussa, la domanda sul modo in cui si presenta come sapere
alle soggettivita che vi partecipano; solo se non lascia sullo sfondo
questa domanda, allora puo essere un sapere veramente trasforma-
tivo, perché implica un’attivita critica che mette necessariamente in
questione chi prende parte alla sua riproduzione®.

La giustificazione rigorosa della propria esecuzione si presen-
ta, dunque, come cio che riguarda strutturalmente entrambi i fron-
ti dell’antinomia. Per questo & necessario osservare la dinamica di
giustificazione della filosofia anche dalla prospettiva opposta a quel-
la considerata finora: solo finché la filosofia assume su di sé anche
il lato ‘esterno’ puo essere un sapere che non lascia presupposto un
aspetto cruciale del suo darsi, e dunque puo essere pienamente cri-
tico; affinché tale giustificazione sia, a sua volta, un che di filosofico,
I'unico modo che ha di assumere su di sé questo aspetto & di lavorar-
ci in forma immanente, ossia di mettere in questione la consistenza
della propria esposizione. Nella misura in cui non si limita a offrire
contenuti che il soggetto deve accettare per autorita o per tradizione,
ma implica un processo strutturalmente critico, mette in questione il
soggetto stesso nel suo punto di vista, costringendolo a ridefinire cio
che assume come ovvio, non bisognoso di giustificazione. Una diver-
sa comprensione dei contenuti, che sia capace di coinvolgere attiva-
mente le soggettivita e non sia un che di esteriore o frutto di mera

2 La domanda sul potenziale trasformativo del sapere non é implicata, a
mio avviso, solo nella distinzione tra storico e razionale, ma anche in quel-

la tra scolastico e cosmico, come si vedra nella seconda parte dello studio.

70



erudizione non trasformativa, € cio che la filosofia deve compiere nel
proprio ripensamento.

Un discorso di questo genere puo far sorgere ’obiezione che il pe-
so che ha il lato ‘interno’ dell’antinomia renda, in certo modo, di per
se stesso superfluo quello ‘esterno’. Dato che la giustificazione di-
scorsiva & ['unico modo filosofico in cui la filosofia puo6 rendere con-
to di qualcosa che sia implicato nella sua esecuzione, allora &€ come
se la giustificazione dell’‘esterno’ avvenisse necessariamente gia di
per sé ‘dentro’ la filosofia, per cosi dire. Per rispondere a una simile
obiezione, con cui ci si confrontera nel corso del libro, occorre tutta-
via tenere a mente che proprio il riconoscere come parte del problema
dello statuto della filosofia il lato ‘esterno’, impone di ripensare criti-
camente il modo in cui ‘esterno’ e ‘interno’ funzionano. E questo ha
un impatto decisivo sul modo in cui si formula la domanda sullo sta-
tuto della filosofia. Se € vero che l'interrogazione radicale di sé € la
forma in cui tradizionalmente la filosofia ha mostrato di poter essere
filosofia, & vero altrettanto che c’¢ una differenza tra un sapere che, in
questo stesso processo, esplicitamente pone il problema della sua an-
tinomia e un sapere che, riflesso su se stesso, non eleva a problema il
modo in cui si riproduce come sapere ed € partecipato. Una delle te-
si fondamentali del presente lavoro ¢ che la filosofia classica tedesca
segni una svolta cruciale proprio in questo processo, elevando a pro-
blema qualcosa che nella tradizione lo era stato solo parzialmente, ed
elaborando delle possibilita inedite di porlo a tema in un momento
storico di radicale crisi.

Il legame tra filosofia e dimensione trasformativa delle soggetti-
vita sara messo a tema nel dettaglio nella seconda parte del lavoro.
L’aspetto da rilevare per ora e come la considerazione di questo lato
‘esterno’ dell’antinomia, che riguarda la domanda sui modi in cui la
filosofia é prodotta e si riproduce, sia tutt’altro che un aspetto mar-
ginale nelle dispute sullo statuto della filosofia nella filosofia classica
tedesca. Al contrario, la determinazione filosofica di questo ‘esterno’
intercetta essenzialmente la seconda dimensione semantica ospitata
del termine Darstellung per come viene elaborata nelle sperimenta-
zioni formali degli e delle esponenti della filosofia classica tedesca:
quella performativa.

71



1.2 Ostensivo-cum-performativo: il problema della Darstellung

Accanto alla dimensione ostensiva, su cui una parte significativa
della letteratura critica si € concentrata prevalentemente, il termine
Darstellung definisce nella filosofia classica tedesca anche un’esibi-
zione come messa in scena, presentazione di un tema che porta con
sé una dimensione di performance; ha cioé degli effetti su chi vi par-
tecipa e sulla ‘scena’ in cui si compie. L’andare insieme di queste due
istanze racchiuse nella Darstellung emerge emblematicamente nelle
riflessioni di natura poetologica, estetica, in autori come Johann Wol-
fgang von Goethe, il cui bisogno di offrire discorsivamente un’osten-
sione del processo metamorfico delle piante in grado di conformar-
si allo sviluppo dei contenuti senza pervertirne la vitalita in lettera
morta, conduce a sviluppare in questo stesso processo — come hanno
mostrato, tra gli altri, gli studi di Michael Bies e di Daniel Whistler®?
- una «rappresentazione vivida» che ha degli effetti di radicale cri-
tica del pensiero astratto. Tale plasticita del discorso, nel porsi come
alternativa alla rappresentazione ordinaria della scienza, ¢ all’origi-
ne della formulazione di «un nuovo concetto di presenza immagina-
tiva [imaginativer Prdsenz]»®* che inaugura necessariamente una ri-
flessione pitt ampia sulla trasmissione e sulla produzione del sapere.
Se sul piano estetico si puo dire che «una poetologia del sapere non

93

M. Bies, Der Goethe des Grashalms: Zur Darstellung der Naturforschung
um 1800, «Zeitschrift fiir deutsche Philologie», 131 (4), 2012, pp. 513-535.
Id., Staging the Knowledge of Plants: Goethe’s Elegy ‘The Metamorphosis of
Plants’, in Performing Knowledge, 1750-1850, a cura di M.H. Dupree, S. Fran-
zel, Berlin/Boston, De Gruyter, 2015, pp. 247-267, p. 249. In Goethe and the
Problem of the Plant-Image («Monatshefte», 117.4, forthcoming), D. Whist-
ler sottolinea la decisiva provocazione dell’ambizione goethiana di elabora-
re un’esibizione conforme alla natura (naturgemdfe Darstellung) rispetto al
dibattito botanico dell’epoca, nell’enfasi posta sulla serie temporale nel pro-
cesso metamorfico.

1. Milder-Bach, Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die En-
tdeckung der ,,Darstellung im 18. Jahrhundert, Minchen, Fink, 1998, p. 19.
Sul tema si veda anche E. Ronzheimer, Poetologien des Rhythmus um 1800.
Metrum und Versform bei Klopstock, Holderlin, Novalis, Tieck und Goethe,
Berlin/Boston, De Gruyter, 2020.

72



[si orienta] su cio che viene detto, ma sull’atto del dire, per cui ogni
forma di sapere sviluppa un proprio carattere performativo, proprie
forme di esibizione [Darstellung] e messa in scena»®, si apre allora
la possibilita di legare la questione prettamente scientifica dell’espo-
sizione della filosofia al tema della performance di un discorso, met-
tendo I'accento dunque sull’insieme di istanze implicate in un detto:
sulla dimensione per cui il sapere, nell’esporsi, € in grado di genera-
re un’esperienza condivisa, promuovendo il progetto di accessibilita,
finanche in taluni casi di immediatezza visiva (Anschaulichkeit) delle
conoscenze.

Riletta alla luce di questa seconda sfera semantica, la Darstellung
ospita I'aspetto dell’antinomia per cui la filosofia & un’attivita che
viene eseguita in un contesto che ¢ si condizione per il suo esercizio,
ma che proprio in questa esecuzione viene a determinarsi come sce-
na di quell’attivita; altrettanto, la Darstellung si compie coinvolgendo
soggettivita che nella partecipazione attiva a cio che viene dispiegato
vengono determinate, formate in quanto tali: diventano pubblico di
lettori, studenti, o docenti, come partecipanti a un lavoro di pensie-
ro condiviso.

Che la dimensione dell’antinomia investa tanto la formazione del-
le soggettivita, quanto i contesti e i modi in cui la filosofia si ripro-
duce come sapere partecipato, & chiaro nelle riflessioni che, tra la
fine del Settecento e I'inizio dell’Ottocento, mostrano come la pro-
duzione di conoscenza sia sempre piu legata a determinati contesti
spazio-temporali, sociali, mediali® e istituzionali. Come scrive Jorg

% J. Vogl, Fiir eine Poetologie des Wissens, in Die Literatur und die Wissen-
schaften 1770-1930, a cura di K. Richter, J. Schonert, e M. Titzmann, Stutt-
gart, M & P Verlag, 1997, pp. 107-130, p. 121.

% Come riferiscono Mary Helen Dupree e Sean Franzel nelle pagine intro-

duttive della collettanea da loro curata sul tema della produzione del cono-
scere tra 1750 e 1850 (Performing Knowledge, 1750- 1850), degno di nota in
questo contesto ¢ il lavoro del Privatgelehrter Josias Ludwig Gosch (1765-
1811) intitolato Fragmente iiber den Ideenumlauf. 1l contributo, pubblicato
nel 1789, costituisce uno studio articolato, cui segue 1’elaborazione di una
proposta politica, sulla disseminazione del sapere entro il campo sociale at-
traversato dalle idee illuministe. Esso figura per questo motivo come una

73



Rheinberger”, la sperimentazione si presenta come un processo pra-
tico attraverso il quale «sistemi sperimentali» generano «entita epi-
stemiche» e si riproducono attraverso «la produzione di differenze»,
le quali hanno un impatto non solo sulle strutture scientifiche, ma
anche sulle distinzioni sociali e disciplinari tra esperti e pubblico,
che a loro volta determinano il modo in cui I'informazione scienti-
fica viene trasmessa e fatta circolare. In questo senso sembra si pos-
sa chiosare che «questi eventi letterari, teatrali e scientifici non sono
meri epifenomeni di una tradizione storico-intellettuale o di proposi-
zioni scientifiche astratte, ma piuttosto [...] fungono da canali vitali
nel pitt ampio processo di generazione, differenziazione e circolazio-
ne del sapere in questo periodo»*.

Una tale sperimentazione — che coinvolge, nelle dispute sulla for-
ma della filosofia, il margine esterno dell’antinomia per come si con-
figura nel passaggio tra Settecento e Ottocento in Germania, nella
misura in cui riguarda un nuovo concetto di filosofia che dipendesse
da (e avesse come esito) una modalita diversa di produzione e ripro-
duzione del sapere, tale da consentire una piu ampia partecipazione,
trasformativa — investe con forza tanto le forme discorsive, ossia i ge-
neri in cui la filosofia si espone, quanto i luoghi e i modi in cui si ese-
gue come sapere che puo essere imparato e insegnato. Nella forma di
comunicazione dotta (gelehrte Kommunikation)®”, tale sperimentazio-

vera e propria «teoria dei media dell'llluminismo [Medientheorie der Au-
fkldrung]», per citare 'espressione dei curatori dell’edizione dell’opera (G.
Stanitzek, H. Winkler, Eine Medientheorie der Aufkldrung, prefazione a Go-
sch, Fragmente iiber den Ideenumlauf, Berlin, Kadmos, 2006, pp. 7-34).

97

H.-]. Rheinberger, Experiment, Difference, and Writing: I. Tracing Protein
Synthesis, «Studies in the History and Philosophy of Science», 23 (2), 1992,
pp- 305-331. Citato in Dupree, Franzel, Performing Knowledge, p. 7.

98

Ivi, p. 6.

% La questione della gelehrte Kommunikation & oggetto di esame approfon-

dito negli studi di W. Clark (Academic Charisma and the Origins of the Rese-
arch University, Chicago, University of Chicago Press, 2006), T. Ziolkowski
(German Romanticism and Its Institutions, Princeton, Princeton University
Press, 1990) e J. Fohrmann (Gelehrte Kommunikation: Wissenschaft und Me-
dium zwischen dem 16. und 20. Jahrhundert, Vienna, Boehlau, 2005). U].

74



ne presenta un impulso esplicitamente meta-scientifico che promuo-
ve l'esigenza di elaborare una riflessione sullo statuto del sapere e
sulla sua organizzazione nel processo della sua istituzionalizzazione.
L’ambiente universitario, come luogo che progressivamente diventa
la scena in cui si esegue la filosofia come sapere riconoscibile, costi-
tuisce uno spazio da reimmaginare alla luce delle nuove idee sull’e-
ducazione, delle riflessioni sulla trasmissione della scienza e delle let-
tere, cosi come della elaborazione di modalitd comunicative inedite
dentro e al di fuori dell’universita. In questo senso, I'universita rap-

Schneider (Philosophie und Universitdt: Historisierung der Vernunft im 19.
Jahrhundert, Hamburg, Meiner, 1999) ha esaminato i cambiamenti cruciali
nell’istruzione filosofica nell’universita del XIX secolo a partire dall’evolu-
zione della lezione come contesto essenziale del discorso pubblico, mentre
S. Peters (Der Vortrag als Performance, Bielefeld, Transkript, 2011) ha svilup-
pato una genealogia della teatralita e della natura performativa della lezio-
ne. Inoltre, si segnalano i contributi piu recenti di S. Franzel, in particolare
la sua monografia (Connected by the Ear: The Media, Pedagogy, and Politics
of the Romantic Lecture, Evanston, IL, Northwestern University Press, 2013),
che si inserisce in questo filone di ricerca esaminando la teoria e la pratica
dell’insegnamento intorno al 1800, in un momento in cui le premesse di ba-
se sul suo status e la sua funzione stavano cambiando considerevolmente e
stavano emergendo nuovi siti e stili di presentazione pubblica. In secondo
luogo, rilevante € un saggio dell’autore (Temporality and Historiography in
the Lecture Form, in Performing Knowledge, a cura di M.H. Dupree, S. Fran-
zel, pp. 295-321) dedicato alla costruzione della nozione di contemporaneita
a partire dalle innovazioni nella forma della lezione (ampie narrazioni sto-
riche con una vera e propria Zeitdiagnose sullo stato attuale della cultura e
della politica, per esempio), le quali mettevano in condizione gli uditori di
guadagnare una nuova consapevolezza del presente come periodo di tra-
sformazione della storia umana. Accanto agli studi che indagano gli effetti
reali della lezione come mezzo, evento sociale e presentazione pubblica sul-
la coscienza storica di quest’epoca, ci sono poi contributi dedicati pit nello
specifico alla questione enciclopedica, al legame tra la forma e il tentativo di
pensare 'universita, in particolare quella berlinese nascente: T. Rajan, The
Encyclopedia and the University of Theory: Idealism and the Organization of
Knowledge, «Textual Practice», 21 (2), 2007, pp. 335-358, e S. Franzel, Ro-
mantic Encyclopedics and the Lecture Form: Schelling, A.W. Schlegel, A. von
Humboldt, «<European Romantic Review», 25 (3), 2014, pp. 347-356.

75



presenta un terreno cruciale per un movimento epocale pit ampio di
riconfigurazione del sociale, a partire dalla posizione del problema
sul ruolo che il sapere ricopre nella rideterminazione post-rivoluzio-
naria'® di uno spazio comune di determinazione: come puo venire
esposto il sapere affinché produca forme di socializzazione in una co-
munita da ricostruire''?

Non ¢ un caso che intorno al 1800 fosse in atto una riforma radica-
le degli studi, in continuita con la dimensione essenzialmente pratica
e politica dell’Illuminismo, e in discontinuita rispetto agli esiti rite-
nuti insoddisfacenti. Alla sua base si trovava una convinzione condi-
visa: rispetto all’obiettivo di educare alla liberta, chi si fosse limitato
a richiedere agli studenti di prendere nota di un elenco di contenuti
prescritti senza impegnarsi affinché potessero esercitare la propria
capacita di giudizio, avrebbe finito inevitabilmente per proporre un
mero esercizio di memorizzazione che nulla avrebbe di emancipa-
torio. Con riguardo alla filosofia, se in questo esercizio mnemonico

1 Significativi sotto questo riguardo sono il frammento Sull’organizzazio-

ne interna ed esterna degli istituti scientifici superiori in Berlino composto
da Wilhelm von Humboldt nel periodo fra il 1809 e il 1810, e il suo Antrag
auf Errichtung der Universitdt Berlin del 24 luglio 1809, indirizzato a Federi-
co Guglielmo III, con cui suggeriva di rendere I'universita finanziariamente
indipendente dal potere esecutivo.

11 Sull'impossibilita di ridurre il processo di Bilden alle istituzioni preposte

alla formazione (scuole, universita e accademie) si vedano i contributi
di B. Sandkaulen, Bildungsprozesse (in) der Moderne, in Schleiermacher /
Hegel. 250. Geburtstag Schleiermachers / 200 Jahre Hegel in Berlin, a cura di
A. Arndt e T. Rosefeldt, «Hegel-Jahrbuch», Sonderband 13, Berlin, 2020,
pp- 229-242. Ead., Zur Aktualitdt von Hegels Bildungskonzept, in Mit Hegel.
Bildungs- und gesellschaftstheoretische Auseinandersetzungen, a cura di R.
Mayer, L. Schildknecht, J. Sperschneider e M. Zulaica y Mugica, Weilerwilst,
Velbriick, 2024, pp. 66-82. Per il discorso tentato nel presente lavoro, si
tratta di mostrare Particolarsi della Bildung a partire dal ripensamento della
domanda sullo statuto della filosofia e su come il farsi carico dell’antinomia
comporti una rideterminazione del modo in cui viene pensato il rapporto
tra il reale, il campo sociale ‘fuori’ dall’universita, e un presunto ‘interno’
dell’istituzione. Per un approfondimento di questo punto si veda il capitolo
quinto.

76



consistesse 1'insegnamento, ’esito sarebbe una conoscenza storica
della filosofia: si sarebbe addestrati a ripetere i sistemi degli altri sen-
za essere in grado di comprenderne la genesi razionale e lo scopo. Lo
stesso risultato otterrebbe chi a lezione dettasse da un libro di testo,
da un manuale introdotto nelle sue lezioni, impegnandosi al massimo
ad arricchire il dettato qua e la con qualche commento.

A differenza dei contributi che si sono concentrati prevalente-
mente sulla prima sfera della semantica della Darstellung, quella
ostensiva, il presente studio intende approfondire la questione dell’e-
sposizione del sapere filosofico a partire dal legame indissolubile con
la seconda sfera semantica, quella della performance. Approfondita
in questo duplice senso, ostensivo-cum-performativo, la Darstellung
mostra come non solo forma e contenuto risultano a tal punto co-de-
terminantesi che non é possibile isolare un contenuto dalla sua espo-
sizione, né individuare prima di questo sviluppo le regole metodolo-
giche della sua esibizione; essa, inoltre, rende chiaro come sia tanto
meno possibile che i soggetti implicati nel processo filosofico riman-
gano intoccati, protetti nella loro posizione, o che le scene in cui il
sapere si compie possano restare semplicemente presupposte — come
vedremo nella parte seconda dello studio.

Come si € visto in questa breve chiarificazione preliminare, la
decisione di includere nell’esame dell’antinomia della filosofia que-
sta seconda dimensione della semantica dell’esposizione ¢é tutt’altro
che arbitraria o trascurabile. Tenere insieme le due dimensioni della
Darstellung consente di approfondire la forma, differenziata, in cui
entrambe le dimensioni sono implicate nel modo in cui 'antinomia
sulla filosofia si presenta nella filosofia classica tedesca: nella distin-
zione tra un sapere storico e uno razionale - e, come legata a questa
prima distinzione perché in un certo senso fondata su di essa, nella
distinzione tra un concetto scolastico di filosofia e uno cosmico, a cui
sara dedicata la seconda parte dello studio. Inoltre, diventa possibile
ricavare elementi interpretativi per comprendere il progetto, il fine
e la specificita metodologica dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche
in compendio come tentativo di elaborazione di un concetto di filo-
sofia consapevole della propria esecuzione nella realta di un mondo
in crisi.

77



Nel progetto di una riconfigurazione della domanda sullo statuto
della filosofia come riguardante tanto la dimensione interna dell’an-
tinomia, quanto quella esterna, storico e razionale costituiscono le
prime coordinate della tipologia da esaminare. Mostrare come, in es-
se, si rimandino strutturalmente interno ed esterno, ¢ cio che inten-
do proporre in questo capitolo, cosi da fornire le basi per un’analisi
dettagliata di ciascuno di questi lati nei prossimi capitoli di questa
prima parte del lavoro.

Al fine di discutere il ruolo che la distinzione tra storico e razio-
nale svolge nella determinazione di che cos’¢ filosofia e di come que-
sta giustifica il suo essere un sapere, comincio dalla configurazione
che Kant gli assegna e che avra una influenza decisiva sul dibattito
successivo.

2. Kant

2.1 Storico e razionale del filosofico: la tipologia dell’antinomia
in Kant

La distinzione tra conoscenza storica e conoscenza razionale as-
sume un ruolo decisivo a partire da Christian Wolff, che, contro la
filosofia scolastica di matrice aristotelica, presenta la sua De tripli-
ci cognitione humana, historica, philosophica & matematica*®® - co-
me primo capitolo del Discursus praeliminaris de philosophia in gene-
re che precede la logica latina del 1728 — in apertura alle sue opere
latine. La conoscenza storica tratta, per Wolff, della conoscenza dei
fatti che va distinta dal conoscere il perché di essi. Determinare che
cosa é filosofia richiede di passare necessariamente attraverso que-

192 Si tratta di una suddivisione in gradi che dipende da Ehrenfried Walther
von Tschirnhaus, dal suo Medicina mentis (1695). La prima occorrenza della
tripartizione in Wolff si trova nel Mathematischen Lexicon del 1716, in cui si
distingue tra ‘gemeine’, ‘philosophische’ und ‘mathematische’ Erkenntnis.
Il termine historisch compare per la prima volta nel 1717 — «omnium rerum
triplex datur cognitio, historica, scientifica, matematica, haecque perfectis-
sima omnium» — e viene confermata nella Ratio praelectionum 1718.

78



sta distinzione: ‘attraverso’ perché la filosofia non si presenta sempli-
cemente come un al di la dello storico, per due ragioni. Da una par-
te perché lo storico é passibile di diventare un che di razionale, se si
indagano le ragioni per cui € cio che é. Dall’altra perché la stessa fi-
losofia ¢ passibile di venir trattata storicamente, nel caso in cui per
esempio venga imparata senza che si sia in grado di pensare autono-
mamente come un certo contenuto ¢ stato determinato. Sotto Histo-
rica cognitio cognitionis philosophicae'™ Wolff tratta di questa seconda
possibilita in uno dei ventotto densi paragrafi che dedica alla questio-
ne del razionale e dello storico. Eppure, come si legge nel secondo ca-
pitolo del Discursus, chi ha cognizione soltanto storica della filosofia
non puo essere detto propriamente filosofo, perché non ha compreso
il proprio della filosofia'®. Chi abbia imparato storicamente la filoso-
fia, se si trovasse in un dibattito o messo di fronte ad una controver-
sia su un determinato tema, non sarebbe in grado di giudicare. E tut-
tavia & proprio questa capacita a definire il filosofo: «philosophus suo
stare debet judicio»'®. Dunque, lo studio storico della filosofia — sep-
pure sia possibile — non ¢ in grado di cogliere il proprio del filosofico,
che € un sapere di tipo razionale, ossia procede per ragioni.

L’influenza pit massiccia che la tipologia esercita sul dibattito tra
la fine del XVIII e I'inizio del XIX secolo é pero da addebitare a Kant,
il quale si appropria della distinzione tra razionale e storico senza
grossi stravolgimenti, a differenza di quanto avviene relativamente
alla distinzione tra scolastico e cosmico, a cui si andra piu oltre. Si-
gnificativo & quanto Kant scrive nella Architettonica della Critica del-
la ragion pura:

Se io faccio astrazione da ogni contenuto della conoscenza,

considerata oggettivamente, allora tutta la conoscenza, considerata

soggettivamente, o € storica o ¢ razionale. La conoscenza storica

€ una cognitio ex datis, mentre quella razionale & una cognitio ex

principiis. Una conoscenza originariamente data — quale che sia la
fonte da cui essa deriva — risulta essere storica in chi la possiede

103 M. Albrecht, Kants Kritik der historischen Erkenntnis - ein Bekenntnis zu
Wolff?, «Studia Leibnitiana» 14 (1), 1982, pp. 1-24.

104 C. Wolff, Discursus, §50.
105 Ibidem, §52.

79



solo nella misura in cui egli la conosca in quanto data dall’esterno,

sia che cio gli venga fornito attraverso l'esperienza immediata, sia

attraverso una narrazione, sia anche attraverso l'istruzione (cioé
mediante conoscenze universali)'®.

Se si considera il conoscere a partire da un focus non sui conte-
nuti, bensi sul modo in cui esso € appreso, viene generato e ‘posse-
duto’, allora esso puo essere o storico o razionale. Il conoscere stori-
co sorge non da principi razionalmente dispiegati, ma da fatti il cui
materiale si presenta come esterno alla ragione, siano essi appresi
per esperienza propria, narrazione altrui o per istruzione, apprendi-
mento in senso stretto (come quello di una disciplina). In questo ca-
so lorigine di un fatto rimane un che di opaco e non viene messa in
questione quando si conosce qualcosa storicamente. Al contrario, nel
conoscere qualcosa in maniera razionale la ragione ¢ attiva: prende
posizione, giudica lavorando sulla base di principi che hanno in essa
la propria genesi.

Il punto da notare a questa altezza ¢ come la distinzione indaga-
ta qui riguardi il modo soggettivo di acquisire ed esercitare la cono-
scenza. Storico e razionale sono modi in cui «soggettivamente» puo
funzionare e distinguersi una conoscenza. La conoscenza, pero, ¢ in-
dagabile anche «oggettivamente», ossia con riferimento ai suoi con-
tenuti. Una differenza di questo genere — conoscenza esaminata sog-
gettivamente e oggettivamente — fa si che, per Kant (come gia per
Wolff), si possa dare una conoscenza che oggettivamente é razionale,
ossia riguardi contenuti che hanno nella ragione la propria origine,
ma soggettivamente puo essere tanto razionale quanto storica: puo
essere cioe imparata ed esercitata considerando i contenuti come un
che di ‘esterno’. Questo per Kant & un caso che puo verificarsi pro-
prio in filosofia.

Dopo aver determinato una simile differenza generale, Kant pas-
sa a discutere di cosa significhi trattare storicamente qualcosa che,
quanto alla sua origine, € razionale.

Pertanto, colui che abbia appreso propriamente un sistema di filosofia,
ad esempio quello wolffiano, pur avendo a mente tutti i principi, le
spiegazioni e le dimostrazioni, assieme alla partizione dell’intero

106 KrV, A835-836/B863-864; trad. it., p. 1173.

80



edificio conoscitivo, e pur sapendo a menadito, non possiederebbe
perod nient’altro che una completa conoscenza storica della filosofia
wolffiana, nel senso che conoscerebbe e giudicherebbe soltanto
quanto gli é stato dato. Se gli contestate una definizione, egli non
saprebbe da dove ricavarne un’altra. Egli si ¢ formato seguendo una
ragione estranea, ma la facolta imitativa non € quella produttiva [das
nachbildende Vermaigen ist nicht das erzeugende], vale a dire che in lui
la conoscenza non € sorta a partire dalla ragione, e sebbene dal punto
di vista oggettivo qui si tratti certo di una conoscenza razionale,

tuttavia, dal punto di vista soggettivo si tratta di una semplice

conoscenza storica!®’.

Chi si formasse attraverso lo studio di sistemi estranei alla sua ra-
gione, imparerebbe sulla base di un’autorita che non ¢ quella della
propria ragione. La sua conoscenza non ha origine nel soggetto, ma
viene acquisita in modo meramente imitativo e mnemonico, perché
si limita a ripetere cio che altri hanno gia elaborato, senza la capacita
- né il bisogno - di mettere in discussione un contenuto o di elabo-
rarne uno nuovo quando il primo risulti confutato, ossia senza essere
attivamente coinvolto nel processo razionale in questione. Chi, inve-
ce, non si limitasse ad accogliere da fuori un sistema di conoscenze
ma pensasse da sé, eserciterebbe una conoscenza che implica sempre
un riferimento alle fonti universali della ragione. Nell'insegnamen-
to non sarebbe piu passivo, ma verrebbe spinto a ricostruire attiva-
mente il giudizio dell’insegnante come risultato del proprio uso della
ragione. La sua sarebbe una conoscenza soggettivamente razionale.

Cio che e rilevante rispetto all’antinomia ad oggetto del presen-
te studio, é il fatto che la possibilita di uno studio storico di qualco-
sa che é razionale — ossia la possibilita che qualcosa che é razionale
si perda, diventi altro nel venire imparato storicamente — & in certo
senso percorribile. Essa non € pero propria di tutte le conoscenze ra-
zionali. Nell’altra forma di conoscenza razionale che Kant nomina, la
matematica, tale possibilita non si da. Nella matematica, fondata sul-
la costruzione dei concetti e su intuizioni a priori (non empiriche),
I’apprendimento non puo mai essere storico, dal momento che la co-
noscenza si realizza nella ragione stessa di chi esegue le dimostra-
zioni, tanto nell’insegnante quanto nell’allievo. Eppure, proprio que-

17 KrV, A836/B864; trad. it., pp. 1173-1175.

81



sta non-distinzione tra soggettivo e oggettivo in matematica la rende
una scienza che puo (e deve) essere imparata razionalmente — a diffe-
renza della filosofia, che puo essere imparata solo storicamente, ma
che, proprio quando viene imparata in tal modo, diventa qualcos’altro
da sé, ossia un che di storico. Come Kant scriveva gia nell’ Annuncio
dei corsi che avrebbe tenuto nel semestre invernale del 1765-66, le
sole scienze che si possono propriamente imparare — ossia imparare
in senso proprio, senza che diventino qualcosa d’altro — sono, da un
lato, le scienze storiche (storia, diritto positivo, le lingue, la descri-
zione della natura) e, dall’altro, le matematiche (algebra, aritmetica e
geometria). Ad accomunarle, pur nelle loro differenze significative di
statuto (storico nel primo caso, razionale nel secondo), e che in esse
si ha «qualcosa che é dato di fatto [in der That gegeben], e quindi é gia
provveduto e quasi non s’ha che da ricevere»'®. Nel primo caso, in-
fatti, si ha a che fare con la testimonianza altrui, con I'esperienza pro-
pria o di altri; nel secondo, cio che € dato é 'evidenza dei concetti che
vengono costruiti tramite intuizione non empirica. Entrambe le cose,
a detta di Kant, possono essere impresse nella memoria o nell’intel-
letto. In filosofia, invece, non c¢’é qualcosa di dato che si possa sempli-
cemente imprimere — come se la filosofia potesse rimanere razionale
se imitasse cio che altri producono razionalmente, invece di richiede-
re un uso autonomo e libero della propria ragione.

Questo punto conduce alla seconda distinzione fondamentale tra
matematica e filosofia come scienze razionali. La prima, come costru-
zione di concetti basata su un’intuizione non empirica, fa si che I’e-
sercizio razionale tanto dell’insegnante quanto dell’allievo sia il mede-
simo. C’e la stessa evidenza intuitiva, per cosi dire, nella procedura
dimostrativa, dal momento che le fonti della conoscenza, dalle quali
anche il maestro puo attingere, risiedono esclusivamente nei principi
essenziali e autentici della ragione. Per questo motivo, esse non pos-
sono essere trovate, attinte altrove — né dal docente né dallo studen-
te. Se la conoscenza razionale di per sé richiede la capacita di respin-

1% NEVW, pp. 306-307; trad. it., p. 297. Per un’analisi dettagliata della que-
stione si rimanda a G. Micheli, L’insegnamento della filosofia secondo Kant,
in Insegnare filosofia, a cura di L. Illetterati, pp. 136-159.

82



gere una certa conoscenza quando esaminata dalla ragione, secondo
Kant le conoscenze matematiche non possono nemmeno essere re-
spinte, poiché il loro uso si realizza, dice Kant, in concreto e a priori:
nella pura intuizione, che proprio in forza della sua purezza é libera
da errore e da inganno'”. In filosofia la situazione e significativamen-
te differente. Come conoscenza per concetti — e non per costruzione
di essi — la filosofia € il luogo in cui la ragione non opera in concreto,
con la conseguenza che maestro e allievo non attingono necessaria-
mente alla stessa fonte, ovvero ai principi essenziali e autentici della
ragione, come in matematica. Mentre quest’ultima ha la possibilita
di esibire, attraverso l'intuizione pura, I'oggetto che corrisponde al
concetto, la filosofia non dispone di tali mezzi intuitivi. Come ricorda
Sandra Viviana Palermo in un recente contributo dedicato al tema, la
filosofia «si serve esclusivamente di strumenti discorsivi che, la dove
non vi € alcuna intuizione corrispondente, non riescono a produrre
conoscenze vere e proprie. In altre parole, la filosofia non ¢ in grado
di formulare giudizi sintetici, universali e necessari, come avviene in
altre discipline che fanno ricorso all’intuizione»'"’.

In terzo luogo, il motivo decisivo della differenza che rende per-
corribile per la filosofia e non per la matematica I’acquisizione me-
ramente storica — e dunque, in certo senso, la sua perdita —, e rende
impossibile 'insegnamento razionale della filosofia, dipende da una
caratteristica fondamentale della filosofia. Essa €&, per Kant, un’idea.
Nell’ Architettonica, dopo aver definito la scienza come sistema fon-
dato su un’unita architettonica originata da un’idea, Kant afferma
che la filosofia & «la semplice idea di una scienza possibile»''!. Essa
non appartiene a qualcuno, né puo essere fissata una volta per tut-
te in un libro. Il suo presentarsi come fondamento e Urbild, guida
dei molteplici tentativi di fare filosofia, coincide con il suo costan-
te sottrarsi: la sua realizzazione &, in quanto idea, una virtualita che

19 Cf. KrV, A837/B865; trad. it., p. 1175.

10 M.]J. Solé, S.V. Palermo (a cura di), ;Aprender la filosofia o aprender a filo-
sofar?, p. 41. Per un approfondimento della questione si veda l'intera sezione
dedicata al tema nel volume, pp. 33-45.

1 KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177.

83



la rende sempre ulteriore rispetto a qualsiasi sua concretizzazione, a
qualsiasi ectipo. Nessun filosofare concreto sara mai identico alla filo-
sofia. E se la filosofia «non € mai data in concreto»'*?, allora non potra
nemmeno essere appresa: «dove mai sarebbe, infatti, la filosofia, chi
la possiederebbe e da che cosa la si potrebbe riconoscere?»'**. Anche
ammesso poi che si potesse dare, afferma Kant, nessuno, pur impa-
randola, potrebbe comunque dirsi filosofo: imitare non é produrre
qualcosa razionalmente.

Se é vero che la filosofia non si puo apprendere, Kant sostiene
pero che qualcosa si possa imparare: filosofare. Il filosofare, come
pratica soggettiva, si da nella forma dell’acquisizione degli strumen-
ti che permettono a un individuo di pensare razionalmente, cioé au-
tonomamente. E I'esercizio del talento della ragione, la capacita di
giudicare.

Anche ammettendo questa possibilita, la distinzione tra la realiz-
zazione e la virtualita dell’idea resta, pero, un abisso non colmabile'*.
Sembra infatti innegabile che la distinzione kantiana tra un punto di
vista oggettivo e uno soggettivo nella conoscenza razionale sia fina-
lizzata a mettere in luce 'eccezionalita della filosofia: essa & una co-
noscenza razionale il cui apprendimento, dal punto di vista sogget-
tivo, & costitutivamente esposto al rischio di ridursi a imitazione e
ripetizione di cio che altri hanno gia pensato. Nessuna filosofia, nem-
meno quella kantiana, una volta imparata, garantisce di per sé l'eser-
cizio autonomo della ragione.

12 Ibidem.
3 Ibidem.

14 Sylla tensione tra realta e virtualita dell’idea, si veda, oltre al contributo

di S.V. Palermo (;Aprender la filosofia o aprender a filosofar?, p. 25s), i capitoli
La filosofia come idea. La storia della ragione (pp. 75-87) e Un ultimo sguardo
ai fini e alla saggezza (pp. 96-102, in particolare 99-102) di A. Ferrarin inId., I
poteri della ragion pura. Kant e I’idea di una filosofia cosmica, Pisa, ETS, 2022.

84



2.2 Lo storico nella pratica didattica: le Lezioni sull’Enciclope-
dia filosofica

Razionalita e storicita non investono pero solo il lato ‘interno’
della filosofia — ovvero la questione di come concepire un sapere che
abbia origine nella ragione — ma anche quello ‘esterno’, ossia i modi
attraverso cui il sapere viene trasmesso ed & possibile parteciparvi.
Questi modi si riflettono e condizionano le forme della riproduzione
del sapere alla fine del XVIII secolo, in particolare nel ripensamento
del senso dell’insegnamento. La pratica didattica non é solo un vei-
colo del sapere, ma un dispositivo che contribuisce a determinarne la
forma e la funzione, dando luogo a una specifica configurazione della
filosofia come discorso — inteso, in senso ampio, come prassi forma-
tiva di soggetti che elaborano, fruiscono, trasmettono il sapere, all’in-
terno di contesti che fanno da condizione all’esercizio di quel sapere
e vengono trasformati di conseguenza. L’insegnamento é dunque un
modo di esecuzione, in cui si mette alla prova e si determina cio che
la filosofia puo - e non puo - fare.

Questa tensione si osserva in modo particolarmente significati-
vo nelle Lezioni sull’Enciclopedia filosofica che Kant tiene nel 1775
a partire dal manuale di Feder (Grundrif§ der Philosophischen Wissen-
schaften nebst der nothigen Geschichte zum Gebrauch seiner Zuhorer,

15 Kant tiene questo corso nel 1768/69, 1769, 1770, 1770/71, 1771/72, 1775
(anno di cui abbiamo gli appunti), 1777/78, 1779/80 e 1781/8. Per la prima
volta tiene il corso gia a partire dal semestre invernale 1767/78, istituendo
qualcosa di non ancora consolidato, e anzi anticipando — come mostra effi-
cacemente S. Bacin — quella che sara una direttiva delle Methodische Anwei-
sungen soltanto dal 1770, che instituzionalizzeranno insegnamenti di questo
genere. Su questo si veda S. Bacin, Reviewed Work(s): Lezioni di enciclopedia
filosofica by Immanuel Kant, Gianluca Garelli and Sergio Givone: Enciclope-
dia filosofica by Immanuel Kant, Giuseppe Landolfi Petrone and Laura Bal-
biani, «Studi Kantiani», 17, 2004, pp. 197-200, in particolare p. 198. Bacin
avanza un’ipotesi anche sul perché Kant non avrebbe piu tenuto questo in-
segnamento dopo il semestre invernale 1781/82, chiedendosi se la rinuncia
dipenda forse da tensioni tra 'impostazione del corso e cio che, nel frattem-
po, era stato guadagnato con la scrittura della Critica della ragion pura rela-
tivamente al concetto di filosofia.

85



Coburg 1767, 1769). 1l lavoro kantiano a lezione non si limita infat-
ti alla semplice esposizione di contenuti gia dati, ma si configura fin
dall’inizio come un’operazione eminentemente critica. Come nota
Gianluca Garelli nel saggio introduttivo alla traduzione italiana del
testo'®, se nel §15 del terzo capitolo della IT Abteilung del Grundrif la
questione della totalita é risolta da Feder con un breve accenno alla
composizione di molteplici elementi, Kant invece si sofferma sul con-
cetto di sistema, distinguendo la totalita da un mero aggregato, che si
genera quando manca un’idea a priori del tutto che preceda le parti
e sia strutturante per le loro relazioni'”. A ben vedere, pero, questo
intervento non e una semplice integrazione, bensi testimonia, con-
tro la lettera del testo, la concezione kantiana sul sistema e sull’en-
ciclopedia e si inserisce all’interno di una correzione pitt ampia. Un
esempio emblematico ¢ offerto dall’inizio stesso del Grundrifs, che si
apre con una sezione sulla storia della filosofia. Invece di discutere

16 1. Kant, Lezioni di enciclopedia filosofica, a cura di G. Garelli, Udine, Cam-
panotto, 2002. Sul tema si veda anche J. Zammito, Chapter 13. Philosophy for
Everyman: Kant’s Encyclopedia Course, in Reading Kant’s Lectures, a cura di
RR. Clewis, Berlin/Miinchen/Boston, De Gruyter, 2015, pp. 301-320.

117

Cfr. Logik Jdesche, AA 9, pp. 48-49: «Poiché esistono conoscenze tan-
to numerose quanto svariate, sara opportuno elaborare un piano secondo
il quale ordinare le scienze in modo che meglio concordino con i propri fi-
ni e contribuiscano alla loro promozione. Tutte le conoscenze si trovano in
una certa connessione naturale tra loro. Ora, se nello sforzo di ampliare le
proprie conoscenze non si tiene conto di tale connessione, da tutto il molto
sapere non risulta altro che una semplice rapsodia [Rhapsodie]. Se invece ci
si propone come fine una scienza principale e si considerano tutte le altre
conoscenze soltanto come mezzi per giungere ad essa, allora si conferisce al
proprio sapere un certo carattere sistematico. — E per procedere, secondo un
piano cosi ben ordinato e adeguato allo scopo, nell’ampliamento delle pro-
prie conoscenze, bisogna dunque cercare di apprendere quella connessione
reciproca delle conoscenze. A cio fornisce indicazioni I’architettonica delle
scienze, che € un sistema secondo idee, nel quale le scienze, in rapporto alla
loro affinita e connessione sistematica, vengono considerate come un tutto
della conoscenza che interessa 'umanita [die Wissenschaften in Ansehung
ihrer Verwandtschaft und systematischen Verbindung in einem Ganzen der die
Menschheit interessirenden Erkenntnif3 betrachtet werden]».

86



tale introduzione, Kant sceglie di inaugurare le proprie lezioni con
osservazioni preparatorie sul concetto di sistematicita filosofica, con-
trapponendo la conoscenza storica a quella filosofica. La conoscenza
storica, o erudizione (Gelehrtheit), concerne cio che e gia dato'?; le
scienze dell’erudizione, che si occupano del dato, si contrappongono
alle scienze dell’intendimento (Einsicht), ovvero le scienze razionali
— distinte a loro volta in quelle per concetti (la filosofia) e per costru-
zione (la matematica).

Questa presentazione, che richiama esplicitamente l'impianto
della Critica della ragion pura, lascia poi spazio all’introduzione del-
le figure che esercitano le due forme di scienza. Da un lato, si ha il
polystor, I'erudito che detiene la conoscenza delle scienze gia date;
dall’altro, come suo contraltare ideale, compare il pansophus, colui
il quale padroneggia I'intero ambito delle scienze razionali. Tutta-
via, mentre la polistoria & un ideale praticabile, poiché la totalita del-
la conoscenza storica ¢ empiricamente o testualmente disponibile e
dunque memorizzabile, la pansofia &, per Kant, di per sé impossibi-
le, dal momento che «il pansophus deve possedere quelle scienze che
ha da se stesso e non quelle che sono date»'?. Il pansophus dovrebbe
infatti possedere le scienze razionali non come qualcosa di dato, ma
come qualcosa che deriva da lui stesso. Se avesse cognizione di tutte
le cose il filosofo sarebbe, pero, un tecnico, chiosa Kant. La filosofia,
infatti, continua,

nondeve essere imitata, giacché per 'imitazione civuole un’immagine

[Bild] esente da difetti. Certo anche la filosofia si puo imitare; cio

avviene quando ci si sceglie un modello, che invero perfetto non puo

essere; si cerca di comprenderlo con I’aiuto dell’insegnante; forse alla

fine si comprende I’autore tanto bene da poter insegnare ad altri; ma

non si ha intendimento delle cose stesse, giacché di questo non ci si

€ preoccupati, e magari anche ’autore non le capiva'®.

Kant lo dice chiaramente: non si puo imitare la filosofia perché
questa non ¢ esibita in una realizzazione fattuale data una volta per
tutte. Se potesse essere identificata con un certo modello concreto, la

"8 PhilEnz, p. 5; trad. it., p. 3.
9 Ibidem.
20 PhilEnz, p. 7; trad. it., p. 4.

87



filosofia potrebbe essere oggetto di imitazione, ma l'autentica cono-
scenza filosofica non puo basarsi sull’imitazione'’. Come gia affer-
mato nella distinzione tra sapere storico e razionale, «la facolta imi-
tativa non é quella produttiva [das nachbildende Vermdégen ist nicht
das erzeugende]»'?. Sulla lettera del testo di Feder Kant interviene
dunque in maniera massiccia. Nella prima parte del compendio, Fe-
der distingue tre momenti: (i) storia filosofica (una specie di historia
letteraria), (ii) concetti filosofici essenziali, che rientrano nel novero
della logica-metafisica del tempo, (iii) bibliografia essenziale. Kant,
invece, tralascia del tutto la terza sezione, e, al posto della prima, pro-
pone sue considerazioni sulla differenza tra conoscere storico e cono-
scere filosofico. Gia la distinzione iniziale di Kant tra filosofia e poli-
storia sembra potersi leggere come una critica implicita, ma chiara,
dello storicismo di tipo elencativo del Grundrif$ di Feder, a cui oppor-
re un’altra idea di filosofia che viene formulata a lezione incorporan-
do si il testo di Feder nella propria presentazione, ma entro una pra-
tica che esorbita significativamente dalla recitazione della lettera di
un compendio.

La domanda che si impone, allora, é la seguente: che concetto di
filosofia emerge, non dalla lettera del testo (cio che scrive Feder), né
da cio che Kant sostituisce a essa, ma dal gesto stesso di correzione
di un testo in vista della esposizione della propria posizione? Sembra
evidente che quella praticata da Kant sia una performance correttiva
che apre al concetto kantiano di filosofia sulla base di un lavoro cri-
tico su un manuale storico. La questione, a questo punto, &€ compren-
dere come questo gesto si inserisca nel quadro kantiano della filoso-
fia come sapere razionale.

Kant riconosce la possibilita — anzi, la necessita - di fare scienza
contro l’autore del manuale da cui si parte, ossia di riflettere autono-
mamente sulle questioni senza prenderlo come modello da imitare.
Questa dimensione correttiva non ¢ un inciampo di cui liberarsi, ma
una condizione dell’esercizio stesso del pensiero che Kant mette a te-

2L PhilEnz, p. 10.
22 KrV, A836/B864; trad. it., pp. 1173-1175.

88



ma esplicitamente nei testi a stampa e nelle lezioni, come si vede dal

seguente passo:
Un professore di filosofia puo esser completo pur avendo imparato
la filosofia soltanto a memoria. Propriamente nessuna filosofia puo
impararsi a memoria, perché bisognerebbe che vi fosse da principio
un filosofo capace di offrire un’immagine ideale priva di difetti, e
destinata di conseguenza all’imitazione. [...] Storia e geografia sono
questione d’imitazione. Ma se imito una filosofia e il modello non
¢ giusto, allora anche tutta la mia filosofia non e di alcuna utilita.
Imitare i pensieri di qualcuno non significa filosofare, ma per farlo
bisogna pensare da sé, e a priori. Nessun insegnante di filosofia
deve limitarsi a spiegare l'autore, ma deve offrire nel contempo
un’istruzione sul metodo con cui si deve filosofare'®.

In un passaggio, assente nel testo di Feder, Kant connette in modo
esplicito due questioni: (a) la questione del «filosofare» (e la non-in-
segnabilita della filosofia come conoscenza razionale, ma solo stori-
ca) (b) e il tema di che cosa possa o non possa, debba o non debba fare
un insegnante di filosofia.

Per sviluppare il primo punto, Kant adotta un registro metarifles-
sivo che insiste sulla differenza tra filosofia e filosofare, che trova no-
ti luoghi corrispondenti nei testi a stampa.

Si puo imparare la filosofia? A questa domanda ¢ gia stata data
risposta. — Ma si deve imparare a filosofare? — Cio che ha un’utilita
tanto vasta quanto il filosofare non ha bisogno di raccomandazione;
gli elogi sono superflui, laddove i vantaggi balzano agli occhi cosi
palesemente’®.

Accanto alla nota distinzione tra la filosofia e il filosofare'®, e al
non meglio articolato riferimento all’utilita del filosofare, ¢’¢ un pun-

13 PhilEnz, p. 7; trad. it., pp. 4-5.
124 PhilEnz, p. 13; trad. it., p. 9.

1% Si veda il passo nella Dottrina del metodo della Critica della ragion pura:
«Fra tutte le scienze razionali (a priori) si puo imparare, quindi, soltanto la
matematica, mai la filosofia (tranne che storicamente); per quel che riguar-
da invece la ragione, si puo tutt’al piu imparare a filosofare. 1l sistema di
ogni conoscenza filosofica &€ dunque la filosofia. Essa dev’essere considerata
in senso oggettivo, intendendola come il modello per la valutazione di tutti
i tentativi di filosofare, che possa servire a giudicare ogni filosofia sogget-

89



to che riguarda piu da vicino il tema dell’esecuzione che ci interessa,
perché chiarisce esplicitamente che & proprio di un buon insegnante
di filosofia (del filosofare?) non limitarsi a spiegare un autore — nel
caso kantiano, non limitarsi a seguire pedissequamente un modello
altrui di enciclopedia. Kant non si ferma, pero, a questo lato negati-
vo della questione, su cosa cioé non debba essere fatto, e chiede: che
cosa rimane da fare quando ci si confronta con un libro? La risposta,
seppur laconica, € decisiva:
Spesso bisogna leggere un buon libro non propriamente allo scopo di

ritenerlo, ma per impadronirsi di una certa maniera [um eine gewifSe
Manier sich eigentiimlich zu machen]'®.

Questa indicazione, che sembra sulle prime circoscritta al modo
in cui vanno letti i libri — questione su cui Kant ¢ in aperto disaccordo
con Feder'” - ha in realta una portata pit ampia quando si conside-
ri I'uso piu estensivo del termine Manier. In altri contesti, il termine

tiva, la cui costruzione é spesso cosi variegata e cosi mutevole. In tal modo
la filosofia risulta essere la semplice idea di una scienza possibile, che non é
mai data in concreto e alla quale pero si tenta di avvicinarsi per diverse stra-
de, fino a che non venga I'unico sentiero che era stato quasi occultato dalla
sensibilita, e finché non si riesca — per quanto sia concesso agli uomini - a
rendere la copia finora difettosa uguale al modello. Sino ad allora non si pud
imparare alcuna filosofia: dove mai sarebbe, infatti, la filosofia, chi la possie-
derebbe e da che cosa la si potrebbe riconoscere? Si puo soltanto imparare
a filosofare, cioé ad esercitare il talento della ragione, applicandone i prin-
cipi universali in certi tentativi presenti, sempre pero riservandosi il diritto,
proprio della ragione, di indagare quei principi nelle loro sorgenti, confer-
mandoli o rifiutandoli» (KrV, A837-838/B865-866; trad. it., pp. 1175-1177).

126 PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23.
27 Mentre Feder sviluppa il proprio argomento in tre paragrafi (§24 sulle
regole per quando si vuole imparare da altri; §25 regole per la discussione
[Unterredung], e §26 regole per quando si vuole insegnare ad altri), Kant in-
titola la sezione semplicemente come Sull’impare e il pensare (Vom Lernen
und Denken) e al posto di quelle istruzioni afferma che se I'intento & cono-
scere la letteratura, allora bisogna leggere molto. Tuttavia, per trarre benefi-

cio dalla lettura, bisogna leggere poco e bene (PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23).

90



¢ impiegato da Kant come contraltare del metodo'®, ed ¢ quello che

Gottlob Benjamin Jasche, Privatdozent all’'Universita di Konigsberg e
curatore delle lezioni di Logica di Kant, impiega nella Prefazione alla
Logica per definire il lavoro critico del professore sul commentario'®,
e che — a detta del biografo Borowski — ben si presterebbe a descrive-

re la pratica didattica kantiana.

8 La Manier € il corrispettivo del metodo, ma € libero: «§94. Maniera e

metodo. Ogni conoscenza, e 'intero insieme di essa, deve essere conforme a
una regola. (L’assenza di regola ¢ al tempo stesso mancanza di ragione.) Ma
questa regola é o quella della maniera (liberta) o quella del metodo (costri-
zione)» (AA 9, p. 139).

12 Cfr. G.B. Jasche, Vorrede, AA 9, pp. 3-4: «Sono gia trascorsi diciotto mesi
da quando Kant mi affido I'incarico di preparare per la stampa la sua Logi-
ca, cosi come egli 'aveva presentata ai suoi uditori nelle lezioni pubbliche,
e di consegnarla al pubblico nella forma di un manuale compendioso. [...]
Dal 1765 il professor Kant aveva preso a fondamento delle sue lezioni di lo-
gica, senza interruzione, il manuale di Meier (Auszug aus der Vernunftlehre,
Halle, Gebauer, 1752), per motivi che egli stesso aveva dichiarato in un pro-
gramma da lui pubblicato a introduzione delle sue lezioni nello stesso anno.
L’esemplare di quel compendio, di cui si serviva per le lezioni, ¢, come tut-
ti gli altri manuali da lui utilizzati allo stesso scopo, interfoliato con fogli di
carta: vi si trovano le sue osservazioni ed elucidazioni generali, cosi come
quelle piu specifiche relative al testo del compendio nelle singole sezioni, in
parte annotate sui fogli interfoliati, in parte nei margini bianchi del manuale
stesso. Tutto cio che era stato qua e la messo per iscritto sotto forma di note
ed osservazioni costituisce dunque il magazzino di materiali che Kant aveva
predisposto per le sue lezioni, e che egli di volta in volta arricchiva di nuo-
ve idee, oppure sottoponeva a revisione e correzione relativamente a diver-
se materie particolari. Esso contiene pertanto almeno 'essenziale di tutto
cio che il celebre commentatore del manuale di Meier era solito comunicare
ai suoi uditori nelle lezioni, tenute in uno stile libero, e che aveva ritenuto
degno di essere fissato per iscritto». Rilevante &, poi, il riferimento al me-
desimo termine anche per definire la pratica di curatela del testo kantiano:
«Infine voglio qui far notare che la Metafisica di Kant, della quale ho gia in
mano il manoscritto, intendo, non appena gli impegni me lo permetteran-
no, prepararla e pubblicarla secondo la medesima maniera [nach derselben
Manier]» (AA 9, p. 10).

91



«Da me» — ripeteva continuamente ai suoi allievi — «non imparerete
filosofia;imparerete afilosofare, nonaripetere pensieri, maapensare».
Era cordialmente avverso a chi si ripetesse pappagallescamente.
Raramente avviene che i maestri esortino con altrettanta insistenza
a non farlo [...]. Pensare con la propria testa, indagare per conto
proprio, essere indipendenti; erano frasi che ripeteva senza posa
[...]. Le sue lezioni erano discorsi liberi, conditi con spirito e brio,

con citazioni e accenni a opere che aveva appena letto, talvolta con

aneddoti, che pero riguardavano sempre ’argomento'*.

Nella Manier e racchiusa la dimensione performativa dell’inse-
gnamento: il suo essere sempre singolare, orale, mediato, che non si
puo ridurre a un lavoro di mera trasmissione di contenuti che equi-
parerebbe inevitabilmente la filosofia a un sapere storico.

Il modo kantiano di tenere lezione da un’indicazione (pur non in
senso prescrittivo) su cosa fa un insegnante di filosofia'!, e questa
é la seconda questione individuata da Kant. In prima persona, Kant
ricorre al compendio di Feder per quel tanto che gli serve per svi-
luppare il suo punto, poi lo tralascia e ne modifica consistentemente
la lettera. In questo senso, si puo dire, non ha un rapporto imitativo
con la base su cui opera. E, proprio in questo, il suo lavoro ¢ filoso-
fico, e non storico. Cio che fa, da un punto di vista di performance,
sembra percio non contraddire quello che viene detto piu in gene-
rale sul conoscere storico e il conoscere filosofico come conoscere
razionale: il filosofare, in quanto esercizio del pensiero, non si inse-
gna ripetendo, ma praticando criticamente. Al contrario ne ¢ la co-
erente esecuzione.

130 L.E. Borowski, Darstellung des Lebens und Charachters Immanuel Kants

(1804), trad. it. di E. Pocar La vita di Inmanuel Kant narrate da tre contempo-
ranei, a cura di L.E. Borowski, R.B. Jachmann, A. Ch. Wasianski, pref. di E.
Garin, Bari, Laterza, 1969, p. 78s.

31 Qui sembra essere in gioco un rinvio a una teoria della Eigentiimlichkeit,
legata alla Manier. Cfr. a questo proposito PhilEnz, pp. 29-30; trad. it., pp. 22-
23, in cui si dice che occorre imparare a riconoscere cio che costituisce il ca-
ratteristico di un libro, che non ¢é il contenuto, ma pit che altro cio che esso
possiede di peculiare rispetto agli altri libri — qualcosa che, per Kant, & pro-
prio del genio. Notarlo affina la riflessione.

92



2.3 Semplice filosofia?

Sulla base dell’itinerario fin qui tracciato, € possibile cogliere ap-
pieno la portata della questione che attraversa i testi a stampa e la
pratica dell’insegnamento kantiano, e che risulta particolarmente ri-
levante per la tipologia di antinomia della filosofia qui in esame. A
essere decisivo ¢ il fatto che lo storico compaia su due livelli distinti
del discorso.

A un primo livello, lo storico si presenta in una forma che si po-
trebbe dire tematica: € un tema che viene esplicitamente trattato
per iscritto, ad esempio nell’ Architettonica della ragion pura, oppu-
re enunciato durante la lezione quando Kant spiega la differenza la
conoscenza storica e quella delle ragioni per cui una certa cosa é cio
che &, o ancora quando chiarisce il significato del memorizzare un si-
stema prodotto da altri. L’ historisch, in questo senso, € oggetto del di-
scorso: € qualcosa che viene tematizzato.

Ma la questione non si esaurisce sul versante tematico. Il fatto
che I'insegnamento impieghi un compendio'* e al contempo eserciti
una critica di esso esegue una performance che non si limita alla ri-
petizione di un sapere gia sedimentato. Al contrario, da corpo a un’i-
dea di filosofia nell’oralita, nell’evento della lezione, che costituisce
cosi una dimensione essenziale della realta del filosofare. E qui che si
apre un secondo livello, che & meta-tematico: non perché sia una ri-
flessione tematica di secondo livello su cio di cui si parla, ma perché
si concentra su quel dire, e considera gli effetti trasformativi prodotti
da quel dire tematico. Qui non si tratta piu solo di considerare che co-
sa viene detto, ma che cosa accade quando una tematizzazione simile
viene detta a lezione.

2 L’uso del compendio, nella Germania di fine Settecento e inizio Otto-
cento, come strumento utilizzato a scopi didattici da cui il docente prende le
mosse per sviluppare la sua lezione, &€ ampiamente testimoniato. «Il peggior
compendio é certo meglio che nessuno, e i Professori, possono, se possie-
dono tanta sapienza, migliorare i loro autori per quanto ne sono capaci; le
lezioni su dictata debbono pero essere assolutamente abolite», tuonava nel
1778 il ministro prussiano del culto e dell’educazione, il barone von Zedlitz

(citato nella Introduzione di G. Garelli all’edizione italiana di Kant, Lezioni di
enciclopedia filosofica, p. XIV).

93



Valutare come filosoficamente rilevante questa effettivita della fi-
losofia significa inserirsi in un processo di ripensamento dell’esecu-
zione della filosofia come sapere, contribuendo alla configurazione
del suo potenziale trasformativo — come un che da rideterminare nel-
la definizione di che cos’é propriamente filosofia, per far si che que-
sta non diventi qualcosa di altro da sé. In questo senso, lavorare su
un compendio implica, su un piano meta-tematico, produrre una po-
sizione precisa sullo storico, posizione che dipende dal modo in cui si
tiene lezione e che incide direttamente sulla configurazione dell’an-
tinomia.

Centrale per 'antinomia della filosofia & comprendere quale con-
cetto di filosofia emerge dalla performance, e quale rapporto si in-
staura tra il dire, la lettera del compendio e la sua correzione. L’atti-
vita critica fatta a lezione sul compendio puo configurarsi come un
gesto di conferma o confutazione di una certa immagine del sapere
filosofico, della sua organizzazione e della sua adeguatezza storica.
La prassi dell’insegnamento non é mai neutra: produce effetti teori-
ci e concettuali che possono essere coerenti 0 meno con quanto vie-
ne affermato esplicitamente, tematicamente, sul rapporto tra filosofia
come attivita razionale e il rischio di diventare qualcosa di soltanto
storico, ossia imitativo e mnemonico. Puo darsi una contraddizione
palese, ad esempio qualora si neghi la necessita di un lavoro critico
sullo storico e al contempo si utilizzi un compendio. Non ¢ questo il
caso di Kant. Puo esserci coerenza tra prassi a lezione e cio che un fi-
losofo scrive tematicamente sullo statuto della filosofia, ma mancare
un’elaborazione teorica approfondita del modo in cui cio6 che si pro-
duce sul lato ‘esterno’ della filosofia sia determinante per il concetto
di filosofia, e debba essere giustificato coerentemente a quanto avvie-
ne sul lato ‘interno’. Questo &, a mio avviso, il caso di Kant.

Cio che emerge dalla Manier in cui Kant di fatto tiene lezione,
produce un’esecuzione che sembra sollevare problemi non immedia-
tamente integrabili nel quadro teorico elaborato tematicamente da
Kant. Se e vero che la contraddizione rispetto alla lettera di Feder
incarna I’esigenza di un insegnamento non storico (ossia, imitativo)
della filosofia, la questione é fino a che punto il lavoro performativo
cosi profilato sia retto dal quadro teorico di Kant o se rimanga, inve-

94



ce, in parte eccedente il suo impianto. Emblematica mi sembra esse-
re a questo proposito la Prefazione a Il conflitto delle facolta del 1789
— in cui sono ripresi alcuni temi gia della Risposta alla domanda: Che
cos’e U'illuminismo? del 1784, e viene discusso il caso della censura de
La religione entro i limiti della sola ragione — per evidenziare alcune
tensioni:

Gia i manuali di Baumgarten sui quali mi sono basato, e che soli

hanno verosimilmente qualche relazione col mio insegnamento,

basterebbero a provare che io, come maestro della gioventu, cioe, a

quanto capisco, nelle lezioni accademiche non ho mai mescolato, né

potevo farlo, la critica della Sacra Scrittura e della religione cristiana.

In essi infatti non si incontra un solo titolo che riguardi la Bibbia e

il Cristianesimo, e nemmeno vi si potrebbe incontrare, trattandosi di

pura filosofia [als blofer Philosophie]'®.

Contro le accuse relative ai contenuti affrontati nelle sue lezioni
accademiche pubbliche, Kant giustifica il proprio operato in quanto
«maestro della gioventu»'* facendo leva — non a caso - sul riferi-
mento al compendio impiegato a lezione. Il testo di Baumgarten, as-
sicura Kant, non rappresenta altro che «pura filosofia»'** - una filo-
sofia condotta entro i limiti della semplice ragione, verrebbe quasi da
chiosare —, dunque incapace di costituire una minaccia all’ortodossia
religiosa o di entrare in conflitto con I’autocomprensione dello Stato.
Basterebbe considerare questo, sembra suggerire Kant, per far cadere
ogni sospetto di istigazione pubblica o intenzione sobillatrice.

Nella Prefazione, la presa di parola kantiana sembra offrire di sé
I'immagine di un lavoro che, aderendo alla lettera di un compendio
meramente filosofico, resterebbe a sua volta soltanto filosofico: sem-
plice filosofia. Questa autorappresentazione trova sostegno nel mo-
do in cui Kant delinea il profilo dello studioso: in quanto insegnante
rivolto ai giovani, vi & qualcosa che pubblicamente non puo essere
fatto — qualcosa che riguarda quella libertas philosophandi, quell’u-
so pubblico della ragione che Kant altrove sembra rivendicare esclu-
sivamente per la scrittura filosofica. Quest’ultima, a differenza della

133 SF, p. 7; trad. it., p. 60.
B34 Ibidem.
B35 Ibidem.

95



performance orale, si rivolge a un pubblico allo stesso tempo piu ri-
stretto e pit ampio: piu ristretto, perché non é destinata a chiunque,
indipendentemente dalla sua formazione; piu ampio, perché il testo
scritto circola ben oltre la cerchia dell’'uditorio di una lezione (cioé
dell’uso privato della ragione)®, fino a rivolgersi virtualmente ad un
pubblico mondiale. In modo apparentemente controintuitivo, Kant
afferma infatti che ¢ nella scrittura che si parla con la propria voce
a un pubblico, mentre nell’oralita si € membri del popolo in quanto
popolo. A questo proposito, un interprete come Sean Franzel ha giu-
stamente osservato: «pit Kant confina il rapporto con il pubblico po-
polare nel dominio del servizio civile svolto con diligenza, meno le
forme ‘popolari’ e ‘pubbliche’ del discorso filosofico accademico fini-
scono per coincidere»'.

La volonta kantiana di ridimensionare il coinvolgimento della ra-
zionalita nell’insegnamento orale segnala, quanto meno, un’ambiva-
lenza circa la portata della pedagogia accademica. Il punto non va
confuso con le restrizioni imposte dalla censura. In questione, qui, &
il modo in cui 'esposizione filosofica ¢ in grado — o meno - di rende-
re conto della propria dimensione reale: del lato ‘esterno’ dell’antino-
mia, che riguarda gli effetti di un certo concetto di filosofia, e le con-
dizioni entro cui viene praticato e partecipato per non essere qualcosa
di altro da sé, ossia storico.

Le difficolta che emergono si lasciano ricondurre, a mio avviso,
alla distinzione netta tra scrittura e oralita cosi come viene tematiz-
zata esplicitamente da Kant, una distinzione che sembra ostacolare
una compiuta valorizzazione del potenziale produttivo dell’oralita e
della ricerca, in rapporto a quella pubblicita che, di fatto, si realizza
nell’esecuzione critica del compendio, ossia nella performance della
lezione.

1% Mentre il saggio del 1784 ha un tono piuttosto ottimistico sulla possi-
bilita che I'interesse per le discussioni erudite pubbliche si diffondera per il
tramite dell’Tlluminismo, Il conflitto delle facolta sembra presentare una di-
visione molto piu netta tra la comunita erudita e la popolazione piu ampia.

37 S. Franzel, A ‘Popular’, ‘Private’ Lecturer?: Kant’s Theory and Practice of

University Instruction, «Eighteenth-Century Studies», 47 (1), Autunno 2013,
pp.- 1-18, p. 11.

96



Questa netta separazione é presente anche nelle Lezioni sull’En-
ciclopedia filosofica da cui siamo partiti. Letti insieme, i passi in cui
Kant si sofferma sulla lettura non imitativa e sull’ascolto mostrano
importanti somiglianze, come si puo osservare nel seguente passag-
gio — assente in Feder:

Pensare da sé € cosa buona, ma imparare da sé non lo &. Un resoconto
orale, pur non del tutto elaborato, ha molto di istruttivo. Non vi si
ascolta qualcosa di elaborato e ponderato in modo compiuto, ma
si vede la maniera naturale di pensare, e cio € molto piu utile. [...]
Inoltre leggere non ¢ naturale tanto quanto ascoltare. Una scienza si
perfeziona solo attraverso testi scritti [Durch Schriften muf3 freylich
eine Wiflenschaft vollendet werden], ma I’autodidattica, 'imparare da

soli sulla base di uno strumento (cosa che di per sé non significa

scoprire), € solo un sussidio d’emergenza'*®.

Stupisce che, nella formazione dei giovani, Kant arrivi a privile-
giare la maniera naturale di pensare (ascoltare cio che avviene a le-
zione) rispetto all’esercizio di lettura di testi scritti. Eppure, solo in
questi ultimi, ricorda Kant, si da vero progresso e perfezionamen-
to della scienza. Rispetto alla domanda che orienta la prima parte di
questo studio, questo punto si intreccia all’ipotesi che la riflessione
tematica kantiana sulla realta del discorso filosofico non supporta
appieno cio che la prassi lascia emergere come possibilita. Come se,
detto altrimenti, I’esito trasformativo della pratica a lezione - il con-
cetto di filosofia che prende forma performativamente in essa, nella
sua esecuzione — non fosse del tutto elaborato da un punto di vista
teorico («pura filosofia»), e quindi non venisse sfruttato in quanto
tale.

Si potrebbe obiettare che questa mancanza di una giustificazione
esplicita e compiuta della realta che il discorso filosofico ha a lezio-
ne sia coerente con 'impossibilita — teoreticamente argomentata da
Kant gia nell’ Architettonica della Critica della ragion pura — di fornire
istruzioni chiare e prescrittive sulla trasmissione della filosofia. Of-
frire istruzioni da riprodurre condurrebbe all’esito di una resa storica
del razionale. Cio € senz’altro vero. D’altra parte, pero, ¢ innegabi-
le che nella performance a lezione si sviluppi un concetto di filoso-

138 PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23.

97



fia (e forse altrettanto di filosofare?) che non viene pienamente rias-
sorbito dalla teoria. Per dirlo meglio: in Kant troviamo una teoria sul
perché cio che si fa a lezione non debba ridursi alla mera ripetizio-
ne di un compendio altrui. Tuttavia, sembra mancare una riflessione
teorica capace di tematizzare a pieno quel potenziale trasformativo
che emerge proprio dalla pratica della lezione, ossia dal rifiuto - ar-
gomentato — di limitarsi a un conoscere passivo, meramente storico.

In questo senso, credo ci siano buone ragioni per ritenere condi-
visibile la conclusione secondo cui «confinando I'interazione con il
popolo (Volk) nel dominio dell’eteronomia, Kant sembra sacrificare
un certo ethos emancipativo caratteristico degli Aufkldrer popola-
ri, i quali considerano la pedagogia rivolta al popolo un’impresa il-
luminante e liberatrice, nonostante essa sia spesso filtrata dalle isti-
tuzioni»'®. Tale dimensione, come si € visto, non ¢ affatto estranea
a quella che si potrebbe chiamare la riflessione didattica di Kant. Ma
proprio perché riguarda la capacita del concetto di filosofia di giusti-
ficare fino in fondo la propria dimensione reale, essa richiederebbe
di essere tematizzata piu radicalmente di quanto Kant faccia. Di ta-
li cortocircuiti — che emergono con forza anche nella scrittura, come
avremo modo di osservare nel capitolo quarto — si faranno carico i
post-kantiani.

3. Storico e razionale dopo Kant

La valutazione tematica e meta-riflessiva del lavoro sullo storico
investe innanzitutto la forma stessa dell’esposizione della filosofia.
Per Kant, come si € visto, la dimensione dello storico non ¢é affatto
squalificata. Tuttavia, difficilmente si puo sostenere che essa sia pie-
namente valorizzata come elemento costitutivo per la determinazio-
ne del concetto di filosofia, ovvero per la definizione di cio che essa
é nel suo prodursi e riprodursi come sapere razionale. Nella pratica
didattica, il riferimento allo storico funge da base per I'esposizione
del discorso, che di fatto procede criticamente su (o contro) di esso.
Eppure, lo storico appare per lo pitt come un momento che deve es-

1% Franzel, A ‘Popular’, ‘Private’ Lecturer?, p. 10.

98



sere esorcizzato: una base da oltrepassare affinché la filosofia tenga
costantemente lontano da sé uno spettro: il rischio della propria fine,
di trasformarsi in qualcosa d’altro rispetto a sé stessa, al suo essere
sapere razionale.

Che la distinzione tra storico e razionale intercetti la dimensione
ostensiva e performativa nella Darstellung ha, a mio avviso, conse-
guenze rilevanti sulla possibilita di giustificare, in modo filosofico,
il discorso filosofico nelle diverse istanze che presenta. A sembrare
sottodeterminata & un’articolazione teorica ulteriore del ruolo dello
storico per la determinazione dello statuto della filosofia, intesa co-
me un sapere che (i) viene trasmesso nella forma di un’esposizione
che produce effetti, sviluppandosi su contenuti che vengono critica-
mente tematizzati e non semplicemente assunti; un sapere che (ii)
é consapevole di come questa stessa prassi sia sempre esposta al ri-
schio di una sclerotizzazione, di una riduzione a un che di dato, non
piu razionale: sa che la razionalita del suo discorso deve farsi carico
costantemente del suo storico, di quello del suo discorso. La filosofia
é propriamente filosofia solo se é in grado di tematizzare tale nesso e
di sottoporlo a revisione critica.

La compresenza di queste due condizioni — la relazione costituti-
va della filosofia con lo storico (presente in forma ancora embrionale
in Kant) e la consapevolezza del carattere storico del proprio stesso
discorso, delle sue condizioni e dei suoi effetti (non pienamente svi-
luppata da Kant) — apre la possibilita di una formulazione ulteriore
dell’antinomia della filosofia.

Ein questo snodo che si gioca, a mio avviso, una sfida teorica de-
cisiva per il pensiero post-kantiano. Una formulazione incisiva di ta-
le sfida si trova in quanto afferma Hegel nel Discorso inaugurale del
1818: «La filosofia deve avere e ottenere un contenuto positivo; non
c’eé filosofare senza filosofia»'*". Due elementi si rivelano qui partico-
larmente significativi'*. Il primo é il riferimento esplicito alla coppia
concettuale filosofare—filosofia, che rinvia a Kant: al filosofare come

140 D1818, p. 19; trad. it., p. 226.

141 L’analisi dettagliata di questo punto ¢ sviluppata nel capitolo quarto del

presente studio.

99



attivita soggettiva, e alla filosofia come idea, dimensione oggettiva
della filosofia, cosi come allo iato che le separa. Il secondo punto
riguarda la rivendicazione di contenuti determinati per la filosofia:
contro la tendenza a concepire il filosofare come esercizio libero del-
la ragione, svincolato da contenuti specifici, Hegel insiste non tanto
sull’avere un contenuto, quanto sull’ottenerlo. Questo termine impli-
ca un lavoro che non si esaurisce in un’attivita formale indifferente
ai contenuti su culi si esercita, ma riguarda contenuti che la filosofia
€ chiamata ad elaborare, in cui la ragione si riconosce nel processo
stesso in cui li giustifica. I contenuti della filosofia sono tali perché
lo sono diventati, non perché semplicemente assunti come punto di
partenza qualsiasi per l’esercizio della ragione.

Se ¢ indubbio che Kant fornisca diversi argomenti a sostegno del-
la non-insegnabilita della filosofia come conoscenza razionale, per i
post-kantiani, al contrario, si apre la possibilita di ripensare la que-
stione in termini diversi: rendere conto dell’insegnabilita (o non-in-
segnabilita) della filosofia proprio nella misura in cui si elabora un
sapere che fa i conti con la consapevolezza di non potersi emanci-
pare dal poter essere anche un che di meramente storico. Detto in altri
termini: la sfida consiste nel ripensare il complesso teorico relativo al
rapporto tra storico e razionale evitando sia Scilla: un’attivita senza
contenuti, incapace di giustificare il proprio rapporto con lo storico
e quindi la propria esecuzione; sia Cariddi: una mancata problema-
tizzazione della specificita della filosofia come sapere razionale che
riduce la filosofia a sterile esercizio erudito, incapace di essere tra-
sformativo.

Sintomatico di questa sfida ¢ il fatto che la riformulazione del rap-
porto con lo storico coincide, nella generazione post-kantiana, con
una riforma della prassi didattica. La diffusa insoddisfazione nei con-
fronti della lezione, anche kantiana, testimonia una consapevolez-
za, in certo senso epocale, dei suoi limiti, e soprattutto dell’'urgenza
di integrare il ripensamento di tale prassi nella stessa giustificazio-
ne del sapere — come se, detto diversamente, la filosofia sapesse che,
per essere se stessa, non si puo esimere dal rendere conto dell’aspetto
esterno dell’antinomia. In questo contesto — in cui si concentrano le
tensioni che definiscono le modalita con cui la filosofia prende forma

100



e riflette su di sé —, I'uso critico del compendio nella prassi filosofica
accademica, insieme a una revisione radicale della scrittura filosofi-
ca e dell’esposizione orale, si rivelano decisivi per la configurazione
del concetto stesso di filosofia*?. In tal modo si apre una possibilita
decisiva per la comprensione dell’antinomia della filosofia: quella di
interrogare la filosofia circa la propria capacita di chiarire come, e fi-
no a che punto, il concetto di filosofia che emerge dalla prassi uni-
versitaria (nella forma della lezione) venga previsto, riflettuto, inte-
grato nella giustificazione della configurazione del sapere filosofico.
O se, al contrario, non ne rappresenti piuttosto un’eccedenza mai
pienamente tematizzata. E proprio questo snodo a rivelarsi cruciale,
perché illumina il funzionamento della realta del discorso filosofico,
facendo dipendere la possibilita di una giustificazione radicale del-
la filosofia — come sapere razionale, trasformativo — dalla capacita
che ha una certa filosofia determinata di integrare ’aspetto esterno
dell’antinomia nel proprio quadro teorico.

3.1 Fichte

3.1.1 Concetto di filosofia: discorso scientifico e popolare

Il modo in cui Fichte concepisce la questione della trasmissione
del sapere — nella forma della scrittura filosofica e dell’insegnamento
- ¢ intimamente legato al concetto stesso di filosofia che si impegna
a giustificare. Il suo sviluppo si accompagna sempre a una riflessio-
ne critica sulla comunicabilita della filosofia, cioé su come attivare,
nei destinatari, quella trasformazione radicale nel modo di pensare
che sola rende possibile 'esercizio del sapere filosofico. Affrontare il
tema dell’insegnamento significa quindi confrontarsi con il ripensa-
mento fichtiano del concetto stesso di filosofia, che trova nella Dot-
trina della scienza il suo fulcro.

142 Per una discussione di queste tendenze, mi permetto di rimandare al mio
G. Bernard, Mitteilung of the Absolute: Performing Knowledge in the Philo-
sophy of Religion, «Verifiche», LII (2), 2023, pp. 207-238, che costituisce una
versione precedente di alcune delle riflessioni sviluppate in questo capitolo.

101



In quanto conoscenza della conoscenza, la filosofia é riflessione
permanente sul compito del conoscere e sulle sue condizioni. Nel §2,
intitolato Sviluppo del concetto della dottrina della scienza, de Sul con-
cetto di dottrina della scienza, Fichte caratterizza la filosofia nei se-
guenti termini:

essa come tale non & qualcosa che esista indipendentemente da

noi e senza nostra cooperazione (ohne unser Zuthun), ma piuttosto

qualcosa che non puo essere prodotta se non dalla liberta del nostro
spirito operante'®.

La filosofia ¢ esercizio di liberta. Non & un «cumulo di cognizioni,
che si possano apprendere storicamente [nicht Sammlung von Kennt-
nissen, die sich historisch erlernen lassen]», bensi «una certa maniera
di pensare [Denkart] che noi dobbiamo produrre in noi [in uns her-
vorbringen miiffen]. Un certo modo di vedere, un punto di vista, se-
condo certi principi»'*. Se Kant, come Wolff, ammette perlomeno la
possibilita di una conoscenza storica della filosofia — anche se non ra-
zionale, dunque non propriamente filosofica — Fichte sembra in pri-
ma istanza ben pil radicale, escludendola del tutto. La filosofia non
risiede affatto nei suoi esiti (libri, filosofemi, dottrine), ma nell’atto li-
bero della ragione che si auto-produce — atto che Fichte, nel periodo
jenese, chiama intuizione intellettuale o immaginazione produttiva.

Se la posizione fichtiana appare, sotto questo riguardo, assai ra-
dicale, essa sviluppa, tuttavia, una riflessione articolata sulla forma
dell’esposizione filosofica, riflessione che — ben oltre quanto fatto da
Kant - investe I’esigenza, nel processo di dispiegamento dei conte-
nuti filosofici, di giustificare I'effetto trasformativo sulle soggettivi-
ta a cui si rivolge nel suo essere trasmessa, insegnata e imparata. La
dimensione ‘esterna’ dell’antinomia € a tal punto decisiva che il suo
diverso trattamento intercetta una distinzione discorsiva fondamen-
tale: quella tra le opere scientifiche e quelle popolari. Le due si distin-
guono sulla base del metodo impiegato': genetico e deduttivo, nel

4 GAT/2, p. 119; trad. it., p. 22.
4 GA1IV/2, p. 17; trad. it., p. 33.

45 Sul significato teorico del metodo popolare e sulle sue implicazioni

in termini di politica culturale, si veda il contributo fondamentale di G.

102



primo caso; fondato su presupposti dati per acquisiti, nel secondo,
dal momento che il modo popolare non richiede lo studio prelimi-
nare del corpus fondamentale della filosofia prima e fa piuttosto af-
fidamento su una fiducia nella ragione e nella verita'*. Se Kant ave-
va mantenuto una rigorosa distinzione tra metodo scientifico — non
distante toto coelo dalla filosofia scolastica che egli aveva confuta-
to — e divulgazione popolare, come due regni stabilmente distinti'*’,
Fichte ripensa criticamente questa distinzione. Senza rinunciare al
rigore metodologico, si propone di sviluppare forme che, filosofica-
mente consistenti'*®, rendessero possibile 1'esercizio filosofico anche
a un pubblico non specialista, non riducendosi a essere semplice vol-
garizzazione.

Cio che interessa qui € il modo in cui le numerose riflessioni sul
tema della trasmissione della filosofia, ossia su come essa possa esse-
re appresa e come, al contrario, non debba essere praticata, presenta-
te nelle opere popolari sono del tutto coerenti a cio che Fichte stabi-
lisce scientificamente nella Dottrina della scienza.

Zoller, Popular Method: On Truth and Falsehood in Fichte’s Transcendental
Philosophy, in Fichte and Transcendental Philosophy, a cura di T. Rockmore,
D. Breazeale, New York, Palgrave Macmillan, 2014, pp. 163-175, a cui si
rimanda per un approfondimento ulteriore delle questioni presentate in
questa sezione.

146 Sul sentimento del vero si veda T. van Zantwijk, Wege des Bildungsbe-

griffs von Fichte zu Hegel, in Bildung als Kunst: Fichte, Schiller, Humboldt,
Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg e LT. Ulrichs, Berlin, De Gruyter, 2010,
Pp- 69-86, pp. 81 ss.

147

Sul tema del metodo popolare in Kant si veda AA 9, p. 148. Sull’impos-
sibilita di rendere popolare la filosofia trascendentale si vedano i Prolegome-
na (AA 4, p. 259s).

148 Entrambe le modalita espositive condividono principi ed elementi che

Fichte deduce e giustifica contemporaneamente nelle esposizioni scientifi-
che della Dottrina della scienza. Altrettanto, entrambe sono il tentativo di
rispondere alle critiche dei suoi interlocutori. Su un tema di questo genere
riflette anche Herder nel suo Come la filosofia possa diventare piti universale
e piu utile per il maggior bene del popolo (1765).

103



3.1.2 La comunicazione filosofica come esercizio di liberta: La via
verso la vita beata

Proprio la questione dell’esperienza vivente della verita, trasfor-
mativa, € uno dei fili conduttori delle opere popolari che Fichte pub-
blico in rapida successione, basate su precedenti cicli di lezioni pub-
bliche tenuti a Berlino: I tratti fondamentali dell’epoca presente del
1804/5, che costituivano un tentativo di mostrare le implicazioni del
suo sistema della liberta per una filosofia speculativa della storia;
L’essenza del dotto e le sue manifestazioni nel campo della liberta, del
1805, rielaborazione di alcuni temi gia affrontati nelle omonime le-
zioni del 1794; e La via verso la vita beata, ovvero la dottrina della re-
ligione del 1806. In quest’ultima, che Fichte considera come I’apice
delle proprie opere popolari, afferma che «il possesso vivente del-
la teoria esposta, e non certo la sua conoscenza arida e morta, pura-
mente storica [historisches], costituisce, secondo la nostra afferma-
zione, la piu alta e unica beatitudine possibile»'*. La verita filosofica
non ¢ un oggetto di apprendimento passivo, ma una verita vissuta,
esperita.

Per esplorare ’esperienza vissuta come via possibile per un sa-
pere non storico, ma trasformativo, Fichte, nelle opere popolari, in-
traprende un’indagine filosofica della religione'. Nell’analizzarla,

49 Anweisung, p. 129; trad. it., p. 327. Sulla Vita beata si vedano F. Gilli, Po-
puldrphilosophie und Religionslehre, in Der transzendentalphilosophische Zu-
gang zur Wirklichkeit. Beitrdge aus der aktuellen Fichte-Forschung, a cura di
E. Fuchs, M. Ivaldo e G. Moretto, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-hol-
zboog, 2001, pp. 471-505, in particolare pp. 496-497, e M. Ivaldo, Lo statuto
della filosofia della religione nella Introduzione alla vita beata, «Fogli di Filo-
sofia», XIV, 2021, pp. 147-167.

% Tra i cinque punti di vista che determinano le modalita della manifesta-
zione dell’assoluto, la religiosita rappresenta, secondo Fichte, il penultimo
stadio. Nella religione, culmine della vita etica (terzo stadio), diventa evi-
dente che tanto i soggetti quanto il mondo che essi abitano sono manifesta-
zioni della vita divina, dinamica e processuale. Il riconoscersi dei soggetti
come incarnazioni della vita divina conduce all’ultimo stadio, la Dottrina
della scienza, dove si diventa capaci di contemplare la manifestazione di Dio
come auto-manifestazione.

104



affronta il problema della ricezione, rilevando nella «mancanza di
intimita nella recezione dell’insegnamento offerto nella nostra epo-
ca [Innigkeit des Empfangens der Bildung]»"', una questione epocale
attraverso cui diagnosticare il problema della partecipazione alla ra-
zionalita in tempi di crisi. L’epoca presente appare priva tanto di sti-
moli alla trasformazione quanto di comunicazione o istruzione (Mit-
teilung). Entrambe risultano ostacolate dall’incapacita di accogliere
cio che eccede l'ordinario e il gia noto. Questa incapacita non equiva-
le a una semplice passivita: essa consiste piuttosto in una resistenza
attiva a nuove forme di comunicazione — o, piu precisamente, in un
rifiuto a riconsiderare radicalmente il problema della comunicazione
stessa e, in essa, della possibilita di partecipare attivamente alla ra-
zionalita. Gli individui, osserva Fichte, oppongono resistenza all’am-
pliamento delle proprie prospettive e alla messa in discussione critica
dei propri presupposti, riducendo la comunicazione a una mera con-
ferma delle idee gia acquisite — al punto che arrivano perfino a giudi-
care inaccettabile che I'insegnamento abbia «un altro scopo, diverso
da quello di far loro verificare, in relazione alla vecchia e nota lezio-
ne, che la si ¢ anche imparata a memoria»'*. In opposizione a ogni
tentativo di ripensare cio che, in un tempo di crisi, non ¢ piu vivente
ma non € ancora dischiuso, sviluppato nella sua nuova forma, costo-
ro riducono ogni novita alla familiarita del loro linguaggio. Tradu-
cendo costantemente alle categorie gia familiari cio che sta emergen-
do come un che di nuovo - e che, proprio per questo, abbisognerebbe
di un lavoro attivo per essere pensato —, essi si oppongono strenua-
mente alla possibilita di una ricezione trasformativa.

Questa diagnosi — elaborata nelle lezioni popolari, che ambiscono
a proporsi come un rimedio alla crisi — mette in evidenza I'importan-
za della riflessione sul sapere e sulla sua capacita di essere trasforma-
tivo. Sottolineando I'urgenza di una diversa ricezione dell’assoluto,
della verita, la diagnosi mostra I’esigenza, in una filosofia dell’assolu-
to, di un metodo che obblighi la filosofia a rendere conto di cio attra-
verso cui si forma il suo discorso. Interpellando il proprio tempo e le

151

Anweisung, p. 175; trad. it., p. 381.

152

Anweisung, p. 132; trad. it., p. 331.

105



modalita del suo esercizio, la filosofia non puo ridursi a mera istru-
zione storica (Belehrung), in cui gli individui si affidino passivamente
alla memoria e rimangano soggetti all’autorita. Per evitare una tale
«inesistenza spirituale»'?, la filosofia ¢ chiamata a ripensare radical-
mente la propria esecuzione. Una teoria della ricezione, come condi-
zione essenziale alla realizzazione del compito di comunicare ’asso-
luto, deve quindi riconoscere la necessita di un’indagine attiva e deve
sviluppare forme discorsive capaci non solo di renderla possibile, ma
di farne un elemento costitutivo di che cos’é¢ propriamente filosofia,
di come questa procede a giustificare il suo essere un sapere razionale.
Nella revisione delle forme espositive, e dunque comunicative
della filosofia, un ruolo fondamentale e affidato alla guida degli al-
tri verso un’esperienza dell’assoluto che possa essere sempre indi-
viduale®™*, attiva. Cio implica la capacita di rivolgersi agli ascoltato-
ri invitandoli a partecipare attivamente a un’esperienza condivisa di
reciproca trasformazione. Comprendere questa questione impone di
affrontare un punto decisivo per Fichte: una comunicazione efficace
puo riguardare le soggettivita coinvolte — i destinatari e gli insegnan-
ti, i dotti'®, allo stesso tempo — solo se interroga radicalmente anche

153 Ibidem.

154

Cf. Fichte, Anweisung, p. 160; trad. it., p. 362: «Ora nessuno puo inven-
tarsi o dedurre con ragionamenti da un’altra verita questa sua partecipazio-
ne all’essere sovrasensibile o ottenerne la conoscenza da un altro individuo,
in quanto questa partecipazione non puo essere assolutamente conosciuta
da nessun altro individuo, ma questi deve trovarla immediatamente in se
stesso; ed egli la trovera necessariamente in maniera del tutto spontanea ap-
pena avra rinunciato a ogni volonta propria e ad ogni obiettivo proprio e si
sara interamente annientato. E percio chiaro, in primo luogo, che non si puo
parlare in generale di quello che si puo rivelare solo ad ognuno in se stesso,
e che io devo arrestarmi qui a proposito di questo argomento. A che cosa
servirebbe il parlarne, anche ammesso che fosse possibile? Colui al quale si
é realmente rivelata la sua destinazione superiore. A colui al quale essa non
si € manifestata non si puo parteciparne la conoscenza; non serve a nulla
parlare di colore ai ciechi».

155 ] dibattito sul ruolo, sulla determinazione e sulla destinazione del dot-

to € estremamente vivo in Germania tra il XVIII e il XIX secolo, in partico-

106



il contenuto comunicato. Strutturale — tanto nelle forme scientifi-
che quanto in quelle popolari, che non rimangono dunque due regni
separati per Fichte — & la necessita di mettere in questione i conte-
nuti, criticarli quando si presentano come un che di dato, ed esibirli
piuttosto nel movimento della loro auto-determinazione, movimento
al quale le soggettivita devono partecipare attivamente, a differenza
della passivita della ricezione a cui sarebbero costretti nell’assimila-
zione di un sapere puramente storico. Anche quando le lezioni pre-
suppongono la presenza di qualcuno che abbia gia fatto esperienza
dell’assoluto e possa quindi proporsi come guida, il contenuto non
pud mai essere semplicemente dato, pronto al modo di un risultato
che possa essere semplicemente trasferito a chi non lo possiede, né
puo consistere nella semplice ripetizione di qualcosa di acquisito al-
trove. Al contrario, il contenuto, per essere filosofico, deve articolarsi
nell’atto stesso dell’esercizio reciproco di liberta.

3.1.3 Filosofia e insegnamento

Quanto detto finora trova conferma nelle lezioni fichtiane, se si
considera |’atteggiamento richiesto per seguire ’esposizione dell’as-
soluto e prendere parte all’articolazione della verita. Il destinatario
della filosofia popolare € si concepito da Fichte come una comuni-
ta in senso ideale e normativo, designata con il termine ‘pubblico’
(Publikum), ma & composto prevalentemente da non specialisti. A
questo uditorio Fichte non richiede competenze filosofiche né abilita

lare (ma non esclusivamente) attorno alla Populdrphilosophie e all’esigen-
za di stabilire un concetto adeguato di Illuminismo. Sulla scorta di questo
dibattito, va osservata la trasformazione epocale della filosofia e del ruolo
pubblico del filosofo stesso, in dipendenza da un mutamento concreto del
mondo che investe in maniera capillare la dimensione della produzione e
della riproduzione del sapere, toccando la politica editoriale e la forma del
dibattito pubblico. Seguendo un suggerimento prezioso di Gianluca Garelli,
rimando all’esame di alcune di queste trasformazioni in K. Léwith, Da He-
gel a Nietzsche. La frattura rivoluzionaria nel pensiero del secolo XIX, Torino,
Einaudi, 2000.

107



tecniche, ma soltanto attenzione (Aufmerksamkeit)**. Se gli ascolta-
tori riescono a impegnarsi pienamente nella performance proposta,
la partecipazione alla verita non appare pitt come qualcosa di «strano
né artificiale»’’ come comunemente si pensa quando ci si confron-
ta con un lavoro trasformativo, bensi si manifesta «in tutta sempli-
cita e naturalezza»'®. Nell’esercizio attivo della capacita di attenzio-
ne — grazie a cui si ¢ posti nelle condizioni di esaminare la struttura
dell’esperienza senza uscirne —, si esperisce il modo in cui il sistema
si costruisce da sé, come Fichte scriveva gia nella Dottrina della scien-
za del 1804:

Piena e perfetta attenzione, ho detto, che si proietta con tutta la

sua capacita spirituale nell’oggetto presente, vi si applica e vi si

assorbe per intero, cosicché non puo subentrare un altro pensiero

o idea perché nello spirito riempito per intero dall’oggetto non c’¢

alcuno spazio disponibile per qualcosa di estraneo. [...] Innanzitutto

ci si richiede di costruire interiormente un certo concetto. Cio non

presenta alcuna difficolta; ognuno che solo presti attenzione alla

descrizione lo puo fare e noi costruiamo davanti a lui. Quindi ci si

richiede di tenere insieme quanto costruito, situazione nella quale

la comprensione si produrra da se stessa senza il nostro intervento,

come un colpo di fulmine. [...] Non siamo certo noi a fare la verita e

le cose andrebbero male se questo dipendesse da noi; ma la verita fa

se stessa con forza propria'®.

Prestando attenzione all’esposizione dell’assoluto, i partecipanti
scoprono che «essi erano da sempre gia all’interno di questo sistema,
non come o, [...] ma come Noi, la molteplicita di coloro che prati-

3¢ Sul ruolo giocato dall’attenzione trovo particolarmente convincente la
lettura proposta da M. Nini, Bildung as Standpoint. Philosophy of Religion as
Philosophy of Culture in Fichte’s Middle Period, «Annali online della Didat-
tica e della Formazione Docente», XII (19), 2020, pp. 327-341, in particolare
p- 333s.

57 Anweisung, p. 142; trad. it., p. 342.

138 Jbidem.

59 GA II/8, p. 67, trad. it., pp. 804-806. Per approfondire il rapporto tra la
Via verso la vita beata e la Dottrina della scienza si veda H. Verweyen, Fichtes
Religionsphilosophie, «Fichte-Studien», VIII, 1995, pp. 193-224, in particola-
re p. 210s.

108



cano la Wissenschaftslehre ripetutamente»'®. Secondo Fichte, questo
compito, cosmico, € aperto a tutti: la verita, infatti, «fa se stessa con
forza propria»’c'.

E importante evitare un fraintendimento a questa altezza: cio che
si genera in questo processo condiviso non e qualcosa di meramen-
te soggettivo. Al contrario, la verita & oggettiva, per Fichte, nel suo
costituirsi nel medesimo atto in cui viene esposta e comunicata (mi-
tgeteilt). In questa consapevolezza, le esposizioni popolari e quelle
scientifiche non possono essere separate, poiché «ogni buona descri-
zione deve essere genetica, deve cioe far sorgere progressivamente
sotto gli occhi dello spettatore [des Zuschauers] cio che si tratta di
descrivere»'®. E nella partecipazione a tale esperienza che il conte-
nuto articola la propria esibizione critica. Da questo punto di vista, la
filosofia — nel suo senso ultimo e radicale - si identifica con I’auto-
nomia della ragione, e la Dottrina della scienza non é semplicemente
una teoria tra le altre, ma lespressione piu compiuta dell’esercizio di
tale autonomia.

La conclusione, che riguarda il modo in cui Fichte cerca di colma-
re la frattura kantiana tra filosofia e filosofare, e ripensa in maniera
radicale il problema della sua insegnabilita, si snoda, a mio avviso, in
due direzioni. Da un lato, si tratta di sciogliere I'opposizione tra filo-
sofia come scienza oggettiva e filosofare come attivita soggettiva, ri-
definendo la filosofia come un’attivita sempre in atto, che si da nella
forma della prima persona. In questo senso, la filosofia si risolve nel
filosofare, e il filosofare & per Fichte necessariamente attuazione del-
la propria liberta. Tuttavia — quasi paradossalmente — proprio perché
la filosofia coincide con il realizzarsi del principio stesso della liber-
ta, essa, per Fichte, in certo senso, non pub essere propriamente in-

10 M. Nini, Bildung as Standpoint, p. 328. Sulla nuova concezione fichtia-
na del soggetto nel 1806 — non piu primo principio, ma immagine trascen-
dentale attraverso cui fluisce la Vita — si veda G. Rametta, La philosophie
fichtéenne de la religion, «Laval théologique et philosophique», LXXII (1),
2016, pp. 7-20.

11 GA1I/8, p. 67; trad. it., p. 806.

162

Anweisung, p. 141; trad. it., p. 341.

109



segnata, né puo essere appresa al modo di altre scienze: & espressio-
ne e realizzazione di una liberta originaria, che implica una decisione
trasformativa non imponibile dall’esterno'®®. Soprattutto, in quanto
frutto dell’attivita autonoma del soggetto, essa non puo essere ridotta
al trasferimento di un contenuto da colui che lo possiederebbe a un
destinatario che ne sarebbe privo'.

In secondo luogo, pero, mi sembra rilevante il fatto che proprio
questa stessa consapevolezza non conduce all’esclusione del proble-
ma della trasmissione e dell’insegnamento dal novero di cio su cui
la filosofia & chiamata costantemente a tornare per poter essere cio

1 Sulla questione della decisione si consideri ’alternativa che Fichte ela-

bora tra idealismo e dogmatismo. Per un approfondimento dell’aspetto tra-
sformativo della filosofia in Fichte cfr. G.A. Bruno, Post-Kantian Idealism
and Self-Transformation, in Transformation and the History of Philosophy, a
cura di G.A. Bruno e J. Vlasits, New York, Routledge, 2023.

164 Particolarmente significative sotto questo rispetto sono le Lezioni acca-

demiche sulla differenza dello spirito e della lettera nella filosofia che Fichte
tiene a Jena nel 1794, in cui mostra come nessun insegnante possa rendere
il proprio insegnamento completamente individualizzato. Secondo Fichte,
ciascuno ¢ tenuto a «scoprire da sé come qualcosa si costruisce in accordo
con il proprio modo di pensare» (GA II/3, p. 339) e come questo possa es-
sere conciliato con cio che in precedenza riteneva vero e assodato; «nessun
estraneo puo darglielo» (ibidem). Al contrario, il letteralista (Buchstdbler) &
incapace di chiarire qualcosa per sé e si limita piuttosto a imparare tutto a
memoria e ripeterlo. Cio dipende dalla natura della filosofia. L’insegnan-
te lavora a partire da una convinzione essenziale: «Tutti i nostri filosofemi
[Philosopheme] sono corpi e nient’altro. E vi consegniamo questi corpi per
aiutarvi a sviluppare la filosofia a partire da voi stessi e attraverso il vostro
proprio Io» (GA II/3, pp. 332-333). Chi non é capace di compiere questo at-
to interno ricevera dall’insegnamento nient’altro che un semplice oggetto.
Come mostra opportunamente A. Barba-Kay (Fichte’s Certainty in the Spirit
by the Letter, «Dialogue», 59 (4), 2020, pp. 651-676), una simile osservazio-
ne é in continuita con un’altra che Fichte ripete, sia nelle lettere a Reinhold
sia a stampa, ossia che la sua teoria non ammette un’unica versione, ma de-
ve essere esposta in un numero infinito di modi. Non soltanto ognuno avra
un modo diverso di pensarla: ciascuno deve pensarla in modo diverso, per
poterla pensare davvero.

110



che é. Al contrario: proprio la non-insegnabilita rende centrale il lato
‘esterno’ dell’antinomia, ossia i modi attraverso cui la filosofia si pro-
duce come sapere e viene trasmessa. Nell’appello all’esercizio della
liberta é strutturale non solo — come sottolineato dagli interpreti —
Peducazione alla liberta'®s, ma anche l'interrogazione costante su che
cos’e la filosofia e su come la sua pratica possa essere trasformativa
proprio mentre rischia costantemente di diventare altro. Storico e ra-
zionale — insieme a scolastico e al cosmico, come si vedra nella parte
seconda del presente studio — configurano percio anche per Fichte in
maniera drammatica ’antinomia della filosofia, complicando, pero,
la sua tipologia a proposito di cio che in Kant sembrava porsi come
Pabisso tra filosofia come idea e filosofare come esercizio.

Questa tensione si riflette potentemente sulla concezione del-
la scrittura filosofica e sulle modalita dell’insegnamento. Quanto al-
la prima, la scrittura, le continue riformulazioni della Dottrina della
scienza e delle discipline a essa associate — dal diritto all’etica, fino al-
la storia e alla religione — testimoniano, come osserva Zoller**, un’o-
scillazione quasi ossessiva tra ’ambizione di dire le cose in modo
sempre pil adeguato, e il riconoscimento che nessuna forma di espo-
sizione, per quanto attenta, avrebbe potuto garantire una compren-
sione definitiva, stabile della verita - il possesso di una verita data
una volta per tutte, al modo di una conoscenza storica.

Quanto alla revisione delle modalita di insegnamento, Fichte ¢ tra
i primi a rompere con la prassi della lezione dettata o letta da un com-
pendio, sviluppando, invece, il proprio pensiero in aula, davanti agli
uditori, per poi eventualmente trasporlo sulla pagina da consegnare
alle stampe. Le variazioni terminologiche che segnano la sua opera
sono sintomatiche di un pensiero strutturalmente in fieri, concepito
come esercizio formativo per uditori che vogliono imparare a pensa-
re autonomamente. A differenza di Kant, vincolato all’uso di manuali
approvati come la Metaphysica o gli Initia philosophiae practicae pri-
mae di Baumgarten, o il Grundrif} di Feder, Fichte tiene le sue lezioni

15 Cfr. su questo il capitolo Fichte e la decisione di filosofare di Solé in Fad.,

Palermo (a cura di), ;Aprender la filosofia o aprender a filosofar?
16 Zoller, Popular Method, p. 172.

111



sulla propria filosofia, parallelamente alla sua elaborazione e pubbli-
cazione. A Jena, rifiuta esplicitamente I’'uso dei manuali e disattende
le aspettative scolastiche di una dottrina espressa sempre negli stessi
termini affinché fosse facilmente memorizzabile. Al contrario, cerca
di evitare che il pensiero sia semplicemente ripetuto, anziché riflettu-
to e messo alla prova nel suo determinarsi. Per questo motivo, varia
intenzionalmente I'uso dei concetti.

Non & un caso, dunque, che il suo scritto Piano deduttivo per un
istituto superiore da fondare a Berlino, in debita connessione con un’Ac-
cademia delle Scienze si apra con la seguente domanda, provocatoria:
che senso ha «che cio che é stampato sotto gli occhi di tutti sia anche
recitato dai professori?»*’ La risposta implica una scelta: o abolire
del tutto le universita, se queste si limitano ad essere i luoghi in cui
il sapere € ripetuto in maniera acritica; oppure reinventarle, ripen-
sandole alla luce della rivoluzione nel campo del sapere e della sua
trasmissione. Ma questa seconda opzione € percorribile solo se si ri-
pensa il rapporto tra scienza e vita comune in un mondo in crisi, i cui
principali punti di riferimento politico-istituzionali e teorici appari-
vano svuotati di legittimita. Lo scopo dell’'universita ¢, per Fichte, I’e-
laborazione critica di una conoscenza rilevante per la vita. A questa
esigenza egli risponde con l'idea di una capacita, un’arte dell’avere
a che fare con il sapere (Kunst des Umgangs mit dem Wissen)'*®. Ap-
prendere significa pero, al tempo stesso, curare la «formazione della
capacita di imparare [Bildung des Vermigens zum Lernen]»'®. Chi e
addestrato in questo duplice senso, ha acquisito la capacita di orien-
tarsi nel mondo: sa, in linea di principio, cio che é essenziale e puo
dunque lavorare criticamente alla ricostruzione di uno spazio comu-
ne di senso. In cio consiste, per Fichte, I’arte della critica, cioé la ca-

1 FW VIII, p. 98.

168

Cfr. B. Sandkaulen, Knowing how. Ein Plddoyer fiir Bildung jenseits von
Modul und Elfenbeinturm, in Bildung als Kunst. Fichte, Schiller, Humboldt,
Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg e L.-T. Ulrichs, Berlin/New York, De
Gruyter, 2010, pp. 215-226, p. 221, contributo a cui si rimanda per una
discussione dettagliata del progetto fichtiano.

199 FW VIIL, p. 108.

112



pacita di distinguere il vero dal falso, Iutile dall’inutile, e subordinare
il meno importante a cio che conta — in sintesi: la capacita di giudizio
(Beurteilungsvermdogen)*’.

Un’universita che assume questo compito — tanto sul fronte dei
docenti quanto su quello degli studenti — é per Fichte una «scuola
dell’arte dell’'uso scientifico dell’intelletto [Schule der Kunst des wis-
senschaftlichen Verstandesgebrauchs]»'". La rilevanza per la vita delle
conoscenze acquisite puo essere raggiunta solo attraverso l’esercizio
di abilita che riguardano il conoscere e il giudicare. Nel periodo in cui
ha la cattedra a Jena, Fichte si impegna a sviluppare questa capacita
di giudizio, instaurando un dialogo continuo con gli uditori'’. In par-
ticolare, promuove una forma essenzialmente dialogica, con l'inten-
to di fondare 1'universita nel senso di una scuola socratica'’, basata
cioe su un’idea fondamentale: tutto cio che un insegnante di filosofia
puo fare é avviare negli studenti il loro processo attivo e personale di
apprendimento. In questo modo, la filosofia si configura — e si con-
serva — come attivita di un pensiero vivo, capace di trasformare pro-
fondamente il modo di pensare e vivere delle soggettivita, e con esse
il mondo in cui si riproduce come sapere.

Simili revisioni, com’é evidente, non sono mere riflessioni peda-
gogiche, separate dalla ridefinizione del concetto di filosofia. Al con-
trario, esse mostrano come i due lati dell’antinomia — quello interno
della giustificazione della filosofia e quello esterno che riguarda i mo-
di della partecipazione a essa e della sua trasmissione - si rimandino
costantemente. E solo perché I'esposizione non deve tradire il carat-
tere vivente del sapere fondativo, della filosofia prima (lato interno),
che essa € incompatibile con una riduzione a formule morte da ap-
prendere storicamente (lato esterno). E una ragione teorica a motiva-
re, per Fichte, il fatto che la trasmissione del sapere — nella scrittura e

70 FW VIIL p. 103.
7 FW VIII, p. 101s.
172 Sulla centralita dell’oralita rispetto alla scrittura, si veda la 9* lezione del
ciclo Sull’essenza del dotto (1806).

3 FW VIIL p. 104.

113



nell’interazione a lezione con un pubblico - puo essere filosofica solo
se € in grado di emancipare dalla passivita intellettuale.

3.2 Schelling

3.2.1 Filosofia e conoscere storico: le Lezioni sul metodo dello studio
accademico

Sintomatiche delle tensioni che emergono dall’insoddisfazione
condivisa per le forme di insegnamento e dalla conseguente esigen-
za di ripensare 'esecuzione della filosofia sono, senza dubbio, le Le-
zioni sul metodo dello studio accademico di Schelling. Si tratta di un
corso pubblico annunciato a Jena tra il 1802 e il 1803, e tenuto nel
1802. Il contesto della lezione pubblica - a differenza di quella pri-
vata, rivolta a un uditorio piu ristretto — costituisce il terreno ideale
per la presentazione e la diffusione di proposte filosofiche. In questo
senso, le lezioni schellinghiane si configurano, come osserva Clau-
dio Cesa, non come «un ‘memoriale’ da sottoporre all’attenzione di
un governo riformatore, ma un manifesto [...] rivolto all’opinione
pubblica colta, al ceto dei dotti»'".

In continuita con lo scritto fichtiano La missione del dotto, le le-
zioni si inseriscono all’interno di un pili ampio tentativo di ripen-
sare il ruolo e il compito dell’intellettuale, in alternativa ai modelli
della cultura tardo-illuminista tedesca. Nella Premessa alle Lezioni
Schelling afferma:

Queste lezioni sono state tenute all’'Universita di Jena nel semestre
estivo del 1802. A indurre l'autore a comunicarle al pubblico dei
lettori é stata la risonanza [ Wirkung] che esse hanno trovato in un
considerevole numero di ascoltatori, la speranza che alcune delle
idee in esse manifestate possano avere, tra gli altri effetti [Folgen],
anche quello di esercitare un qualche peso sul destino immediato
o almeno futuro delle universitd; la convinzione, inoltre, che esse,
pur non proponendosi di offrire scoperte sui principi della filosofia,
possano costituirne un’esposizione piu accessibile [Darstellung],

4 C. Cesa, Prefazione a FW]. Schelling, Lezioni sul metodo dello studio ac-
cademico, a cura di F. Palchetti, Firenze, Arnaud Editore Srl, 1989, XII.

114



stimolando I'interesse generale per la concezione, da esse proposta,

delle scienze come un Intero'”.

Vengono nominati due effetti reali del discorso filosofico. Il pri-
mo ¢ la Wirkung, ovvero 'efficacia immediata e diretta sulle persone
che parteciparono al ciclo di lezioni del 1802. Da essa scaturiscono
poi altri effetti (Folgen) che investono la dimensione oggettiva, in-
tersoggettiva e istituzionale della filosofia, in continuita e disconti-
nuita con la riflessione kantiana sul sapere filosofico sviluppata nel
Contflitto delle facolta. In quel testo, Kant aveva proposto un modello
dell’universita come organizzazione statale che «si riproduce crea-
tivamente tra i poli della autodeterminazione nella facolta inferio-
re della filosofia e il polo di eteronomia fattuale nelle tre facolta su-
periori»'”® in direzione di un’idea unitaria. L’intento di Schelling &
quello di ripensare la Darstellung filosofica come modalita accessibi-
le, di interesse generale, per riconfigurare lo spazio delle scienze co-
me un tutto. Come momento decisivo di questo obiettivo, la questio-
ne del conoscere storico si riaffaccia come una complicazione della
posizione kantiana, non solo per una significativa presa di distanza
dalla tesi per cui la filosofia sarebbe riducibile, istituzionalmente, ad
una facolta tra le altre'”’, quanto per il tentativo schellinghiano di
elaborare un quadro teorico piu articolato in grado di rendere con-
to filosoficamente delle istanze coinvolte nell’esecuzione della filo-
sofia.

La Lezione terza, in particolare, affronta direttamente la distinzio-
ne tra sapere storico e sapere filosofico, chiedendo: che cosa signi-

15 VMS, p. 209; trad. it., p.3.

76 R. Brandt, Universitit zwischen Selbst- und Fremdbestimmung. Kants

»Streit der Fakultdten«, «Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie», Vol. 5, Ber-
lin, De Gruyter, 2003, p. 4.

77 Cfr. VMS, p. 284; trad. it. p. 63: «Per quel che riguarda la facolta di filo-
sofia, la mia idea é che non ne potra esistere alcuna, né oggi né in futuro.
Se la filosofia esprime I'Intero, proprio per questo non puo essere niente di
particolare». Questo scrive Schelling, dopo aver notato che «occorre dire
I'essenziale sui rapporti che intercorrono tra esse [facolta] soprattutto per-
ché Kant, nello scritto Streit der Fakultdten, sembra trattare la questione dei
rapporti tra le facolta in modo unilaterale» (VMS, p. 283; trad. it., pp. 62-63).

115



fica, dal punto di vista dell’insegnamento, separare lo storico dal fi-
losofico? Quale peso ha questa distinzione nella comprensione della
filosofia in quanto tale? Si afferma, innanzitutto, che in ogni scien-
za € «inevitabile rinunciare al proprio volere per piegarsi ad impa-
rare»'’®. Anche se l'attivita del pensiero appare come la condizione
piu naturale, lasciar libero spazio alla creativita — come suggerito
da certa pedagogia post-illuminista che auspicava un conoscere con
«tono di popolarita»'” — conduce a un sapere poco rigoroso. La ve-
ra possibilita di penetrare nella scienza, e di svilupparla come totali-
ta, risiede invece nello studio sistematico, che analizza ciascuno dei
suoi momenti secondo necessita.

In questa prospettiva Schelling elabora esplicitamente il concetto
di «lezione viva [lebendiger Vortrag]»'® che diviene il contesto per
eccellenza dove ricettivita e attivita devono coesistere.

Quando ci si pone ad imparare, specie se si € guidati da una lezione
viva, non c’e possibilita di scelta: si deve passare per il facile e
il difficile, per cio che é attraente e cio che non lo é. I problemi
non vengono affrontati arbitrariamente, per associazioni di idee o
seguendo la propria inclinazione, ma secondo necessita. Nel gioco
dei pensieri e nel lavoro di una immaginazione mediamente vivace,
che non ha idea delle esigenze della scienza, si prende quello che

piace, mentre si lascia quello che non piace o quello che richiede

sforzo di pensiero e facolta creativa'®.

Come per Fichte — seppure ponendo una maggiore enfasi sui
contenuti —, il problema diventa allora quello di tenere assieme I’at-
tivita creativa del pensiero e la dimensione di storicita (historisch)
che insiste anche nell’insegnamento. Le lezioni di Schelling, che si
soffermano ampiamente su che cosa sia la filosofia e su che cosa
debba essere un’enciclopedia filosofica, appaiono come un tentativo
di articolare ulteriormente il punto kantiano, lavorando tematica-
mente proprio su cio che si realizza nelle lezioni a viva voce.

78 VMS, p. 241; trad. it., p. 27.
17 Ibidem.
180 VMS, p. 240; trad. it., p. 27.
81 Tbidem.

116



So bene che un gran numero di persone (specialmente tutte quelle
che intendono la scienza da un punto di vista utilitaristico), pensa
alle universitd come ad istituzioni finalizzate a trasmettere il
sapere, o ad associazioni rivolte a far apprendere al giovane quel
che é stato scoperto dalle scienze fino a quel momento; del tutto
accidentale parrebbe dunque che i docenti, oltre ad insegnare
storia della scienza, arricchiscano la scienza con proprie scoperte;
- sennonché, anche ammesso che le universita non abbiano e non
debbano avere altro fine, ’esigenza di un contatto tra la tradizione
e la vita dello spirito si impone comunque; altrimenti, perché mai
si presenterebbe il bisogno di lezioni a viva voce? Allo studente
basterebbe formarsi sui manuali generali, per lui espressamente
scritti, o su voluminosi riassunti che trattano tutte le materie. Per
avere un rapporto consapevole con la tradizione bisogna essere in

grado di comprendere fino in fondo e in modo acuto sia le scoperte

passate che quelle piu recenti'®?.

A questo proposito, Schelling suggerisce che si dovrebbe leggere
un’opera con lo stesso spirito di chi la scopre per la prima volta: con
affinita intellettuale. L’elaborazione schellinghiana della questione
del discorso filosofico — che interroga il rapporto tra tradizione e
nuovo'®, anticipando la radicalita della domanda fichtiana sul per-
ché i professori si limitino a recitare cio che si trova gia stampato
davanti agli occhi di tutti® — collega strettamente la possibilita di
un insegnamento non storico della filosofia con il progresso stesso
della scienza. Cio la distingue dalla prospettiva kantiana, che tende-
va a separare oralita e scrittura, e dunque insegnamento e progres-
so (possibile solo nella scrittura). A interessare € I’esito specifico di
questa riflessione: il tentativo schellinghiano di superare 'opposi-
zione troppo rigida e unilaterale tra conoscenza storica e conoscen-
za filosofica — un’opposizione che, sebbene non sia ’esito ultimo
della posizione kantiana, rimane come tendenza implicita, a causa
della sua non compiuta articolazione.

182 VMS, pp. 232-3; trad. it., p. 22.

18 Questo rapporto é ritenuto cruciale, e problematico, anche da Hegel,

proprio quando si accinge a scrivere un compendio. Si veda su questo la let-
tera a Niethammer del 20 maggio 1808.

13 FW VIIL, p. 98.

117



3.2.2 Lezione libera e pratica socratica

La proposta di Schelling puo essere cosi riassunta: nella distin-
zione moderna tra conoscenza razionale e conoscenza storica, si €
portati a concentrare I'insegnamento perlopiu solo sul secondo ver-
sante. Tuttavia, osserva Schelling, in questa considerazione apparen-
temente neutrale emerge una tensione fondamentale: quella per cui
«anche i principi possono a loro volta essere conosciuti solo in mo-
do storico»'®. Il problema diventa allora: come é possibile conoscere
i principi senza che lo studio ne comprometta la natura, riducendoli
a semplici fatti?

Per rispondere a questa difficolta — da cui dipende la possibilita di
non perdere la filosofia nel complesso delle scienze positive — Schel-
ling analizza piu da vicino che cosa significhi avere una conoscen-
za solo in vista del suo impiego pratico, ovvero un sapere orientato
all’utile, che ignora la comprensione dei principi su cui si fonda. Sco-
po di questo Brotstudium é «venire a conoscenza dei semplici risul-
tati, tralasciando completamente i principi, ovvero conoscere questi
ultimi da un punto di vista storico solo in vista di un fine esterno, per
esempio quello di darne conto quel poco che ¢ necessario negli esami
prescritti»'®. Schelling critica duramente questo approccio. Chi stu-
dia in tal modo, osserva, crede di possedere le conoscenze elaborate
da altri, ma in realta ne fa un uso erroneo, perché «il suo possesso
non si fonda sull’organo creativo dell’intuizione, ma solo sulla me-
moria»'®. In altri termini, chi si basi soltanto su questa facolta (che
Kant avrebbe chiamato imitativa) non sara in grado di giudicare se
non nei pochi casi applicativi che gli siano stati sottoposti. Siccome
lo studio non ¢ in grado di prepararlo su tutte le applicazioni possibi-
li, allora «per i casi che gli si offrono non ¢ in grado di costruire nulla,

185 VMS, p. 242; trad. it., p. 29.

18 Jbidem. A questo riguardo, meriterebbe attenzione anche la riforma uni-
versitaria circa la prassi di verifica e di esame dell’apprendimento degli stu-
denti, questione che tuttavia supera gli intenti del presente studio e che
richiederebbe un esame pil capillare della dimensione istituzionale del sa-
pere.

87 Ibidem.

118



né di mettere insieme alcunché in modo autonomo»'®. Difettando di
autonomia, come direbbe Kant, uno studioso di questo genere non e
nemmeno nelle condizioni di progredire scientificamente: la sua cu-
riosita si lascia stimolare solo da cio che ¢ inusitato, e non si muove
con metodo.

Accanto a questa critica, emerge pero in Schelling — piu che in
Kant, a mio avviso — un forte interesse per valorizzare lo studio sto-
rico come dimensione costitutiva del lavoro filosofico. Questa atten-
zione € rivolta tanto agli studenti quanto ai docenti. Rispetto ai primi,
nella Lezione sesta, ad esempio, viene proposta una forma di ricezio-
ne attiva che combatte il pregiudizio che rischia di sorgere dalla con-
fusione circa la specificita del sapere filosofico rispetto agli altri sa-
peri:

Si puo insegnare la filosofia, si puo giungere ad essa con I'esercizio

e con lo studio? O é una facolta innata, un libero dono divino? Che

la filosofia come tale non possa essere insegnata, lo si ricava da quel

che abbiamo finora detto: possiamo conoscere soltanto le sue forme

particolari. Se lo studio della filosofia non puo educare la facolta di

pensare I’Assoluto, facolta che non puo essere acquisita, deve pero

cercare di giungere a tale conoscenza. Quando si afferma che la
filosofia non puo essere insegnata, non si vuol dire che chiunque

puo possederla senza esercizio, o che per natura si & in grado di

filosofeggiare, allo stesso modo in cui si & capaci di riflettere e di

collegare i pensieri. La maggior parte di coloro che oggi si permettono

di giudicare in filosofia e si fanno venire la bella idea di creare propri

sistemi filosofici, potrebbero guarire da questa presunzione se solo

conoscessero la storia della filosofia'®.

Come gia per Fichte, anche per Schelling lo studio non puo inse-
gnare la facolta di pensare I’assoluto — facolta che non si puo acqui-
sire — ma deve tuttavia preparare ad accedervi. Anche quando Schel-
ling sottolinea 'eccezionalita della filosofia come sapere che non si
identifica con nessun’altra conoscenza particolare, non si assiste a
una svalutazione dello studio o dello storico. Al contrario, vengono
fornite indicazioni concrete su come procedere nel percorso formati-
vo, come quando Schelling afferma che «in generale & bene rimane-

18 VMS, p. 243; trad. it., p. 30.
18 VMS, p. 266; trad. it., p. 49.

119



re fermi ad ogni gradino del sapere finché non si sia sicuri di esser-
sene impadroniti completamente»'”, perché solo cosi si ha accesso
alla conoscenza assoluta che ¢, Schelling lo ribadisce a piu riprese,
dell’assoluto. L’attivita filosofica e paragonata, qui, a quella di un’ar-
te: come si presuppone in generale «che, prima di poter esercitare il
lavoro di maestro, si sia superato 'apprendistato»'*?, cosi nella car-
riera accademica il punto non é un «impulso che spinge ad una pro-
duzione autonoma»'?, isolato dal dominio della disciplina. In realta,
«piu si € in grado di produrre, meno si puo essere liberati dalla fati-
ca di imparare»'. Non ci si puo esimere dalla fatica di imparare, di
pensare con metodo.

Cio si lascia osservare nel modo in cui Schelling ripensa la pra-
tica di insegnamento. Come Fichte, anche Schelling, nel corso della
sua carriera universitaria, condivide un progressivo rifiuto dell’uso
dei compendi. Un esempio paradigmatico di questo atteggiamento
e offerto dalle lezioni tenute a Erlangen nel 1821, raccolte sotto il ti-
tolo Initia philosophiae universae*®. Nella seconda di queste lezioni,
Schelling descrive le modalita con cui il pubblico deve relazionarsi
alla lezione per poter comprendere il suo sistema. Come in Fichte, le
esigenze metodologiche sono rivolte tanto all’'insegnante quanto agli
studenti: entrambi sono chiamati a partecipare attivamente al pro-
cesso di comprensione, il quale richiede una vera e propria rivoluzio-
ne di metodo. A differenza delle forme di conoscenza proposiziona-
le, che procedono linearmente da un assunto a quello successivo, il
sistema di Schelling avanza in maniera diversa. Sebbene il sistema si
svolga secondo una successione, il sapere non avanza in modo me-
ramente lineare, cumulativo: il significato di quanto viene esposto
si rivoluziona progressivamente con I’evolversi dell’intero sistema e

0 VMS, p. 244; trad. it., p. 31.
YL VMS, p. 234; trad. it., p. 23.
2 Ibidem.

95 VMS, p. 235; trad. it., p. 24.

194

Sugli aspetti metodologici di queste lezioni si veda A. Bilda, Philosophi-
sche Haltung. Wissensvermittlung- und Inszenierung in Schellings Erlanger
Vorlesung von 1821, in Praxis des Philosophierens, pp. 161-194.

120



dei suoi momenti particolari. Ogni nuovo pensiero si fonda su quello
precedente e, al contempo, esercita su di esso un effetto retroattivo
di approfondimento che lo riconfigura radicalmente, costringendo a
riconsiderarlo alla luce della nuova acquisizione teorica. Agli studen-
ti, dunque, si richiede diligenza e attenzione, al fine di apprendere
attivamente un medesimo contenuto piu volte e di coglierne corret-
tamente le variazioni e le modulazioni che questo puo assumere'®.
Questa prassi di insegnamento culmina in una posizione estrema-
mente radicale: il divieto, rivolto da Schelling ai suoi uditori, di tra-
scrivere le lezioni, e la predilezione per la forma della lezione libera
(freier Vortrag), che — come per Fichte — assume i tratti di una vera e
propria procedura socratica'®. Si tratta di una scelta non contingen-
te, ma eminentemente metodologica: per una corretta esposizione
della filosofia, la forma della lezione libera risulta infatti la piu ade-
guata, poiché consente di condensare e combinare i pensieri in modo
da renderne possibile una comprensione immediata che possa essere
trasformativa nell’instaurare una relazione produttiva con I’ascolta-
tore. Quest’ultimo non rimane passivo, ma viene ingaggiato attiva-

%5 Cio testimonia il carattere processuale e mai compiuto del suo siste-

ma, sempre in fase di rielaborazione. La scrittura rischia di irrigidire la di-
namica del pensiero filosofico. Il termine Werkstdtte usato da Schelling nel
1821 esprime al meglio questa dimensione di work in progress. Si veda F. W.
J. Schelling, Initia philosophiae universae, manoscritto conservato a Berli-
no (NL Schelling 103, 36. Vorlesung, 315a): «Cio che deve ancora ricevere,
nel silenzioso laboratorio della scienza [in der stillen Werkstidtte der Wissen-
schaft], la sua ultima elaborazione (Ausbildung) prima di poter passare nel
mondo — ossia di essere introdotto nel mondo o, come si suol dire, tra la
gente [eh’ es in die Welt iibergehen kann, in die Welt oder wie man zu sagen
pflegt unter die Leute zu bringen] —, e che dovrebbe quindi dissuadermi in
futuro dal comunicare molti risultati di anni di ricerca, i quali si riferisco-
no a quell’intero di cui lei conosce soltanto gli inizi, i contorni pit esterni».

%6 Si veda Initia philosophiae universae, 6* lezione, dove Schelling rispon-

de esplicitamente alle domande poste dagli studenti. Come ricorda Bilda (p.
175), citando il diario di Platen (Die Tagebiicher des Grafen August von Pla-
ten, a cura di Laubmann e Scheffler, vol. 2, p. 441), Schelling confessa di aver
«guadagnato di piu dalle obiezioni dei suoi studenti che non dagli studiosi
che avevano scritto interi libri contro di lui».

121



mente nella genesi dei contenuti e nella loro articolazione critica, ac-
compagnato dal discorso dell’oratore.

Anche nel caso di Schelling, la proposta di un atteggiamento fi-
losofico orientato all’oralita e al pensiero autonomo corrisponde al
contenuto stesso della filosofia. La determinazione del suo statuto co-
me sistema in divenire richiede strutturalmente di giustificare, filo-
soficamente, i modi in cui la filosofia si riproduce e viene trasmessa,
individuando la modalita richiesta all’ascoltatore per relazionarvisi.
In questo senso, come afferma Bilda, «la performativita e la forma
della ricezione diventano parte integrante della filosofia stessa»'?’, al
punto da rendere la forma della lezione un vero e proprio medium
del pensiero*®.

3.3 Hegel

3.3.1 Filosofico e storico

La posizione hegeliana contro la riduzione del sapere a una consi-
derazione puramente storica, di un materiale semplicemente trovato,
trova una profilazione chiara - in assonanza parziale con Schelling -
nelle Prefazioni all’Enciclopedia delle scienze filosofiche (1817, 1827 e
1830). Anche per Hegel, la questione non € meramente accademica,
ma riguarda la scienza vera come un autentico bisogno di un tempo
di crisi'”. In questo, 'urgenza, motivata da un bisogno epocale, di de-

7 Bilda, Philosophische Haltung, p. 164.

% Per un’analisi dettagliata di questo aspetto si veda in particolare il capi-

tolo Das Katheder als Rednerbiihne: die offentlichen Vorlesungen in P.P. Riedl,
Offentliche Rede in der Zeitenwende: Deutsche Literatur und Geschichte um
1800, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1997, pp. 214-294.

99 Cfr. Enz, p. 20; trad. it., p. XCV-XCVI: «Come nelle manifestazioni dell’e-
poca cui ci siamo riferiti in questa prefazione si fa intravedere, sebbene de-
formato, I'impulso del pensiero, cosi € in sé e per sé un bisogno proprio del
pensiero stesso che ha raggiunto nella sua formazione ’altezza dello spiri-
to, e un bisogno proprio del suo tempo [fiir seine Zeit Bediirfnif§] — e quindi
solo per questo degno della nostra scienza —, che ci6 che prima era rivela-

122



finire il filosofico, e di farlo per contrasto con lo storico, si presenta
come cruciale.
Dinanzi alla scienza sta il ricco contenuto che secoli e millenni di
attivita conoscitiva le hanno approntato, e questo le sta dinanzi non
come qualcosa di storico [Historisches] che altri possiedono e che
per noi e qualcosa di passato, solo un’occupazione per la coscienza
della memoria e per acume della critica nelle notizie, non per la

conoscenza dello spirito e 'interesse della verita®®.

Il riferimento critico allo storico come un qualcosa che non sa-
rebbe rilevante per «l'interesse della verita»*”, e alla memoria come
facolta di immagazzinamento di contenuti prodotti da altri per altri,
che non ci riguarderebbero®? non avrebbero cio¢ alcun nesso vitale

to come mistero, ma che, nelle figurazioni piu pure (e a maggior ragione in
quelle piu confuse) della sua rivelazione, venga rivelato al pensiero stesso
— al pensiero che, nell’assoluto diritto della sua liberta, afferma la sua osti-
nazione a conciliarsi con il contenuto solido solo se questo é riuscito a darsi
la figura allo stesso tempo piu degna di sé, vale a dire quella del concetto,
della necessita che collega tutto, il contenuto al pari del pensiero, e in tal
modo li rende liberi».

20 Eng, p. 17; trad. it., p. XCIIL
21 Tbidem.

22 11 problema di una conoscenza di «altri» & evidenziato anche nella
Nachschrift Kehler del 1825, nella discussione di una fede vivente: «Anche
nella religione il pensiero ha svuotato, schiarito, annientato ogni contenuto,
e ha prodotto il caput mortuum dell’astrazione. — Dio in sé, si dice anche,
sara pure un essere vivente, corrispondente ai fini piu alti, ma non e cosi
per noi; ogni altro contenuto su Dio ha la stessa legittimita in tal contesto.
Mantenendosi nell’astrazione vuota si afferma che il resto non é per noi
[nicht fiir uns sei]; questo & anche ’andamento storico del mondo: voglio
sapere cosa hanno fatto gli altri, ma non mi riguarda [mich geht es nicht an]
- cio si accompagna a grande erudizione, e questa € molto importante, ma
non si deve farne I'ultimo punto di vista, né restare in una posizione critica
che si pone al di sopra con distacco; questo ¢ il difetto di presenza dello
spirito — lo spirito vivente vuole esserci, vuole esser presente in qualcosa
che abbia pienezza, spirito, vita» (VWAL I, p. 316). Sulla questione torna
anche la Nachschrift anonima del 1826: «La testimonianza dello spirito ¢ il
vero nutrimento della religione; lo spirito, in quanto vero sapere, & eterno, &

123



con il soggetto, sembra richiamare I'impostazione kantiana. Con es-
sa la posizione hegeliana sembra sulle prime in pieno accordo, perlo-
meno nella presa di distanza dalla riduzione della filosofia a un certo
genere di conoscere storico:
Altrettanto poco costoro si dimostrano capaci di parlare in modo
saggio [ Weisheit zu reden], e completamente incapaci poi di compiere

grandi azioni nella conoscenza e nella scienza, cosa che invece
sarebbe loro compito e dovere; 'erudizione non € ancora scienza®®.

Come gia aveva mostrato Fichte, il semplice possesso di cono-
scenze non realizza 'esercizio della ragione richiesto dalla filoso-
fia: cio che importa non é la trasmissione di contenuti, ma l'attiva
messa in questione del loro preteso valore di verita, in un processo
in cui alla determinazione dei contenuti si accompagna la trasfor-
mazione critica delle soggettivita implicate nel discorso. Un sapere
non trasformativo, in cui si passerebbero di mano dei contenuti che
non sembrano riguardarci e in cui & impossibile riconoscersi, é quel-
lo proprio delle scienze dell’intelletto, da cui la filosofia deve distin-
guersi a motivo del suo piu radicale esercizio di razionalita.

Si deve sottolineare che c’¢ una teologia che vuole rapportarsi

alla religione in modo meramente storico, che ha anche una gran

quantita di conoscenze, che pero sono solo di natura storica. Questa
conoscenza non ci interessa affatto; se la conoscenza della religione
fosse solo storica, dovremmo paragonare simili teologi agli impiegati

di una ditta commerciale, che rendiconto e conteggiano solo la

ricchezza altrui che passa loro per le mani ma di cui a loro non resta

nulla, che lavorano soltanto per altri senza ricavarne un guadagno
personale; essi ricevono si un salario; ma il loro merito consiste solo
nel registrare il patrimonio altrui. Nella filosofia e nella religione si

ha invece essenzialmente a che fare con il fatto che il proprio spirito

si riconosce una proprieta e un contenuto, si considera degno delle

conoscenze e non se ne tiene umilmente al di fuori. Questo ¢ dunque

il rapporto, e il bisogno piu specifico che deriva da questo contagio ¢

cio che si chiama ragione. L’aspetto storico [das historische] della religione
ha come oggetto la volonta di sapere cio che altri hanno saputo. Ci sono
persone che fondano la loro erudizione nella conoscenza di cio che altri
hanno saputo, senza un giudizio proprio. Ogni essere umano € spirito»
(VWAL I, p. 422).

25 Engz, p. 29; trad. it., p. XCIX.

124



essenzialmente quello di ritrovare, tramite la filosofia, un contenuto,

una pienezza del vero®.

Nel passo, tratto dalle lezioni berlinesi di Filosofia della religione
del 1824, Hegel distingue tra una conoscenza meramente storica e
una conoscenza filosofica. La prima consiste nell’accumulo esteriore
di informazioni, senza che il soggetto vi si riconosca o se ne appropri
interiormente: € una conoscenza che, come lattivita di un impiega-
to commerciale, si limita a registrare un patrimonio altrui senza che
nulla di essenziale permanga in chi la esercita. In questa prospetti-
va, il meramente storico (historisch) non designa semplicemente cio
che appartiene al passato o che ¢ ereditato, bensi designa un rappor-
to con il contenuto che resta esteriore, in cui manca il movimento di
appropriazione e di riconoscimento da parte dello spirito. Al contra-
rio, per Hegel, la conoscenza filosofica autentica implica che lo spiri-
to trovi se stesso nel contenuto, lo assuma come proprio, trasforman-
dolo e lavorandovi dall’interno alla sua articolazione.

Eppure, proprio quando la vicinanza a Kant sembra pit marcata,
emerge una distanza decisiva. Kant, come poi Fichte, valorizza in pri-
mo luogo attivita della ragione, e non i contenuti. L’atteggiamento
che si limita a rispettare i contenuti come qualcosa di estraneo, sen-
za impegnarsi nel loro sviluppo, lungi dall’essere segno di autentica
umilta, tradisce per Hegel una presunzione nascosta: quella di crede-
re di sapere gia cosa siano la ragione, la verita, I’assoluto, senza sot-
toporsi alla fatica, al lavoro delle contraddizioni che non consente di
rimanere al riparo dalle contraddizioni che il loro pensiero genera, di
porsi al sicuro al di la di esse. Cio che occorre é invece la disponibili-
ta a questo «contagio»®” dei contenuti: farsi interpellare da essi, che
non sono un che di indifferente, e in questo processo lasciarsi mette-
re in discussione radicalmente.

Un ulteriore sviluppo di questa tesi avvicina Hegel a Schelling,
piuttosto che a Kant®, perché lega a doppio filo il progredire della

24 VPRI, p. 44; trad. it., pp. 101-102.

205 Ibidem.

206 Questa € la prospettiva che A. Ferrarin sviluppa in Id., The Unity of Re-
ason: On Cyclopes, Architects, and the Cosmic Philosopher’s Vision, in Kant

125



scienza con un lavoro che si fa sullo storico, a partire dall’assoluta ri-
levanza che giocano i contenuti su cui lavora la filosofia.
Se I’antico deve essere rinnovato — ovvero se un’antica figurazione
deve esserlo, perché il contenuto stesso ¢ eternamente giovane
- allora la figurazione dell’idea [...] & infinitamente piu degna
[wiirdiger] di essere ricordata, anche perché il suo disvelamento
attraverso I’appropriazione che ne viene fatta nella nostra cultura
di pensiero non ¢ solo un’immediata comprensione di essa, ma un

progredire della scienza medesima [ein Fortschreiten der Wissenschaft
selbst]?’.

Il rinnovamento del sapere non consiste semplicemente nel ripro-
porre figurazioni antiche, ma nel riappropriarsene criticamente in
modo tale da farle vivere nello sviluppo attuale del pensiero. Il lavoro
di appropriazione di qualcosa che ¢ storico — tanto nel senso di ge-
schichtlich quanto di historisch —, & un processo che fa progredire la
scienza in cio che non le é estraneo, né &€ un qualcosa di indifferente a
essa, segnando cosi una continuita piu stretta con Fichte e soprattut-
to con Schelling, rispetto a quanto non accada con Kant.

Tuttavia, anche rispetto a Schelling si misura una distanza signi-
ficativa. Se lo sviluppo della scienza passa, secondo Hegel, attraverso
un lavoro sui contenuti storici, nel quadro teorico schellinghiano la
dimensione razionale, filosofica, ¢ mostrata nella sua eccedenza, ex

und die Philosophie in weltbiirgerlicher Absicht. Akten des XI. Internationalen
Kant-Kongresses, pp. 213-228, p. 224: «anche se la ragione di Kant é storica,
essa rimane, a mio avviso, astratta. Non deve studiare lo svolgersi storico
dei sistemi; anzi, deve ignorare i dati storici ed empirici, poiché il suo sguar-
do resta puro nell’affermare la propria indipendenza dalla contingenza del-
la storia. Per il filosofo cosmico, secondo le parole della Logica Jdsche, tutti
i sistemi di filosofia [valgono] soltanto come storia dell’uso della ragione e
come oggetti per I'esercizio del suo talento filosofico”. Personalmente, trovo
discutibile che la storia della filosofia debba essere paragonata a una pale-
stra, nella quale i filosofi del passato siano al massimo esempi, o strumenti
per esercitare il nostro talento, e non invece momenti della nostra stessa es-
senza, che costituiscono cio che noi siamo».

27 Eng, p. 20; trad. it., p. XCVL

126



negativo, attraverso la dimostrazione del fatto che le altre conoscenze

positive® non sono assolute: sono finite. Rispetto alla filosofia percio
in negativo potremmo dire che ¢ la chiara ed intima consapevolezza
della nullita di ogni conoscenza finita. La si puo educare in noi stessi

[man kann sie in sich bilden]: nel filosofo deve divenire attitudine,

facolta costante, capacita di vedere ogni cosa dal punto di vista

dell’idea®”.

In una simile proposta — in cui pure non manca affatto il riferi-
mento all’educazione (formazione, Bildung), come studio ed eserci-
zio tramite cui soltanto, direbbe Hegel, si puo partecipare del «regno
della verita»?’ — la dimensione positiva rimane per Schelling, per-
lomeno in quegli anni, un che di affidato all’intuizione. La sua ec-
cedenza é del tutto irriducibile rispetto al lavoro negativo di forma-
zione sulle scienze positive. Se questo garantisce la distinzione tra
filosofia e altre scienze, ’eccedenza della prima risulta, pero, forse,
non del tutto giustificata nel rapporto che intrattiene con cio che le
sta alle spalle, per cosi dire — esponendosi al rischio, piuttosto, di di-
ventare qualcosa che non ha bisogno di tornare criticamente sul sa-
pere storico-condizionato, né di giustificare all’interno del sapere fi-
losofico quella forma condizionata come la propria. Lo storico, anche
in questo caso, appare qualcosa di necessario, eppure in certo modo
preliminare.

Per contro, il quadro hegeliano appare significativamente piu ar-
ticolato sin dai primi paragrafi introduttivi dell’Enciclopedia. Da una
parte, Hegel fa presente le difficolta che incontra la filosofia nel pre-
sentarsi in forma sistematica a un soggetto che si accinge a filosofare:

208 Le «scienze positive» vengono intese da Schelling in una maniera che,

come ha mostrato T. Rajan (The encyclopedia and the university of theory),
tiene assieme non solo il versante epistemologico, ma anche quello istitu-
zionale. Nella Lezione settima Schelling nota che «le scienze ottengono dallo
stato e nello stato una esistenza realmente oggettiva [eine wirklich objekti-
ve Existenz], e diventano una potenza [eine Macht]» (VMS, p. 283; trad. it.,
p- 62).

29 VMS, p. 256; trad. it., p. 40.

20 D1818, p. 17, trad. it., p. 225.

127



pur potendo presupporre una certa familiarita con 'oggetto®?, 1a filo-
sofia non puo fondarsi su un’esposizione iniziale dei propri principi
senza compromettere la propria scientificita, che esige la giustifica-
zione radicale di ogni presupposto e consente in cio una vera liber-
ta fondata su se stessa. D’altra parte, proprio questa consapevolezza
della filosofia come sapere che si legittima nella propria razionalita,
richiede un diverso trattamento di cio che si presenta come ‘dato’ o
‘fatto’: non la sua cancellazione, bensi un lavoro critico attraverso cui
passa la determinazione positiva di cio che la filosofia e.

Un’indicazione in tal senso si trova nella Prefazione alla secon-
da edizione dell’Enciclopedia. Qui Hegel si confronta con la forma di
raziocinare (Rdsonnement) che si occupa di fatti spirituali e religiosi
ma ne perverte il senso perché non é in grado di comprendere la lo-
ro completezza e concretezza, che resistono alle categorie sterili del
pensiero finito dell’intelletto. Quando si tratta di rivendicare una dif-
ferenza, preliminare, della filosofia come attivita critica che si deve
sviluppare in un sistema, Hegel fa qualcosa che a prima vista suscita
un certo imbarazzo. Egli, in maniera sorprendente, non rifiuta da su-
bito il termine factum, che potrebbe apparire come un presupposto
fisso, storico, resistente al pensiero razionale. Sembra piuttosto pro-
porre — anche se in modo preliminare, coerente con lo stile discor-
sivo di una Prefazione — I'immagine del lavoro filosofico sui facta,
che distingue la filosofia da altre imprese conoscitive. Mentre il ra-
ziocinare cerca di spacchettare un fatto concreto nelle determinazio-
ni finite del pensiero con cui pensa il mondo (causa, effetto, quanti-
ta, qualita...) elevandolo dalla sua materialita al livello di qualcosa di
conosciuto, la filosofia non & coinvolta in questo tipo di elevazione
«perché il fatto della filosofia € la conoscenza gia preparata a questo
scopo, e il comprendere sarebbe quindi soltanto un riflettere (Nach-
denken) nel senso di ripensare (nachfolgendes Denken)»?'2.

21 Eng, §1.

%2 Eng, p. 8; trad. it., p. LXXVIL Sul modo in cui la filosofia sistematica ¢ in

grado di lavorare criticamente su questa immagine e di ripensarla esibendo i
presupposti che la sorreggono, si veda il capitolo quinto del presente studio.

128



Il lavoro riflessivo della filosofia & dunque di un genere particola-
re: viene dopo il fatto, ma non gli e estraneo. Non é estraneo perché
il factum — come il «contenuto positivo» che la filosofia deve «otte-
nere»??, a leggere il Discorso Inaugurale — non rappresenta un’unita
granitica di significato che, proveniente da altro, andrebbe semplice-
mente accolta dalla filosofia, come premessa sulla cui base imposta-
re il suo proprio discorso, ma ¢ il risultato di mediazioni specifiche
che possono — e devono — essere ricostruite nella loro verita. La fi-
losofia, si potrebbe dire, ha a che fare con i facta nella misura in cui
mostra il loro essere un che di divenuto. Ed e proprio questo lavoro
di appropriazione a liberare quei contenuti dall’essere semplicemen-
te dati. Mostrare il modo in cui funzionano li rende contenuti per la
prima volta, verrebbe da dire: li fa essere nella loro verita mettendo
in luce il ponere (positiven Inhalt) e il facere (facta)**. In questo sen-
so, la filosofia & chiamata in causa non come cognizione che, in ma-
niera generica, verrebbe semplicemente dopo un’altra conoscenza e
sarebbe in cio condizionata da questa, mettendo a rischio la propria
razionalita, ma piuttosto come condizione per interpretare, compren-
dere un factum come factum (nel senso del participio passato), cioe
nella sua verita.

Questa impostazione apre a un trattamento dello storico che
é sensibilmente piu articolato di quello profilato da Kant, Fichte e
Schelling. Per valutare adeguatamente questa distanza, occorre par-
tire dalla posizione esplicita, tematica, che Hegel elabora circa il rap-
porto tra filosofico e storico, e verificare in che modo questa trovi re-
alizzazione nella pratica didattica. Cio consentira infine di valutare,
muovendo dall’analisi della lettera del testo, se questa sia in grado di

23 D1818, p. 19; trad. it., p. 226.

214 Lintroduzione della filosofia a partire dalla sua relazione consapevole

alla fatticita & confermata e ulteriormente esplorata all’interno del Concet-
to preliminare. Li il bersaglio polemico ¢ il sapere immediato, che cerca di
spacciare fatti nudi come verita assolute solo perché sono «nella coscienza
di ognuno» (Enz, p. 63; trad. it., p. 33). In quanto assolutizza tali fatti nella
misura in cui sono ampiamente sostenuti, una tale cognizione non riesce a
cogliere la loro vera articolazione, perché li lascia indiscussi: essi sono cio
che immediatamente sono.

129



rendere conto costitutivamente di cio che Hegel si trova a fare a le-
zione, e se rappresenti una risposta a un bisogno del tempo - una ri-
sposta coerente e integrata nel modo in cui é inteso lo statuto della
filosofia.

3.3.2 Filosofia e filosofare: il problema dei contenuti

Per comprendere il modo in cui Hegel tematizza la rilevanza dei
contenuti, ¢ decisiva la lettera aperta che scrive il 2 agosto 1816 a von
Raumer, Sull’insegnamento della filosofia nell’'universita. In essa trat-
teggia una situazione disperante per la filosofia e il suo insegnamen-
to. Da una parte, dopo Kant, la metafisica si é ridotta a un edificio di
conoscenze privo di efficacia, incapace di incontrare gli interessi e
i bisogni contemporanei di avere comprensione delle dinamiche di
una realta in profonda trasformazione. Dall’altra, la nuova idea di
filosofia non ha ancora trovato, secondo la diagnosi hegeliana, una
configurazione scientifica autentica. Si assiste, dunque, a una pe-
renne oscillazione tra due poli opposti, ma ugualmente unilaterali:
«scientificita e scienze prive di interesse»*'®, da una parte, e «interesse
senza scientificita» *'¢, senza rigore, dall’altra. Al bisogno di una filo-
sofia all’altezza di un tempo di crisi rispondono infatti diversi tenta-
tivi, che tuttavia non si confrontano affatto con la trasformazione dei
materiali concettuali ereditati, ossia di quei contenuti attraverso cui
la cultura ha storicamente dato forma alla propria autocomprensio-
ne. Al contrario, essi prediligono la libera espressione della ragione,
la critica dirompente che si congeda dalle forme passate, dando vita
a un arcipelago di filosofie che sono nient’altro che espressioni sog-
gettive di coloro che le progettano.

La soluzione hegeliana di riforma della scienza filosofica - e, con
essa, dell'insegnamento, come sua dimensione decisiva — passa in-
vece per il ripensamento del metodo. Tale ripensamento, che condu-
ce la filosofia necessariamente alla forma sistematica come 'unica
adeguata all’articolazione della razionalita, si accompagna a una ri-

215 Briefe II, p. 97; trad. it. in SB, p. 113.
216 Thidem.

130



determinazione essenziale: quella dei contenuti come strutturali al-
la scienza. Ciascun contenuto prende forma, si da in determinazio-
ni distinte, in un sistema di relazioni che & compito della scienza
sviluppare. La filosofia deve lavorare sui contenuti non lasciandoli
nell’opacita che li caratterizza quando vengono semplicemente as-
sunti storicamente (in senso historisch), ma analizzandoli nella totali-
ta che il loro svolgimento necessario implica.

Il riferimento alla determinatezza é decisivo per Hegel. La riforma
della filosofia e del suo insegnamento (e apprendimento) é possibile,
ed ¢ in grado di intervenire sul reale, non quando la filosofia rinunci
alla propria scientificita per risvegliare I'interesse attraverso un’ap-
parenza allettante, ma quando diventi propriamente filosofia: vale a
dire, quando sia massimamente sistematica. Solo cio che é massima-
mente determinato diviene «chiaro [deutlich], comunicabile [ mitteil-
bar] e capace di divenire un bene comune [Gemeingut]»*"” — non la
mera espressione della genialita di una soggettivita individuale.

La centralita dei contenuti, al pari del metodo, per il ripensamen-
to della filosofia viene affrontata anche in un testo precedente, in cui
Hegel discute dell’insegnamento della filosofia al Ginnasio. Negli an-
ni di Norimberga, nella sezione intitolata Metodo del Privatgutachten
a Immanuel Niethammer del 23 ottobre 1812 (Sull’insegnamento della
filosofia nel ginnasio), Hegel polemizza contro la separazione tra un
conoscere meramente storico e un pensare da sé (Selbstdenken) origi-
nato dalla sola ragione.

In generale, si distingue il sistema filosofico, con le sue scienze

particolari, dal filosofare vero e proprio. Secondo la moda moderna,

specialmente della pedagogia, non si deve tanto venire istruiti nel
contenuto della filosofia quanto imparare a filosofare senza contenuto,

cio vuol dire, pressappoco: si deve viaggiare, viaggiare sempre, senza

conoscere le citta, i fiumi, i paesi, gli uomini, ecc*®.

Per Hegel, 'enfasi — diffusa in particolare tra i pedagogisti bava-
resi — sul filosofare come puro esercizio della razionalita individuale,
a discapito dei contenuti, non ¢ in grado di rendere conto di che cosa
sia effettivamente filosofia. Essa rischia, piuttosto, di ridurla a un pu-

27 Briefe II, p. 100; trad. it. in SB, p. 117. Trad. leggermente modificata.
218 SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107.

131



ro esercizio formale di discussione, a una pratica del giudizio, come
se questa non fosse il lavoro per l'articolazione verace dei contenuti
della filosofia, ma un’attivita autoriferita.

La distinzione tra la filosofia e il filosofare, come arte soggettiva,
viene messa in crisi da Hegel attraverso tre argomenti principali. In
primo luogo, rimanendo nella metafora del viaggiare, egli osserva:
«nel conoscere una citta, nel giungere poi ad un fiume, ad un’altra
citta e cosi via, si impara senz’altro, in tal modo, a viaggiare, e non
s’impara soltanto, ma si viaggia gia effettivamente. Cosi quando si
viene a conoscenza del contenuto della filosofia, non si impara sol-
tanto il filosofare, ma si filosofa anche gia effettivamente»®’. Analo-
gamente, quando si entra in contatto con i contenuti della filosofia,
non si apprende soltanto il filosofare, ma si filosofa gia effettivamen-
te. Il confronto con i contenuti implica quindi, per Hegel, un’attivita
filosofica concreta. Secondo Hegel, nel confronto con i contenuti c’e
tanto un filosofare attivo — cio che invece sarebbe precluso, secondo
i pedagogisti — quanto filosofia in senso stretto, come un che di costi-
tutivo e ricco di contenuto.

Il punto decisivo per considerare cos’e la filosofia non ¢ la doman-
da sulla sua presunta definitivita, che porterebbe a ritenerla piuttosto
mai data del tutto, un’ideale regolativo o un’origine dei diversi ten-
tativi del filosofare, secondo 1'opzione proposta da Kant. L’esigenza
é piuttosto quella di comprendere il lavoro filosofico come lo svolgi-
mento di cio che e proprio di un certo tempo, del reale nella comples-
sita dei processi che lo costituiscono, nella forma del concetto. Que-
sto ¢ il secondo argomento proposto da Hegel:

la filosofia comprende i piu alti pensieri razionali intorno agli oggetti
essenziali, comprende I'universale e il vero dei medesimi; ¢ di grande
importanza acquisire familiarita con questo contenuto, e accogliere
nella propria testa questi pensieri. Il procedimento, triste, meramente
formale, il perenne cercare e vagare, senza contenuto, ’asistematico
sofisticare e speculare, hanno come conseguenza la vacuita e la
mancanza di pensieri in testa, il fatto che non si sappia nulla. [...]
Le scienze wolffiane, logica, ontologia, cosmologia, ecc., diritto
naturale, morale, ecc., sono pit 0 meno scomparse; cionondimeno
la filosofia rimane un complesso sistematico di scienze ricche di

29 Ibidem.

132



contenuto. Inoltre la conoscenza dell’ assolutamente assoluto — (poiché

quelle scienze debbono venire a conoscenza del proprio particolare

contenuto anche nella sua veritd, ossia nella sua assolutezza) — &
possibile soltanto attraverso la conoscenza della totalita nei suoi
gradi costitutivi di un sistema; e quelle scienze sono i suoi gradi*’.

Il bisogno che muove Hegel in questo passo €& quello di liberare
dalla convinzione, diffusa dopo Kant, per cui la filosofia si identifi-
cherebbe interamente con un sapere del sapere, una ricerca metodo-
logica orientata non agli oggetti ma al modo in cui funziona il sapere.
I procedimento formale del cercare é certo essenziale alla filosofia,
che, come scienza radicale, non puo accettare, accogliere per presup-
posti dei contenuti semplicemente trovati su cui basare la propria ri-
cerca. Tuttavia, la scienza filosofica non é I’esercizio scettico che non
si risolve mai effettivamente nel conoscere, o passa senza sistemati-
cita da un tema a un altro. E invece un intero di conoscenze giusti-
ficate razionalmente, su cui si torna sempre a lavorare criticamente
- in continuita con i tentativi precedenti, che non sono un che di sog-
gettivo, isolato, bensi il lavoro attraverso cui 'oggettivita del reale si
articola costantemente, come Hegel scrivera nella lettera a von Rau-
mer. La conoscenza della totalita € propriamente il lavoro filosofico,
in essa la ragione si riconosce?®'.

Cruciale ¢ il terzo argomento, in cui confluiscono con maggiore
evidenza i nodi della posizione di Hegel sulla distinzione tra il filoso-
fare e la filosofia — ossia tra cio che, kantianamente, potrebbe essere

20 Ibidem.
21 Contro la separazione di filosofare e filosofia Hegel si era espresso gia
nello scritto Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling
(1801), quando affermava che «il filosofare che non si costruisce come siste-
ma € una fuga continua di fronte alle limitazioni, e pit una lotta della ragio-
ne per la liberta che puro conoscere di sé, fattosi sicuro e chiaro in rapporto
a se stesso. La ragione libera e la sua azione sono una cosa sola e la sua atti-
vita é una pura esposizione di se stessa. In questa autoproduzione della ra-
gione I’assoluto si configura in una totalita oggettiva, la quale € un intero in
sé sorretto e compiuto, priva di ogni fondamento esteriore, bensi fondata da
se stessa nel suo inizio, mezzo e fine» (Diff, p. 30; trad. it., p. 35).

133



appreso ed esercitato, e cid che non sarebbe possibile imparare per-

ché é un’idea mai data in concreto:
il procedere nella conoscenza di una filosofia ricca di contenuto non
¢ altro che I'apprendere. La filosofia deve essere insegnata e appresa,
al pari di ogni altra scienza. L’infelice prurito di educare a pensare da
sé [Selbstdenken] ed a produrre autonomamente ha messo in ombra
questa verita; come se, quando io imparo cosa sia la sostanza, la causa
o qualsiasi altra cosa, non pensassi io stesso, non producessi io stesso
nel mio pensiero queste determinazioni, ma queste venissero invece
gettate in esso come pietre; come se, inoltre, quando io esamino la
loro verita, le prove delle loro relazioni sintetiche o il loro dialettico
passare 'una nell’altra, non conseguissi io stesso tale conoscenza,
non mi convincessi io stesso di queste verita; come se, quando ho
imparato bene il teorema di Pitagora e le sue dimostrazioni, non fossi
io stesso a conoscere questo teorema ed a mostrarne la verita. Nella
misura in cui lo studio filosofico € in sé e per sé un’attivita autonoma
[Selbsttun], esso € un apprendere; I'apprendere una scienza gid
esistente, formata. Questa € un patrimonio costituito da un contenuto
acquisito, elaborato, formato: questo bene ereditario disponibile

dev’essere acquistato dall’individuo, ossia, venire appreso™.

La distinzione tra il filosofare, inteso come I'atto del pensare da sé,
e la filosofia, intesa come una scienza ricca di contenuti, costituisce
per Hegel una differenza insostenibile, che si fonda su diversi frain-
tendimenti.

Anzitutto, fraintende la natura del filosofare, intendendolo come
attivita soggettiva slegata dai contenuti. Quello che, pero, appare co-
me un esercizio della razionalita, mancando della dimensione siste-
matica e del lavoro sui contenuti giustificati nella loro necessita, e

222 SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107. Sul tema dell’apprendimento e il
pensare con la propria testa si veda il contributo di E. Berti, Pensare con la
propria testa?, in Insegnare filosofia, pp. 5-18. A proposito di questo terzo
argomento, Berti legge una preoccupazione hegeliana che va nella direzio-
ne di una difesa della filosofia nella sua dimensione professionale (p. 11).
Dato il contesto in cui questo argomento € presentato, ossia un documen-
to sull’insegnamento della filosofia al Ginnasio, mi sembra che quanto puo
certo apparire come una difesa professionale della filosofia sia, in realta, una
messa in discussione rivolta all’esercizio della filosofia per chiunque la pra-
tichi. A presupporre un lavoro arduo ¢ la filosofia in quanto tale, per chiun-
que vi si dedichi, e non solo, mi sembra, la professione del docente.

134



piuttosto un esercizio inconsapevole di come funziona la propria at-
tivita: la intende come una pratica generativa, ma rischia di ridursi,
in realta, a mera funzione soggettiva. In secondo luogo, fraintende
Pattivita dell’apprendere quando si tratta della scienza filosofica. Ta-
le fraintendimento sembra muovere dal presupposto che, nell’atto
dell’apprendere la filosofia, i contenuti vengano semplicemente de-
positati nel pensiero come pietre gettate in un contenitore inerme,
anziché sottoposti a un’indagine critica in cui le loro articolazioni
sono esibite secondo la loro necessita. Oppure, nel migliore dei casi,
si immagina che partecipare alla filosofia sia simile al lavoro attivo
in una scienza qualsiasi, dove si pud procedere da assunti ereditati
- Poggetto e il metodo della scienza — senza rimetterli in questione
mediante un’indagine razionale. In entrambi i casi, secondo questo
fraintendimento diffuso, 'apprendere si ridurrebbe a un raccogliere
passivo, anziché configurarsi come un riconoscimento critico di un
patrimonio che si offre allo spirito e che va giustificato e compreso
nel modo in cui e divenuto e continua ad insistere — in forme piu o
meno coscienti — nel mondo di cui la filosofia deve offrire compren-
sione.

Cio che caratterizza ’epoca presente sarebbe dunque, per Hegel,
una focalizzazione pressoché esclusiva sul pensare da sé che rischia
di mistificare il senso autentico del filosofare, nella misura in cui dif-
fonde I'idea che il pensiero sia una produzione personale, individua-
le, «<indipendente da quei vincoli linguistici determinati, logicamente
strutturati e storicamente elaborati, che sono i pensieri»*** — e che so-
no, invece, un che di oggettivo, di determinato. Nel migliore dei casi,
questa concezione rappresenta una radicalizzazione — sempre emer-
gente e difficilmente evitabile — della paura kantiana, e fichtiana®,

23 P. Giuspoli, Formazione e mediazione del sapere. Teoria e pratica dell’in-

segnamento filosofico in Hegel, in Insegnare filosofia, pp. 160-186, p. 180. 1l
contributo di Giuspoli, insieme gli altri dell’autore sul tema, rappresenta
una delle indagini piu approfondite e puntuali sul tema dell’insegnamen-
to di Hegel.

224 1l rischio di una perdita dei contenuti a fronte di una significativa en-
fatizzazione dell’atto razionale mi sembra non sufficientemente discusso
nell’indagine pur approfondita di Solé (;Aprender la filosofia o aprender a

135



di una sclerotizzazione dell’operazione razionale nei suoi prodotti, e,
con essa, della fine della filosofia. Nel peggiore dei casi, il «prurito di
educare a pensare da sé»** si pone all’origine di una cecita pericolo-
sa: si finisce infatti col credere che qualcosa sia ‘pensato da sé” sol-
tanto in quanto porti il marchio dell’originalita, ossia nella misura in
cui si discosti dal pensiero altrui, propagando pero cosi un frainten-
dimento esiziale sull’autonomia e sull’indipendenza del pensiero, che
si spaccia come assoluto senza disporre degli strumenti critici per ri-
conoscere la propria parzialita, soggettivita e situativita®®.

Le radici di questa polemica hegeliana contro la moderna peda-
gogia sono visibili gia nel Discorso del 29 settembre 1809. Qui, a dife-
sa dello studio dei classici in lingua latina e greca come esperienza
estraniante e percio formativa, Hegel scrive:

Non bisogna infatti guardare al progresso della cultura come allo

sviluppo tranquillo di una catena nei cui primi anelli siano incastrati

i successivi, con attenzione ai precedenti, ma fatti di una loro

propria materia, e senza che quest’ulteriore lavoro si rivolta a quello

compiuto prima. La cultura deve bensi disporre di una materia e

di un oggetto precedenti sui quali lavora, che essa trasforma e cui

impone una nuova figura. E necessario che noi ci conquistiamo il

mondo dell’antichita abbastanza a fondo per possederlo e ancor piu
per disporre di qualcosa da elaborare. Al fine tuttavia di divenire

filosofar?), prevalentemente concentrata sulla discussione della decisione di
filosofare.

25 SB, pp. 828-829; trad. it., pp. 106-107.

226 Nello scritto Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schel-
ling, all'interno della sezione dedicata al rapporto del filosofare con il si-
stema filosofico, Hegel rappresenta il filosofare come un’azione che — per
l’assenza di connessione interna del suo contenuto, che non € una totalita
oggettiva — si disperde perennemente in molteplicita. Il passaggio auspicato
da Hegel é che la molteplicita sia posta in rapporto: «deve sorgere il bisogno
di produrre una totalita del sapere, un sistema della scienza. Solo in questo
modo la molteplicita di quei rapporti si libera dalla contingenza, ottenen-
do essi il loro posto nel nesso della totalita oggettiva del sapere ed essendo
stata realizzata la loro oggettiva compiutezza» (Diff, p. 30; trad. it., p. 35).

136



oggetto, la sostanza della natura e dello spirito dev’essersi posta di

fronte a noi, deve aver assunto la forma di qualcosa di estraneo?’.

Il lavoro filosofico é essenzialmente un lavoro trasformativo, che
non presuppone nulla — né i contenuti, né il metodo d’indagine, né le
soggettivita che vi partecipano, o le scene in cui si compie, e neppu-
re il bisogno stesso della filosofia. La filosofia € comprensione della
storia dello spirito, una storia in cui cio che precede appare come una
forma morta, incapace di essere normativa per il tempo presente, e
che va riappropriata nel suo elemento essenziale, affinché le forme
che avanzano come tentativi di comprensione del mondo presente
acquisiscano figura. Il vecchio si trasfigura nel nuovo.

Affinché ci sia discorso filosofico, & necessario dunque che si dia-
no, criticamente, dei contenuti. Se il riferimento a tali contenuti non
é semplicemente il gesto di ereditare passivamente oggetti da una
supposta tradizione, ma il risultato di un lavoro critico, allora il di-
ventare oggetto della filosofia non & una premessa né un dato garan-
tito, bensi il frutto di un’appropriazione di qualcosa che ha e deve
darsi 'apparenza dell’estraneo, di qualcosa d’altro dallo spirito. I con-
tenuti sono giustificati solo quando la scienza filosofica ne ha prodot-
to il concetto, che é la ragion d’essere di cio che &, anche di cio che ha
I'apparenza di essere I’altro della razionalita.

Spesso, cio che appare come il piu familiare & per Hegel in real-
ta il meno conosciuto. Questo vale, in primo luogo, per le determi-
nazioni di pensiero. Esse sono ricche di contenuto, ma la loro natu-
ra viene perlopiu fraintesa. Si ¢ talmente abituati a concepirle come
forme soggettive di categorizzazione della realta, che esse sembrano
semplici produzioni della spontaneita individuale, strumenti per or-
dinare la molteplicita dell’esperienza. In questa immagine, le deter-
minazioni di pensiero appaiono come mezzi tra il mondo e il sogget-
to, in possesso di quest’ultimo. Cio che sfugge é che sono invece le
determinazioni stesse a costituire il soggetto, il fondamento che lo
precede e lo forma, la sua sostanzialita. Tale sostanzialita, tuttavia,
non puo essere criticamente appropriata finché si coltiva I'illusione
che del pensiero si disponga come di un semplice strumento. Sara la

27 SB, p. 461; trad. it., p. 47.

137



filosofia a mostrare come siano proprio le determinazioni di pensie-
ro, con la loro «efficacia determinatrice del contenuto [Inhaltsbestim-
mende Wirksamkeit]»**, a costituire non solo l'attivita (apparente-
mente soggettiva) del pensiero, ma tutto cio che é. La liberta effettiva
si da solo nel riconoscimento e nel lavoro critico su tale sostanzialita.

3.3.3 La formazione alla liberta e il problema dell’insegnamento

Se quella tracciata finora € la presa di posizione tematica di Hegel
sul modo in cui la filosofia si determina non tralasciando la domanda
sullo storico, come prende forma questa posizione nella prassi della
lezione?

Le configurazioni assunte dall’antinomia della filosofia nella filo-
sofia classica tedesca esaminate fin qui, hanno mostrato come il lato
esterno sia parte integrante del concetto stesso di filosofia e non un
semplice effetto collaterale di un’interrogazione internalistica della
filosofia ripiegata su di sé. In questo periodo, non si da definizione
della filosofia che non implichi, nel processo della propria giustifica-
zione, I'interrogazione radicale dei luoghi e dei modi attraverso cui
essa si costituisce come sapere: un insieme di conoscenze dotate di
effetti trasformativi su differenti soggettivita. Come si e visto nella
breve panoramica offerta sulla pratica didattica di Fichte e Schelling,
le forme di insegnamento sono inseparabili dai loro approcci filo-
sofici alla liberta, non si lasciano distinguere dal concetto di liberta
del pensiero che essi elaborano filosoficamente. Tanto Fichte quanto
Schelling — per limitarci agli esempi considerati qui —, nel trasmet-
tere la loro filosofia, inaugurano uno spazio critico, modellato essen-
zialmente da un atteggiamento ricettivo (che € non meno attivo) che
rende possibile la comprensione del pensiero filosofico in quanto tale
e consente di ripensare i luoghi e le modalita di produzione e ripro-
duzione della filosofia. La loro prassi di scrittura filosofica e di inse-
gnamento genera un contesto partecipativo in cui filosofia e filoso-
fare diventano possibili, e all’interno del quale tutte le soggettivita
partecipanti (sia quelle degli studenti, sia quella del docente) vengo-

%8 WAL I, p. 13; trad. it., p. 14.

138



no messe in questione, nel medesimo processo in cui i contenuti filo-
sofici sono esibiti nella loro necessita.

Nel contesto di questa formazione alla liberta, la posizione di He-
gel appare alquanto eccentrica. Il modo in cui Hegel articola il siste-
ma e tiene lezione si colloca al tempo stesso in continuita e in rottura
con la loro revisione della pratica didattica.

La continuita si coglie soprattutto nelle lezioni condotte su mano-
scritto: si pensi ai corsi sulla storia universale, sulla storia della filo-
sofia, sull’estetica o sulla filosofia della religione. E nota I’eloquenza
particolarmente stentata e, in apparenza, oscura di Hegel, restituita
da diversi ritratti del tempo. Anche a Berlino, come gia a Jena e Hei-
delberg, il suo incedere espositivo era spesso interrotto da pause, tor-
sioni, e da indugi su momenti specifici del discorso, quasi isolando
una per una le proposizioni in cui un certo contenuto era sviluppato.
Gli studenti piu attenti riuscivano a riconoscere in questo andamento
il districarsi di un pensiero in atto, il vero oggetto in questione.

Un’eloquenza che fluisce via tutta liscia presuppone che si sia arrivati

auna completa padronanza dell’oggetto e I’abilita formale consente di

scivolare con la massima destrezza fuori dai punti indecisi, eludendo

la piattezza. La sua invece doveva provocare i pensieri piu potenti

dal piu riposto fondo delle cose, e se quelli dovevano operare con

Ienergia del vivente dovevano pure, anche dopo una mediazione e

rielaborazione di anni, ricrearsi in lui in una loro vivente pienezza®?.

Cio che per Hegel risulta di primaria importanza non ¢ la sogget-
tivita del professore, la sua peculiare genialita nel comporre il mate-
riale in modo ‘originale’, bensi la trama razionale esibita nel suo farsi:
un avanzare necessariamente discorsivo, che non puo proporre all’u-
ditorio alcuna verita immediata su cui poggiare stabilmente i piedi,
ma che richiede, invece, lo sforzo e la costanza di seguire la necessita
con cui il contenuto si sviluppa fino alle sue estreme conseguenze, ri-
sultando verace solo alla fine del suo movimento di autodetermina-
zione. Una simile prassi filosofica si fonda, per Hegel, in cio6 che la fi-
losofia ¢, e, viceversa, contribuisce a determinarla.

2 H.G. Hotho, Vorstudien fiir Leben und Kunst, Stuttgart, Klett-Cotta, 1835,
p- 386; traduzione italiana di questo passo in TW. Adorno, Tre studi su Hegel,
a cura di F. Serra, introduzione di R. Bodei, Bologna, Il Mulino, 1971, p. 168.

139



In ciascuna delle scienze filosofiche (filosofia della religione, fi-
losofia dell’arte, filosofia dello spirito soggettivo, filosofia della na-
tura...), il concetto, 'oggetto e il metodo sono radicalmente in que-
stione. Le lezioni iniziano, infatti, ponendo quasi sempre la domanda
sulla dignita (Wiirdigkeit) che un certo contenuto avrebbe per rice-
vere una trattazione filosofica. A questa domanda si aggiunge, subi-
to dopo, quella circa la capacita della filosofia di offrirne una tratta-
zione adeguata, senza pervertire la verita dell’oggetto in questione.
Come puo la filosofia, che ha a che fare con I'universale e il vero, es-
sere in grado di trattare contenuti che sembrano prodotti dell’imma-
ginazione, come I’arte; o del sentimento, come la pratica religiosa? E
difficile sovrastimare la radicalita di queste domande. Hegel mostra
come esse trovino la sede adeguata in cui venire trattate non in una
discussione esterna alla scienza, come questioni preliminari da ri-
solvere prima dell’avvio della trattazione, ma all’interno dello stesso
svolgimento scientifico dei contenuti: come problemi che, nella mi-
sura in cui sono connessi alla cosa, vengono prodotti dal contenuto
stesso. Non si tratta, dunque, di affrontare queste domande nel modo
in cui sorgono disordinatamente da una certa tendenza contempora-
nea (ad esempio quella di svalutare la capacita della ragione di cono-
scere oggetti infiniti come Dio, la verita o la liberta) e che la filosofia
dovrebbe gestire a monte, prima del suo inizio™. Si tratta piuttosto
di mostrare come tali questioni emergano dal procedere stesso del
contenuto, quando questo viene esibito secondo la sua necessita in-
trinseca, senza presupporre come normativa I'immagine immediata
che se ne ha. A compiersi ¢ una rideterminazione concettuale di cio
che é implicato da quelle domande: concetti come verita, oggettivita,
soggettivita, ragione, assoluto, rappresentazione, finito, infinito, sen-
timento, intuizione sono affrontati e giustificati nel loro sorgere pro-
gressivo, secondo il movimento interno dell’oggetto. In questo pro-
cedere, la scienza filosofica guadagna e dimostra il proprio metodo
- dimettendo anche la rappresentazione, iniziale, per cui la scienza

#0 Su questa questione si consideri il modo in cui Hegel affronta il proble-

ma dell’inizio della filosofia della religione nell’Introduzione al corso berli-
nese del 1824, sotto a Questioni preliminari.

140



funzionerebbe come una struttura formale separata dai contenuti che
tratta e indifferente rispetto ad essi.

L’esposizione a lezione di un sapere inteso in questo modo te-
stimonia un lavoro in fieri, aperto: non finalizzato alla semplice tra-
smissione — e dunque alla passiva ricezione — di contenuti gia forma-
ti, ma orientato a realizzare in atto il modo in cui la trama razionale
dell’oggetto, di volta in volta esaminato, si articola sistematicamente.
Cio che appare come risultato semplice ¢ mostrato nel processo dina-
mico attraverso cui sviluppa cio che é implicato dalle contraddizioni
che definiscono la sua forma specifica. Sistema, metodo e oggetto de-
vono essere dimostrati filosoficamente: non come conquiste acquisite
una volta per tutte, ma come processi che devono essere di volta in
volta istituiti e giustificati.

Di tale logica, che é nello stesso tempo insegnamento e lavoro scien-
tifico, sono testimonianza le strutture dei collegi berlinesi. Ciascun
collegio non € mai pura ripetizione dei precedenti, ma occasione rin-
novata di lavorare alla determinazione sistematica filosoficamente
consistente di una certa scienza filosofica — che &, per Hegel, come
vedremo, in primo luogo da istituire. Come & noto — ed & soprattut-
to qui che la continuita con Fichte e Schelling vacilla — Hegel non si
limita a tenere lezioni su manoscritti in cui presenta, davanti all’udi-
torio, singole discipline filosofiche, che vengono elaborate attraverso
numerosi cicli di lezioni, guadagnando progressivamente una forma
sistematica. Accanto a queste lezioni — che, a giudicare dalle trascri-
zioni®*, ebbero grande influenza sui contemporanei - Hegel tiene an-
che corsi condotti su compendio. Anche in questo caso, tuttavia, la
presunta vicinanza (in particolare a Kant) rivela una distanza altret-
tanto significativa. Hegel, infatti, non si limita a utilizzare un com-
pendio altrui, ma scrive i Lineamenti di filosofia del diritto (1820) e so-

Bl Cfr. Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 296: «Per la nostra conoscenza attua-

le della filosofia di Hegel, le trascrizioni delle lezioni manoscritte rivestono
dunque un’importanza maggiore rispetto alle trascrizioni delle lezioni sui
compendi. Per questo motivo, 'esposizione che segue, relativa alle singole
discipline, potra limitarsi — nel caso delle lezioni sui compendi - al rapporto
tra compendio e trascrizioni; mentre, nel caso delle lezioni manoscritte, do-
vra anche tener conto dello sviluppo della loro forma sistematica».

141



prattutto Popera che é ad oggetto del presente studio: I’Enciclopedia
delle scienze filosofiche in compendio (Heidelberg: 1817; Berlino: 1827,
1830) — un testo che, come vedremo nel prossimo capitolo, Hegel
concepisce, da un lato, come un manuale destinato all’insegnamento,
redatto nella forma del compendio; dall’altro, come «una nuova ela-
borazione della filosofia secondo un metodo che [...] verra pure rico-
nosciuto come ’'unico vero, identico al contenuto»?2.
Nell’Enciclopedia si distingue tra il corpo dei paragrafi - il testo
principale, autonomo e giustificato in sé, a partire dal quale Hegel
tiene lezione — e le annotazioni, che forniscono spiegazioni piu gene-
rali di quanto distillato filosoficamente nei paragrafi. Queste annota-
zioni, testimonianza della discussione viva a lezione e spesso frutto
dell’interazione tra docente e studenti***, diventano progressivamen-
te piu ampie, al punto che le edizioni berlinesi dell’Enciclopedia
(1827, 1830) risultano piu che raddoppiate nell’estensione, segnalan-
do un lavoro costante di revisione, aggiornamento, approfondimen-
to e chiarificazione da parte di Hegel. Come nel caso delle lezioni su
manoscritto, anche quelle condotte su compendio offrono una prova
del modo in cui Hegel lavora filosoficamente a lezione, impegnando-
si, al pari di Fichte e Schelling, a ripensare filosoficamente la forma
‘lezione’, ossia il problema stesso dell’insegnamento e dell’appren-
dimento della filosofia come sapere. E evidente, infatti, come Hegel
non separi mai (a differenza di Kant) 'indagine filosofica dall’inse-

%2 Engz, p. 23; trad. it., p. LXXV.

23 Sull’importanza, per Hegel, dell’interazione con gli studenti si consideri

cio che scrive a Frommann nel 1816, per una cattedra di filosofia a Jena: «La
mia prima esperienza d’insegnamento a Jena, lo so perché I'ho sentito di-
re, vi ha lasciato qualche pregiudizio nei miei confronti. Certo, allora ero un
principiante, non avevo ancora le idee ben chiare, e nelle esposizioni orali
ero legato alla lettura dei miei appunti. Ma i quasi 8 anni di apprendistato al
Ginnasio, dove si € in costante interazione con i propri uditori e dove I'esser
capiti e 'esser chiari diventa necessita primaria, mi hanno conferito rispetto
a quel tempo una perfetta scioltezza» (Briefe II, p. 73; trad. it. II, p. 291; cita-
to in Giuspoli, Formazione e mediazione del sapere, pp. 164-165 (n. 18), testo
a cui si rimanda per un approfondimento delle modalita di insegnamento
adottate da Hegel nei diversi contesti educativi).

142



gnamento, mettendo costantemente alla prova non solo il contenu-
to di una disciplina filosofica, ma anche, piu in generale, il funziona-
mento e la tenuta della filosofia in quanto sistema.

Cio che preme sottolineare ora ¢ la dirompenza del modo in cui
Hegel incarna questa esigenza epocale. Invece di scansare il rischio
di sclerotizzare la filosofia nei suoi esiti, perfezionando, ad esempio,
una modalita socratica della lezione, Hegel compie un gesto che sem-
brerebbe piu vicino alla tradizione scolastica che al nuovo spirito ri-
formatore del tempo: scrive un compendio costituito da paragrafi
densissimi, all’apparenza astratti e di difficile comprensione, ripren-
dendo una forma che molti avevano ormai abbandonato. Assumen-
dosi 'onere di redigere un manuale, Hegel avanza una richiesta con-
trointuitiva e radicale al testo: esigere che nella massima esteriorita
della forma compendiaria il testo non si storicizzi (nel senso di diven-
tare qualcosa di historisch), ma sia filosofia, mantenendo intatta la vi-
talita del pensare che Fichte e Schelling tendevano invece ad affidare
alla pratica orale. Nella trattazione filosofica della filosofia Hegel non
contrappone strettamente scrittura e oralita, come se quest’ultima
fosse la dimensione autentica della dialettica filosofica, da valorizzare
in quanto meno esposta al rischio di irrigidirsi in formule e perdere
la propria vitalita; lavora invece, dall’interno, al fatto che la filosofia
stessa appare nel suo discorso come un che di storico, ossia ha la forma
di un sapere che ha il proprio storico, e lo sa come storico

Hegel si mostra consapevole della posta in gioco di questa diffe-
renza rispetto a Kant, Fichte e Schelling®, e della difficolta che essa
comporta, gia in una lettera che scrive a Niethammer del 20 maggio

234

Cf. VMS, p. 247; trad. it., p. 33: «Dovro dunque mostrare innanzitutto la
connessione di tutte le scienze fra di loro e Poggettivita che questa intima
unita organica ottiene attraverso 'organizzazione esterna delle universita.
In un certo modo questo abbozzo potrebbe tenere il luogo di enciclopedia
delle scienze. Visto pero6 che considerero le scienze non da un punto di vi-
sta puro, ma sempre in riferimento allo scopo del mio corso, non ci si deve
attendere un sistema di conoscenze dedotto in modo rigoroso dai principi
piu alti. Non posso certo pretendere, con queste lezioni, di esaurire il mio
argomento».

143



1808. A Bamberga, a proposito della preparazione di un manuale, os-

serva che
una vecchia logica che contenesse contemporaneamente i preliminari
e le indicazioni per un ulteriore progresso e delle opinioni a riguardo
[die Anfdnge und Hinweisungen auf weiteres Fortschreiten], la si pud
come si suol dire, pensare, e al primo sguardo sembrerebbe la cosa
piu idonea a quanto si richiede. Solo Fichte poteva tenere un corso su
Platner, cioé su ogni § poteva dire una cosa completamente diversa di
quel che era scritto in detto § e cosi era capace di demolirlo del tutto;
ma io vorrei vedere il compendio che egli avrebbe scritto per queste
lezioni. Terrei volentieri dei corsi simili su qualsiasi compendio
logico, ma come dovrei amalgamare il vecchio e il passaggio verso
il nuovo, cioé a dire il negativo del vecchio ed il nuovo positivo, per
essere generalmente valido come manuale — su questo non saprei

ancora farmi un’opinione®>.

Nel brano riportato, Hegel da notizia della abilita che Fichte - pri-
ma di sospendere la prassi di lavorare sui compendi — aveva di «dire
una cosa completamente diversa di quel che era scritto in detto § e
cosi era capace di demolirlo del tutto»®¢, configurando cosi, kantia-
namente, il lavoro filosofico al modo di un agone contro un testo in
cui si sclerotizza un sapere che risulta non piu adeguato al tempo in
cui viene presentato a lezione. Proprio a questa altezza, pero, Hegel
pone un problema che né Kant né Schelling sembravano aver artico-
lato. Se ¢ innegabile che qui Hegel sta discutendo in prima battuta
dei manuali per i ginnasi — che presentano delle specificita proprie e
sembrano strutturalmente inadatti a presentare adeguatamente una
nuova scienza®’ -, segnalando, al contempo, la sua incapacita, nel
1808, a fornire una soluzione alla questione, le difficolta che prospet-

25 Briefe I, p. 229; trad. it. [, p. 352.

26 Jbidem. Hegel si riferisce al testo di E. Platner, Philosophische Aphori-
smen nebst einigen Anleitungen zur Philosophischen Geschichte, Leipzig 1773.
Il testo — gia usato da K.L. Reinhold e K.C.E. Schmid - viene impiegato da
Fichte a Jena (dal 1794-95 al 1799, poiché gli studenti trovavano troppo dif-
ficili le lezioni sulla Dottrina della scienza), e a Berlino (1801-02, 1812-13).

#7 Lalettera a Niethammer prosegue con I'affermazione per cui «una nuo-

va scienza non puo essere esposta in un manuale per ginnasi. Agli inse-
gnanti non si puo dare nelle mani un libro che a loro sarebbe estraneo quan-

144



ta sembrano valere anche all’'universita, dove «la particolarita é piu
facilmente ammessa»®*.

In questione ¢ anzitutto come si possa compiere un passaggio ne-
gativo che va dal vecchio e porta al positivo, nuovo, nei termini di
un lavoro specificamente dialettico?. Detto altrimenti: in che modo
é possibile lavorare sui contenuti oltre ’alternativa, presente, tra una
scienza passata ricca di contenuti ma incapace di agire sul reale, da
una parte, e quelle forme di filosofare che consistono perlopiu nell’e-
sercizio del proprio giudizio, incapaci, a loro volta, di intervenire ve-
ramente sulle dinamiche del tempo di crisi, dall’altra? La sfida per
Hegel € chiara: «vedere il compendio che egli [Fichte] avrebbe scrit-
to per queste lezioni»**.

Hegel appare pienamente consapevole delle difficolta di una si-
mile impresa. Anzitutto, afferma che la presentazione di una nuova
scienza in un manuale per 'insegnamento sia una mossa problema-
tica, perché risulterebbe necessariamente qualcosa di estraneo tanto
agli studenti quanto ai docenti che dovrebbero insegnarla — soprat-
tutto al Ginnasio®*!. In secondo luogo, ritiene che sia necessario aver
gia elaborato in modo completo ’esposizione scientifica della disci-
plina, da cui poter poi realizzare un manuale per presentarne le sin-
gole parti. Una simile convinzione non sara pero seguita, nei fatti, da

to agli alunni e che non potrebbe contenere, come compendio, i necessari
sviluppi che portano a compimento la visione d’insieme» (Ibidem).

28 Ibidem.

% Sul lavoro di integrazione del vecchio nel lavoro critico di appropriazio-

ne dei contenuti spirituali, e dunque nella definizione del discorso filosofi-
co nella sua specificita, si veda quanto Hegel afferma eloquentemente nel
Discorso del 29 settembre 1809: «Ma la saggezza del governo, al di sopra di
questo aiuto che puo sembrare facile, soddisfa nel modo pil autentico il bi-
sogno del tempo [Bediirfnis der Zeit], ponendo I’antico in un nuovo rapporto
con il tutto, e cosi ne conserva essenziale tanto quanto lo trasforma e lo rin-
nova [das Alte in ein neues Verhdltnis zu dem Ganzen setzt und dadurch das
Wesentliche desselben ebensosehr erhdlt, als sie es verdndert und erneuert]»
(SB, p. 456; trad. it., p. 41).

20 Briefe I, p. 229; trad. it. [, p. 352.

21 Briefe I, p. 230; trad. it., I p. 352.

145



Hegel nella sua elaborazione del compendio. Non solo si trovera per
molti anni a fare lezione senza poter contare sul suo compendio, ma
soprattutto riuscira a pubblicare 1’Enciclopedia nel 1817 senza aver
sviluppato prima, in modo completo, la trattazione scientifica del si-
stema.

A cio si lega necessariamente un diverso significato assegnato
all’oralita. Nella Prefazione alla seconda edizione dell’Enciclopedia, si
legge che compito dell’opera e «servire come un testo per le lezioni
che debba ricevere la sua necessaria esplicazione attraverso I’esposi-
zione orale»*?. Il dettaglio é riservato alla presentazione orale, il cui
chiarimento é definito come qualcosa di necessario. Nella prima edi-
zione, il ruolo del chiarimento orale é riconosciuto per la concezione
del progetto addirittura rispetto al titolo dell’impresa: «il titolo deve
indicare da un lato I’ambito di un intero, dall’altro I'intenzione di ri-
servare il particolare alla esposizione orale»??. Rispetto al significa-
to che l'oralita assume nella performance di chi corregge la scrittura
di altri (come Kant), il suo ruolo emerge pero, nel caso hegeliano, da
un testo che deve mostrarsi esso stesso in grado di giustificare fino in
fondo il concetto di filosofia che la sua pratica realizza.

La tesi che si intende dimostrare nei prossimi capitoli e che un’os-
servazione di questo genere — che apre a dei problemi che non si po-
nevano né Kant, né Schelling sul processo del Darstellen, e che ha
degli effetti sul modo in cui la filosofia come discorso ¢ in grado di
rendere conto del proprio essere un sapere che viene performato - &
presa in carico in un testo che sa di essere un compendio per le lezioni
e sa che la sua esposizione é una Darstellung — tanto come ostensione

%2 Eng, p. 5; trad. it., p. LXVIIL
3 Engz, p. 23; trad. it., p. LXXV.

146



quanto come performance pubblica?!; un testo, dunque, che pensa la
propria esecuzione*®.

La sfida urgente diventa allora pensare come funziona questa ri-
chiesta fatta a un testo e in che modo questa decisione impone un ri-
pensamento radicale del rapporto tra razionale e storico, laddove lo
storico é la forma che la filosofia stessa si da per renderne conto cri-
ticamente della propria forma. Rispondere a queste domande richie-
dera un lavoro di analisi del testo enciclopedico per far emergere co-
me esso incarni in modo inedito antinomia della filosofia. Lavorare
sulla presentazione del progetto teorico dell’Enciclopedia, sulla sua
peculiare eccentricita (capitolo secondo), consentira poi di esamina-
re piu da vicino il funzionamento del testo, individuando e mettendo
alla prova la cornice teorica presentata, per valutare fino a che pun-
to sia capace di giustificare la definizione della filosofia che emerge
nell’esecuzione del discorso filosofico (capitolo terzo).

24 Un discorso analogo sembra valere anche per i Lineamenti di filosofia

del diritto, testo che pero non costituisce 'oggetto della presente ricerca. Su
questo cfr. Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 335: «Solo a partire dalla prima le-
zione tenuta a Heidelberg (1817/18) la filosofia del diritto di Hegel & stata
tramandata integralmente. In quell’occasione, Hegel la espose dettando ini-
zialmente dei paragrafi, che poi spiegava con libere esposizioni orali (GW
26,1; V 1). Questo metodo lo segui anche nella sua prima lezione berlinese
del 1818/19, cioé subito dopo il suo arrivo a Berlino (GW 26,1; V 1.267-280).
Tuttavia, al piu tardi all’inizio del 1819, decise di pubblicare, dopo I’Enciclo-
pedia, un ulteriore compendio per le sue lezioni: i Lineamenti della filosofia
del diritto [...]. Nella lezione del 1819/20, per quanto si puo desumere dai due
manoscritti pervenutici (GW 26,1), Hegel aveva gia rinunciato ai dettati;
dopo la pubblicazione dei Lineamenti, non dettd pit (manoscritti [anonimo
1821/22], Hotho [1822/23] e Griesheim [1824/25])».

25 1] termine si avvicina al tedesco Vollzug, che si associa a Vollziehung,

Ausfithrung, Durchfiihrung, Erfiillung, Erledigung, Verwirklichung, Exekution,
Realisierung. Secondo quanto stipulato nelle pagine introduttive, attraverso
il concetto di ‘esecuzione’ intendo indagare il modo in cui la filosofia, nella
forma che si da come testo enciclopedico, si fa carico della sua trasmissione
come sapere che puo essere partecipato, insegnato e imparato (lato esterno
dell’antinomia), nel medesimo processo attraverso cui si espone e si
dimostra (lato interno).

147






CAPITOLO SECONDO
L’ENCICLOPEDIA DELLE SCIENZE FILOSOFICHE -
IN COMPENDIO

Questo resta per me la spina nella carne del mio insegnamento.

Non posso quasi mai cavarmela senza ricorrere allo speculativo,

pur avvertendone la difficolta [...]. Proprio questo punto del
Gutachten contro lo speculativo si ritorce anzitutto contro me stesso,
perché non so cavarmela né con esso (a causa della natura

degli scolari) né senza (a causa della mia natura)**

Introduzione

L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio di Hegel co-
stituisce un’operazione teorica tutt’altro che scontata nel contesto
in cui viene elaborata e pubblicata, sia ad Heidelberg nel 1817, sia a
Berlino nel 1827 e 1830. Se si considera anzitutto il modo in cui He-
gel presenta preliminarmente il progetto teorico che la informa, la
sua singolarita si lascia evidenziare sotto tre aspetti principali, che il
presente capitolo intende mettere a tema. In primo luogo, essa non
si colloca in continuita lineare con i modi, spesso divergenti, in cui
la tradizione aveva inteso il genere enciclopedico (1). In secondo luo-
go, risulta tutt’altro che privo di tensioni il modo in cui essa tiene in-

46 Lettera a Niethammer del 20 dicembre 1812, Briefe I, p. 428; trad. it. II,
pp. 210-211.

149



sieme — o pretende di tenere insieme — due elementi annunciati sin
dalla Prefazione: da un lato, la funzione di compendio destinato all’in-
segnamento; dall’altro, la pretesa di essere al contempo filosofia in
senso proprio (2). Questa compresenza, come si vedra analizzando le
principali interpretazioni avanzate dalla critica contemporanea (2.1),
é raramente tematizzata come problema filosofico, ovvero come no-
do che investe la struttura stessa della filosofia e riguarda la sua anti-
nomia costitutiva. Infine, il modo in cui Hegel concepisce e rielabora
I’Enciclopedia subisce delle variazioni dalle lezioni di Norimberga a
quelle di Heidelberg e Berlino, introducendo elementi di discontinui-
ta e trasformazione teorica che appaiono significative (2.2).

La discussione di alcune obiezioni preliminari alla possibilita di
considerare 1’Enciclopedia come progetto filosoficamente rilevante —
e non come semplice manuale sistematizzante — permette di guada-
gnare alcuni elementi fondamentali per comprendere la radicalita e
Peccentricita di quest’opera rispetto al panorama coevo (3). Consi-
derare come, gia nella semplice presentazione del progetto teorico
dell’Enciclopedia, si complichi significativamente il rapporto tra ra-
zionale e storico (historisch) della filosofia, consentira poi, nel prossi-
mo capitolo, di esaminare il modo in cui il testo assuma su di sé tale
rapporto e lo sviluppi criticamente, in forma immanente, nel suo or-
ganizzarsi come sapere.

1. Questioni preliminari

1.1 Enciclopedia ed enciclopedie

Il riferimento all’‘enciclopedia’, come concetto dal cui esame af-
frontare la domanda sul discorso filosofico berlinese, presenta alcune
difficolta strutturali, che derivano dalla molteplicita dei suoi referenti
storici e teorici. In eta illuministica, 'enciclopedia si configura come
un progetto di riforma dell’organizzazione dei saperi e dei loro ogget-
ti: non solo raccolta sistematica delle conoscenze, ma anche spazio di
ripensamento critico e di riflessione sulle relazioni che attraversano
e definiscono tali saperi. Essa si situa in una tensione costante tra im-
pulsi divergenti di sistematizzazione e particolarizzazione: funziona

150



come «una raccolta di saperi che devono risultare connessi tra loro
nella conoscenza di un singolo individuo, in contrasto con i sistemi
che funzionano attraverso indici (come i dizionari), strumenti di ri-
ferimento secondari destinati a conservare informazioni esterne alla
mente per un recupero selettivo da parte di persone diverse»¥.

Sotto il medesimo termine si raccolgono, da una parte, proget-
ti di tipo ‘positivistico’ come 1’Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné
des Sciences, des Arts et des Métiers (1751-1772) di Diderot e d’Alem-
bert — una presentazione aggiornata delle conoscenze rivolta a uno
spazio pubblico sensibile a questioni tecnologiche, scientifiche e po-
litiche — e I’Encyclopedia Britannica: or, A Dictionary of Arts, Sciences,
and Miscellaneous Literature (1768-1860)*** scozzese, che presentava
sistemi di diverse scienze individuali — ai quali erano associate brevi
voci esplicative sui termini, oppure rinvii incrociati — coerentemente
all’enfasi posta dall' Tlluminismo Scozzese sull’esigenza di diffusione,
trasmissione delle conoscenze ad un pubblico pitt ampio (all’interno
di un’ideale Repubblica delle Lettere)¥.

In contrasto con queste enciclopedie, orientate, pure nelle loro
differenze®’, principalmente ai contenuti e all’affermazione di una

#7 T. Rajan, In the Wake of Cultural Studies: Globalization, Theory, and the
University, «Diacritics», 31 (3), Fall 2001, pp. 67-88, p. 68. Sulla storia dell’en-
ciclopedia (o, meglio, delle enciclopedie) cfr. R. Collison, Encyclopaedias:
Their History Throughout the Ages, New York, Hafner, 1966.

28 Encyclopedia Britannica: or, A Dictionary of Arts, Sciences, and Miscel-

laneous Literature; Enlarged and Improved, fifth edition, Vol. 1, Edinburgh,
Constable and Company, 1817.

#9 Su questo cfr. R. Yeo, Encyclopaedic Visions: Scientific Dictionaries and

Enlightenment Culture, Cambridge, Cambridge University Press, 2001, pp.
173-174.

%0 L’Encyclopédie francese funzionava secondo lemmi raccolti in ordine al-

fabetico. A proposito della sua fruizione, nel tempo si verifico il fatto che «la
suddivisione del sapere in voci alfabetiche redatte da mani diverse pose le
basi per una strumentalizzazione e un’esternalizzazione del sapere» (Rajan,
The Encyclopedia and the University of Theory, p. 339). L’ordine alfabetico &
tutt’altro che inedito nella storia del pensiero, basti pensare al Lexicon uni-
versale di Johann Jacob Hoffmann (1677-1683). La Encyclopedia Britannica

151



nuova concezione scientifico-positiva del sapere, il termine ‘enciclo-
pedia’ viene anche a designare, soprattutto in ambito romantico tede-
sco e inglese, un progetto metodologico: la messa in questione critica
dell’ordine del sapere alla luce della sua «interconnessione dissemi-
nativa e incompletezza»®. E in questo senso che Novalis, nell’ Allge-
meines Brouillon. Materiali per 'enciclopedistica (1798-1799), mostra
come lenciclopedizzazione di una scienza avvenga impiegando tut-
te le altre scienze per svilupparne una specifica, e riflettendo sulla
sua rilevanza per la determinazione e comprensione di tutte le altre
scienze??

Entrambe le tendenze, quella sistematico-positivistica e quella
critico-metodologica, danno forma a concezioni del sapere che si ri-
flettono in differenti politiche universitarie e filosofiche, da Fichte
a Friedrich Schlegel, da Novalis a Schelling, a Hegel stesso, come si
mostrera nella parte seconda dello studio, in cui si esaminera come
il concetto di filosofia che emerge nel periodo berlinese di Hegel or-
ganizza un nuovo spazio per la formazione delle soggettivita. In que-
sta sede, tuttavia, interessa prima di tutto mettere in evidenza alcune
difficolta preliminari, che consentono di far emergere I’eccezionalita
del progetto hegeliano rispetto alla tradizione. Tali difficolta deriva-
no anzitutto dalla polisemia del termine ‘enciclopedia’, attestata gia
nell’'uso rinascimentale; basti pensare al significato attribuitogli da

reintroduce invece ’ordine sistematico, ma la sistematicitd non ¢ la ricon-
duzione a una uni-totalita bensi rimanda alla compresenza di diversi siste-
mi, diverse discipline.

251

Rajan, The Encyclopedia and the University of Theory, p. 336.
%2 Come mostra T. Rajan, il principio all’opera in Novalis non & «cio che
Bataille chiama I’economia ristretta dei campi, intesi come “operazioni par-
ticolari con fini limitati”, ma un’economia generale, in cui un fenomeno o
una disciplina non puo essere studiato come “un sistema operativo isola-
bile”» (ivi, p. 336; G. Bataille, The Accursed Share: Volume One, trad. Robert
Hurley, New York, Zone Books, 1988, pp. 19-22). Su questo si vedano D. S.
Ferris, The Question of a Science: Encyclopedistic Romanticism, «The Word-
sworth Circle», 35 (1), 2004, pp. 2-6, e soprattutto il contributo di T. Rajan,
che suggerisce una possibile vicinanza tra il progetto romantico di un’enci-
clopedia e quello hegeliano.

152



Poliziano (orbis doctrinae, orbis disciplinarum), che rinvia a una siste-
mazione dei saperi quasi del tutto priva dell’eco greca dell’ éyxvkAiog
moudeia, ossia dell’insegnamento corale®”.

Accanto a questa opacita etimologica, si segnalano almeno due
ordini di problemi.

Il primo riguarda la relazione tutt’altro che immediata tra enci-
clopedia e la paideia contenuta nel termine: questo ‘intero’ circolare
delle conoscenze presuppone un minimo di omogeneita interna tra
le parti e offre «una sintesi a partire da quella che sa essere un’ete-
rogeneita, una pluralita dei processi della conoscenza»**. La storia
dell’enciclopedia &, infatti, una storia di revisioni e perfezionamen-
ti che riflette gli interessi teorici e scientifici di chi vi lavora (Alsted,
Leibniz...)**. Tra i primi a concepirla come strumento didattico-pe-
dagogico sono J. Chr. Lange, nella sua Protheoria eruditionis huma-
nae universae: Oder Fragen von der Gelehrsamkeit der Menschen ins
gemein (1706), e Sulzer nel Kurzer Begriff aller Wissenschaften und
andern Theilen der Gelehrsamkeit (1745). Ma ¢ Alexander Gottlieb
Baumgarten, nella Sciagraphia Encyclopaediae Philosophicae (1769), a
codificarla esplicitamente come supporto all’insegnamento universi-
tario: un’opera destinata ai principianti, affinché abbiano una visione
d’insieme utile a orientare uno studio specialistico.

Il secondo problema, che verra affrontato piu nel dettaglio nel se-
guito del capitolo, concerne 'impiego polisemico e non sempre co-

23 Sul tema, un lavoro degno di nota é U. Dierse, Enzyklopddie. Zur Ge-

schichte eines philosophischen und wissenschaftstheoretischen Begriffs, «Ar-
chiv fur Begriffsgeschichte», Supplementheft 2, Bonn, Bouvier Verlag Her-
bert Grundmann, 1977. Il volume rappresenta uno degli strumenti piu
dettagliati per approfondire la storia dell’enciclopedia come organizzazione
dei saperi e come organizzazione filosofica del sapere.

4 Siveda la voce Enciclopedia curata da A. Salsano in Enciclopedia. Volume
primo, Torino, Einaudi, 1977, p. 3.

»5  Cogitata quaedam de Ratione perficiendi et emendandi Encyclopaediam

Alstedii, Akad. — Ausg. Reihe 6, vol. 2, pp. 394-397. Sul valore di Alsted per
il dibattito attuale sull’organizzazione delle discipline, si veda I. Valbusa,
La forma dell’enciclopedia. Una valutazione della prospettiva di J.H. Alsted,
Trento, Verifiche, 2008.

153



erente del termine tra la fine del Settecento e I'inizio dell’Ottocento,
nella tradizione precedente a Hegel, e da Hegel stesso. Un caso em-
blematico in tal senso é I'uso che Kant fa del termine: da una parte,
nel significato prevalente, ’enciclopedia é assimilata da Kant al si-
stema, un tutto organizzato secondo un’idea unitaria e articolato in-
ternamente: un’articulatio, non coacervatio delle parti che crescono
internamente (per intussusceptionem) e non esternamente (per appo-
sitionem)®®. In tale equiparazione, pure non inedita, stupisce anzi-
tutto il fatto che Kant ritenga l'esistenza di una tale organizzazione
del sapere qualcosa di evidente, quando, per esempio, nel §79 della
Critica del Giudizio, discutendo del ruolo della teleologia all’interno
del sistema della scienza, afferma che ogni scienza deve avere il suo
posto determinato nell’enciclopedia di tutte le scienze. D’altra parte,
pero, Kant utilizza il termine anche in senso critico-negativo, per ri-
ferirsi a una mera aggregazione esterna di saperi: una rapsodia di co-
noscenze, priva di necessita sistematica, e non 'unita architettonica
del sapere.

Sintomatica di questa ambivalenza &, ad esempio, la vicenda stes-
sa del titolo dell’opera di Johann Georg Heinrich Feder, Grundrif} der
Philosophischen Wissenschaften nebst der nothigen Geschichte zum Ge-
brauch seiner Zuhérer (Coburg 1767, 1769), che Kant utilizza come ba-
se per le sue Lezioni sull’Enciclopedia filosofica, preferendolo ad altri
compendi. La storia editoriale del titolo e rivelatrice dell’epoca e del-
la flessibilita semantica di termini tedeschi come Enzyklopddie, En-
twurf, Grundrif3. L’editore dell’opera di Feder propone inizialmente il
termine Enzyklopddie al posto del pit neutro Entwurf, motivando la
scelta con ragioni di mercato: le enciclopedie vanno di pit. L’accordo
finale ricade su Grundrif3, confermando l'oscillazione e la sovrappo-
sizione tra termini che, nella seconda meta del XVIII secolo, designa-
no in modo fluido opere di sintesi e compendio. In un’epoca in cui,
come osserva Ulrich Dierse, « Grundrif}’, ‘Entwurf’, ‘Enzyklopadie’
sembrano termini intercambiabili e utilizzabili allo stesso modo per
tutti i testi compendiosi»?*’, appare significativo che Kant scelga pro-

»6 KrV, A833/B861; trad. it., 1169.
»7 Dierse, Enzyklopddie, p. X.

154



prio un Grundrif3 per strutturare il suo corso sull’enciclopedia filoso-
fica, segno di un uso del termine Enzyklopddie tutt’altro che univoco,
bensi stratificato ed ambivalente — com’era gia nell’opera di Diderot
e d’Alembert.

L’uso kantiano sembra infatti riflettere e sfruttare la doppia pro-
spettiva che informa l'organizzazione stessa dell’Encyclopédie, e che
trova la sua formulazione teorica nel Discours préliminaire di d’A-
lembert: da un lato, ’ambizione di ordinare il sapere umano (scienze,
arti, mestieri) secondo relazioni interne, fondate sulle facolta dell’a-
nimo umano; dall’altro, 'organizzazione materiale e funzionale dei
contenuti in forma di dizionario, secondo un ordine esterno e mecca-
nico, come quello alfabetico®®.

1.2 Enciclopedia filosofica

La difficolta non si appiana, né trova una chiarificazione univo-
ca, quando si tratta di Hegel?”. E sufficiente, a questo proposito, uno
p

28 Gia la Encyclopedia Britannica procede secondo un ordine non piu alfa-

betico. Come ricorda T. Rajan, il suo scopo € triplice: «la consolidazione di
nuovi ambiti destinati a configurarsi come scienze piuttosto che arti (quindi
la chimica al posto dell’alchimia), la professionalizzazione di tali ambiti, e la
specializzazione e disaggregazione delle discipline, che porta infine a quella
che Bourdieu definisce un’autonomizzazione dei campi, in contrasto con il
concetto stesso di circolo del sapere [circle of learning]» (The Encyclopedia
and the University of Theory, p. 336). Con I’Encyclopédie francese, 1’ Encyclo-
pedia Britannica condivideva l'esigenza di un’organizzazione dei saperi (e
dei loro oggetti) su nuove basi.

%9 Un peso rilevante puo essere stato giocato dalla recensione anonima,

attribuita poi a Friedrich Schleiermacher, delle Lezioni sul metodo dello stu-
dio accademico di Schelling, pubblicata nella «Jenaische Allgemeine Lite-
ratur-Zeitung», n. 96, 21 aprile 1804, col. 138: «Cosi anche le nostre finora
cosiddette enciclopedie, non guidate da un’idea del genere [cioe dall’idea
di esporre, almeno in forma di schema, un sistema di tutte le conoscenze e
delle loro connessioni], si sono sempre limitate a una trattazione empirica
di elementi particolari. Tuttavia, uno studioso che affronti scientificamente
questo tema non puo evitare il confronto; e sebbene probabilmente ognu-
no sara d’accordo con il sig. Schelling sul fatto che anche le organizzazioni

155



sguardo ai corsi da lui tenuti dopo il periodo jenese, a Norimberga, in
conformita con le direttive di riforma contenute nell’ Allgemeine Nor-
mativ der Einrichtung der Offentlichen Unterrichts-Anstalten in dem
Konigreiche, redatto da Immanuel Niethammer, sovrintendente alla
riorganizzazione del sistema scolastico in Baviera e amico di Hegel
fin dai tempi dello Stift. Nel quadro di questa riforma, I'attivita hege-
liana legata alla definizione delle discipline d’insegnamento conver-
ge nell’elaborazione di un’architettonica del sapere che prende il no-
me di «Enciclopedia filosofica» (Philosophische Enzyklopddie), come
presentazione didattica, in forma condensata, di contenuti filosofici
propri di diverse discipline mostrate secondo le loro relazioni e i loro
concetti, e principi, fondamentali.

Il primo aspetto da notare ¢ il titolo stesso che Hegel adotta per la
prima volta proprio sulla base del Normativ. Come mostrano Heinz
Kimmerle*® e Walter Jaeschke, infatti, «’annuncio in lingua tede-
sca per il semestre estivo del 1803 recita gia “Encyklopadie der Phi-
losophie Hr. Adj[unct] Kirsten und nach s. Handb. Hr. D. Hegel” -
tuttavia, come si evince dalle sue correzioni di successivi annunci,
queste traduzioni non sono di Hegel; egli annuncia “Philosophiae
universae delineationem”»*!. Nei semestri successivi, Hegel critica
apertamente la resa tedesca del titolo e, a Jena, continua ad annun-
ciare il proprio insegnamento in termini diversi: philosophiae spe-
culativae systema (1803/04), philosophiae systema universum (1804),
totam philosophiae scientiam (1804/05 e 1805) **. Manca dunque il

esterne delle scienze reali dovrebbero essere un fedele riflesso del loro nes-
so interno e naturale, nonostante finora la confusa mescolanza di elementi
eterogenei abbia impedito il libero sviluppo della loro vera configurazione
esterna, nondimeno tutti accoglieranno con favore il principio che ha indot-
to 'autore a tornare, in queste lezioni, al sistema stesso delle conoscenze».

20 Su questo si veda H. Kimmerle, Dokumente zu Hegels Jenaer Dozenten-

tdtigkeit (1801-1807), «Hegel-Studien», 4, 1967, pp. 21-99.
21 Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 201.

%2 La pubblicazione del sistema filosofico sotto forma di compendio per il
corso sull’Enciclopedia della filosofia viene annunciata per il semestre esti-
vo del 1803, ma rimandata. Nell’autunno 1804 Hegel scrive a Goethe di star

lavorando a una «trattazione puramente scientifica della filosofia», che in-

156



termine ‘enciclopedia’, che comparira solo a Norimberga (1808-1816),
al Ginnasio.

La variazione terminologica — che porta Hegel ad accogliere a
Norimberga proprio quel termine che a Jena aveva sistematicamente
evitato — sembra suggerire una possibile spiegazione del termine ‘en-
ciclopedia’: Hegel concepisce il proprio insegnamento universitario
come esposizione di un sistema scientifico, mentre al Ginnasio pri-
vilegia una finalita prettamente didattica. In questo senso, ‘enciclo-
pedia’ sembrerebbe designare un progetto educativo e propedeutico
alla filosofia, piu che la filosofia stessa.

Vi sono, in effetti, buone ragioni per seguire questa linea interpre-
tativa, soprattutto se si considera la concezione che Hegel, da diret-
tore e docente ginnasiale di filosofia, aveva dell’insegnamento gin-
nasiale. Per Hegel, la funzione formativa e introduttiva assume un
ruolo centrale nell’attivita didattica. Dal punto di vista metodologico
e didattico, condivideva l'obiettivo generale dell’insegnamento filo-
sofico formulato nella recente normativa scolastica (il Normativ), os-
sia fornire agli studenti una «introduzione allo studio speculativo del-
le idee»**: vale a dire, «condurli, attraverso l’esercizio graduale, fino
al punto in cui siano maturi per lo studio sistematico della filosofia,
con cui inizia I'insegnamento universitario»®*.

Cio si osserva in maniera evidente nelle sue esposizioni di logica.
Per Hegel, la logica ha, secondo la forma, tre lati: 1. quello astratto o
intellettuale; 2. quello dialettico o negativamente razionale; 3. quello
speculativo o positivamente razionale. I primi due corrispondono al
compito dell’insegnamento ginnasiale, in cui si tratta, da un lato, di
imparare a concentrare I’attenzione su un oggetto secondo le sue de-
terminazioni, isolando ciascuna di esse; dall’altro, di comprenderne

tende terminare per l'inverno, in vista delle lezioni (Briefe I, p. 95; trad. it. I,
p- 193). Lo stesso si ripetera anche nel semestre estivo del 1805.

263

F.I. Niethammer, Allgemeines Normativ der Einrichtung der offentlichen
Unterrichtsanstalten in dem Konigreiche, in 1d., Philantropismus -
Humanismus. Texte zur Schulreform, a cura di W. Hillebrecht, Weinheim/
Berlin/Basel, 1968, pp. 46-67, p. 50.

264

Ivi, p. 65.

157



la natura, poiché essa non si esaurisce nell’anatomizzazione delle sue
determinazioni, ma implica il riconoscimento della loro natura dia-
lettica, del loro passare e dissolversi, in cui ogni finito si dissolve: la
comprensione dei «concetti nel loro passare [Ubergehen] e nel loro
dissolvimento»®. Il terzo lato, quello speculativo, rappresenta I'uni-
ta dei primi due e la loro ricomprensione. Mostrando I’identita del
diverso e la non-coincidenza a sé dell’identico, esso consente di pen-
sare la totalita del processo di determinazione nella sua dinamica in-
terna, ovvero nelle contraddizioni in cui 'oggetto appare come il suo
altro rispetto alla sua identita, e che é invece ci0 in cui e tramite cui
esso si determina per cio che e.

Ci sono pero due limiti in una simile proposta interpretativa, che
dall’uso ginnasiale dell’Enciclopedia — come testo apparentemente fi-
nalizzato a preparare il pensiero speculativo che si impara all’univer-
sita — intende trarre conclusioni per la comprensione tout court della
funzione che I’Enciclopedia avrebbe all'Universita. Il primo concer-
ne un fraintendimento su cio che propriamente accade al Ginnasio,
che diviene problematico se si considera una tensione interna alla ri-
flessione hegeliana sull’insegnamento della filosofia in quel contesto.
Un documento particolarmente rilevante, a tal proposito, € la sezione
Metodo del Privatgutachten a Immanuel Niethammer del 23 ottobre
1812 (Sull’insegnamento della filosofia nel ginnasio). In questo docu-
mento Hegel difende, al contrario, la dimensione necessariamente
sistematica della filosofia, il suo carattere scientifico, e sostiene che
essa deve poter essere appresa e insegnata, senza essere ridotta a un
mero esercizio formale privo di contenuto o ad un insieme inerme
di nozioni. La portata di queste osservazioni supera pero l'occasio-
ne immediata per cui sono formulate, fino a costituire una riflessione

%5 Enc. Ns. 1812-1813 A., §8 A, citato in Giuspoli, Verso la «Scienza della lo-
gica», p. 72. Come ricorda Giuspoli, & 'oggetto stesso a reagire a un tale at-
teggiamento conoscitivo e a superarne la limitatezza mostrando di consi-
stere, in quanto concreto, in una innumerevole quantita di determinatezze.
Per un approfondimento dell’insegnamento hegeliano a Norimberga, della
configurazione del percorso di formazione filosofica ginnasiale, e del lavoro
hegeliano di costituzione del sistema, si rimanda inoltre a Giuspoli, Forma-
zione e mediazione del sapere, in particolare p. 172s.

158



sulla filosofia in quanto tale. Si tratta infatti di affermazioni dal valo-
re ancipite, se non paradossale: esse sono autenticamente filosofiche,
ma sembrano non poter valere all’interno del Ginnasio*¢, che per
sua natura dovrebbe limitarsi a una funzione propedeutica rispetto
all'insegnamento universitario del pensiero speculativo.

Questa tensione si riflette, e si fonda, nella prassi didattica hege-
liana. Nonostante Hegel sottolinei la necessita di attenersi, a livel-
lo ginnasiale, all’elemento intellettuale e in un secondo momento a
quello dialettico, tralasciando quello speculativo per agevolare I’ap-
prendimento, tale indicazione viene inevitabilmente disattesa. Come
ha mostrato Paolo Giuspoli nei suoi contributi dedicati al tema, I’a-
nalisi dei corsi ginnasiali di Hegel rivela che la presentazione delle
distinzioni intellettuali &€ quasi sempre accompagnata dalla «descri-
zione della particolarita del movimento dialettico che costituisce la

26 Cfr. a questo proposito SB, pp. 829-830; trad. it., p. 107: «Le scienze filo-
sofiche contengono dei propri oggetti pensieri universali veri; esse sono il
prodotto risultante dal lavoro dei geni pensanti di tutti i tempi; questi pen-
sieri veri superano cio che un giovane non istruito produce col proprio pen-
siero di quanto quella massa di lavoro geniale supera la fatica di questo gio-
vane. Il rappresentare originario e proprio che la gioventu attua intorno agli
oggetti essenziali € in parte ancora misero e vuoto, ma in parte, nella sua
parte infinitamente maggiore, & opinione, illusione, imperfezione, incertezza,
indeterminatezza. Per mezzo dell’apprender, al posto di quelle illusioni su-
bentra la verita. Una volta che la mente & piena di pensieri, allora soltan-
to ha la possibilita di fare avanzare essa stessa la scienza e di conquistarvi
un’autentica originalita; non si ha tuttavia niente a che fare con cio negli
istituti pubblici di istruzione e specialmente nei ginnasi, e bisogna bensi
orientare lo studio filosofico verso un altro obiettivo, che cioe, per mezzo di
esso, si impari qualcosa, 1'ignoranza venga cacciata, la testa vuota venga ri-
empita di pensieri e di contenuto, e che venga eliminata quella caratteristica
naturale del pensiero che & I'accidentalita, ’arbitrio, la particolarita dell’opi-
nione». Dal passo riportato sembra si possa ragionevolmente ritenere che
le osservazioni sulla filosofia e la sua insegnabilita proposte da Hegel nel
Privatgutachten sopravanzino il contesto del Ginnasio e riguardino questio-
ni piu generali sullo statuto della filosofia, per ritornare solo in un secon-
do momento sullo scopo piu circoscritto dell’insegnamento della filosofia
al Ginnasio.

159



natura di ogni singola determinazione del pensare»®’. Ancora piu

significativa é 'inclusione, obliqua, dell’elemento speculativo, che si
manifesta sotto forma di un costante rinvio all’intero del sapere che
anima e struttura il processo della sua articolazione. Due sono, in
particolare, i principi fondamentali che lo rendono operativo: «1) un
nucleo razionale, che rimane immutato nel mutare delle determina-
zioni specifiche che ne manifestano il contenuto determinato; 2) dei
principi metacategoriali che, come linfa vitale, fluidificano ogni prin-
cipio di calcificazione intellettuale o di cristallizzazione di una parte
di contro all’attivita dell’intero»?®.

In tal senso, si registrano, gia nel contesto del Ginnasio, alcune
tensioni fondamentali che implicano delle conseguenze rilevanti per
la comprensione della complessita ed eccentricita del progetto he-
geliano. Da una parte, I’Enciclopedia per il Ginnasio «non puod com-
prendere altro che 'universale contenuto della filosofia, ossia i concetti
fondamentali e i principi delle sue scienze speciali»*” ed ¢ in certo
modo superflua «per il fatto che le scienze da considerarsi brevemen-
te nell’enciclopedia, di fatto sono state gia trattate, in gran parte, in
modo sufficientemente dettagliato»®”; dall’altra essa, in quanto offre
una «visione complessiva degli elementi»®”, & necessaria e opportu-
na per la terza classe al fine di avere una visione di insieme del tutto
filosofico.

La separazione tra il lato intellettuale e quello razionale (sia nega-
tivo che positivo) si rivela cosi, nella pratica, strutturalmente instabi-
le e sfuggente: un che di astratto, che per sua natura non puo essere
del tutto sorvegliato in filosofia. Se € vero che lo sviluppo pienamen-
te filosofico dell’aspetto speculativo esige una fatica ulteriore, ¢ al-
trettanto vero che la sua azione non puo essere semplicemente messa
tra parentesi: rimane, per cosi dire, «la spina nella carne»** dell’inse-
%7 Giuspoli, Verso la «Scienza della logica», p. 277.
%% Ibidem.

%9 SB, p. 826; trad. it., p. 103.
70 Ibidem.
o Ibidem.

2 Briefe I, p. 428; trad. it. II, p. 210.

160



gnamento. In tal senso, se qualcosa puo essere visto in continuita tra
Norimberga, Heidelberg e Berlino, non é tanto la presunta estendibi-
lita della considerazione dell’Enciclopedia come manuale non filoso-
fico, bensi la tensione tra intellettuale-astratto e razionale.

Accanto a questa dimensione di irresistibilita del razionale — che
impone di comprendere con piu attenzione la funzione dell’Enciclo-
pedia nel Ginnasio e ne mette in crisi una lettura semplicemente pe-
dagogica —, c’é un secondo elemento che invita alla cautela rispetto
all’ipotesi di considerare I’adozione del termine ‘enciclopedia’ a No-
rimberga come legata a scopi meramente didattici a fronte del rifiu-
to jenese di impiegare tale termine all’'universita: Hegel mantiene il
termine ‘enciclopedia’ anche a Heidelberg?® e a Berlino, cioe in quel
luogo — I'Universita — che per lui costituisce il vero spazio del fa-
re filosofia speculativa. Prima di affrontare il significato del ritorno,
all’Universita, di un titolo che inizialmente sembrava circoscritto alla
didattica propedeutica allo speculativo, ma che viene di fatto impie-
gato sia al Ginnasio sia all’'Universita per una presentazione sistema-
tica del tutto filosofico, occorre chiarire in che modo I’Enciclopedia
delle scienze filosofiche in compendio si discosti dalle precedenti enci-
clopedie?, sulla base di una specificita di non facile interpretazione.

3 Hegel ha annunciato quattro volte 'intenzione di tenere I'insegnamento
sull’Enciclopedia nella sua interezza, in occasioni speciali. Tra queste si ri-
corda il semestre invernale 1817/1818 quando tenne una lezione privata per
il principe svedese Gustav, e 'ultimo semestre a Heidelberg, con il seguen-
te annuncio: «Philosophie in ihrem gesamten systematischen fange: Prof.
Hegel, nach seinem Lehrbuche und erlduternden Diktaten». Sul tema si ve-
dano F. Nicolin, Hegel als Professor in Heidelberg. Aus den Akten der philo-
sophischen Fakultdt 1816—18, «Hegel-Studien», 2, 1963, pp. 71-98, p. 97s; O.
Poggeler, Nachschriften von Hegels Vorlesungen, p. 155s. 1d., Hegel und Hei-
delberg, «Hegel-Studien», 6, 1971, pp. 65-133.

4 Come ricordano W. Bonsiepen e K. Grotsch nella nota editoriale dell’e-

dizione dell’Enciclopedia del 1817 (Enz, p. 722), Hegel prende le distanze
dalle enciclopedie a lui contemporanee, come ad esempio C.A. Schaller, En-
cyclopddie und Methodologie der Wissenschaften, Magdeburgo 1812 — che
inizia con il trattamento delle scienze filosofiche (§§ 27-52) e, tra le scien-
ze storiche (§§ 53-90), include anche la araldica (§ 85) - o, ancora, L.H. Ja-
kob, Tabellarischer Abrif3 einer Encyklopddie aller Wissenschaften und Kiins-

161



2. L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio

2.1 Compendio per le lezioni e/o sistema?

Che cosa si possa intendere, filosoficamente, con ‘enciclopedia’ &
una questione pregnante che si fa avanti gia all’inizio della Prefazio-
ne alla seconda edizione dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in
compendio (1827), quando Hegel discute del titolo dell’opera e affer-
ma che

il titolo di una Enciclopedia doveva certo, inizialmente, lasciare
spazio ad una minore cogenza del metodo scientifico e ad una

disposizione esteriore della materia; ma la natura della cosa implica

che la connessione logica debba rimanere a fondamento?”.

Cio che, in linea teorica, avrebbe dovuto comportare una mino-
re cogenza nei rapporti concettuali — fino a configurarsi come un’e-
sposizione esteriore e ordinativa dei contenuti, secondo ’accezione
tradizionale di ‘enciclopedia’ - lascia invece spazio, in Hegel, a una
profonda rideterminazione. L’oggetto in questione, la filosofia, esi-
ge infatti, per la propria esposizione, una connessione logica inter-
na fondamentale, una dimostrazione della dinamica attraverso cui si
giustifica come filosofia e dimostra la propria specificita rispetto ad
altre scienze e pratiche. A questo primo dualismo - tra 'apparenza
di un ordinamento esterno e l'effettiva esigenza di un’esposizione lo-
gicamente necessaria — se ne aggiunge un secondo, piu problemati-
co perché piu originario: I’Enciclopedia hegeliana ¢ presentata come
un manuale destinato all’insegnamento, redatto nella forma del com-
pendio; contemporaneamente, secondo Hegel, essa «stabilisce una
nuova elaborazione della filosofia secondo un metodo che [...] verra
pure riconosciuto come I'unico vero, identico al contenuto»?.

Si tratta di una mera organizzazione formale di conoscenze, de-
stinata esclusivamente agli studenti? Oppure ¢ filosofia in senso pro-

te, Halle 1800, e W.T. Krug, Versuch einer Systematischen Enzyklopddie der
Wissenschaften, 3 parti, Wittenberg/Leipzig 1796, Jena 1797, Zillichau, 1809.

5 Engz, p. 5; trad. it., p. LXXVIIL
76 Engz, p. 23; trad. it., p. LXXV.

162



prio, filosofia in atto? Rappresenta essa il sistema della scienza? La
letteratura critica non ha mancato di confrontarsi con simili doman-
de. Le risposte variano considerevolmente e, piu che altrove, si ri-
scontra qui una certa tendenza a eludere il problema, o perlomeno
a porlo solo indirettamente — al massimo ex negativo, per contrasto
con cio che I’Enciclopedia non sembra essere esplicitamente, ossia
un’esposizione scientifica, necessaria, come lo &, per esempio, la Fe-
nomenologia dello spirito. Il confronto piu significativo rimane pero
quello con la Scienza della logica®”, la quale trova nella Enciclopedia
un equivalente — la Logica enciclopedica — che ne conserva la posi-
zione, come prima scienza del sistema?®, e la funzione, nella forma
del compendio.

Un esempio della tendenza a sorvolare sulle motivazioni filoso-
fiche del progetto enciclopedico berlinese si trova in un’affermazio-
ne di John W. Burbidge, che su questo punto si esprime nei seguenti
termini:

Dal 1812 al 1816, mentre ricopriva I’incarico di preside del ginnasio

classico di Norimberga, pubblico la Scienza della logica, un’analisi

dettagliata in tre volumi di questi passaggi razionali fondamentali

[del pensiero che pensa se stesso]. [...] Poi, quando nel 1817 ottenne

un incarico stabile all’'universita di Heidelberg, ebbe bisogno

di un manuale piu accessibile per i suoi studenti; preparo cosi

quella che chiamo Enciclopedia delle scienze filosofiche, una serie

di paragrafi brevi e concisi che servissero da tesi su cui avrebbe

potuto soffermarsi e approfondire durante le lezioni. Il primo terzo

dell’opera ripercorreva la precedente Scienza della logica, ma la
forma schematica di questi paragrafi non era in grado di riprodurre

277 Come sottolinea Jaeschke, occorre lavorare criticamente sull’immagine

tramandata per cui I'esposizione scientifica — nel senso di non-compendiosa
- sarebbe quella predominante nella produzione hegeliana.

78 Questo non e il caso della Fenomenologia, che a livello nominale trova

un posto nello spirito soggettivo nell’Enciclopedia, ma non mantiene la me-
desima funzione che aveva 'opera del 1807. Non ¢ il caso, poi, nemmeno
dei Lineamenti di filosofia del diritto, i quali rappresentano una versione pit
estesa e articolata della sezione dedicata allo spirito oggettivo nell’Enciclope-
dia, pur dandosi essi stessi in forma di lineamenti.

163



lo sviluppo accurato del pensiero nel suo passaggio da concetto a

concetto, come avveniva nell’opera precedente®”.

Nella sua ricostruzione della biografia intellettuale hegeliana, I’e-
laborazione di una logica si articola in due direzioni: da una parte,
nella redazione di un testo scientifico che analizza con rigore I’atto
del pensiero nel suo auto-svolgimento, esibendo in maniera cogente
il suo sviluppo immanente; dall’altra, nella composizione di un vo-
lume piu sintetico, in paragrafi, pensato come guida per gli studenti,
ma che finisce, secondo Burbidge, per snaturare la grande logica che
avrebbe dovuto rappresentare. Il testo enciclopedico, infatti, non ri-
uscirebbe a riprodurre il dispiegamento controllato del pensiero che
procede di concetto in concetto secondo la necessita del suo svilup-
po. Ricorre ad abbreviazioni, omette passaggi concettuali cruciali, eli-
mina intere sezioni della scienza, compromettendo cosi la possibilita
di una corrispondenza 1:1 con l'originale. E una distinzione di scala
quella che Burbidge vede all’opera: la versione estesa garantisce il ri-
gore sistematico; il compendio svolge una funzione introduttiva, ma
non filosoficamente decisiva.

Non sorprende, dunque, che nella sua analisi Burbidge privilegi
la Scienza della logica come la versione ‘autentica’ della filosofia he-
geliana, mentre considera I’Enciclopedia una variazione secondaria,
dettata da esigenze didattiche. In tale lettura, I'uso del compendio
non sarebbe altro che 'adattamento a una prassi accademica gia in
atto, per cui i docenti si avvalgono di manuali redatti da altri: si pensi
alla Logica di Meier, al trattato di matematica di Wolff o al Grundrif§
di Feder usato da Kant. Hegel, pero, sembra voler superare questo
modello, redigendo un compendio proprio, coerente con il suo pro-
getto di fondazione di un nuovo sistema della scienza. La ragione fi-
losofica che motiva questa scelta — apparentemente contingente per-
ché dipendente da una consuetudine accademica, anche se tutt’altro
che obbligatoria o diffusa, come si € visto — non viene tematizzata, in

279 J. W. Burbidge, Hegel’s Logic, in Handbook of the History of Logic. Vol. 3:
The Rise of Modern Logic from Leibniz to Frege, a cura di D.M. Gabbay, J. Wo-
ods, Boston, Elsevier, 2004, pp. 131-175, p. 131.

164



questa lettura, né si ritiene rilevante domandarsi che cosa essa possa
indicare circa il concetto di filosofia in Hegel.

Se si assume, fin dall’inizio, che I’Enciclopedia non rappresenti fi-
losofia in senso proprio, cioé non sia un modo che la filosofia assume
per essere in atto — un modo che va indagato nella sua specificita e
nelle peculiarita, anche controintuitive, che le sono proprie -, & coe-
rente concludere che essa non possa dirci nulla di essenziale su che
cosa sia filosofia. Da qui la tendenza a escludere che 1'organizzazione
del sapere filosofico in una forma che puo essere studiata e appresa
possa corrispondere a un esercizio effettivo del filosofare, invece che
a una questione puramente storica (historisch).

Non meno problematica é la posizione di chi, al contrario, ricono-
sce la duplice natura dell’Enciclopedia ma non ne indaga la portata
radicale nel contesto filosofico dell’epoca — segnato, come visto nel
capitolo precedente, da tentativi di riformare la filosofia anche attra-
verso I'abbandono dei manuali e una trasformazione della prassi di-
dattica in senso socratico. Un esempio in questa direzione € il recente
volume curato da Sebastian Stein e Joshua Wretzel, Hegel’s Encyclo-
pedic System®°. Nella loro introduzione, i curatori presentano |’Enci-
clopedia nei seguenti termini: «nel maggio del 1817, Hegel pubblico
una versione del proprio sistema filosofico in forma di compendio,
come guida affinché gli studenti potessero seguire le sue lezioni. In-
titolata Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Hegel ri-
teneva che quest’opera articolasse nel modo piu completo il sistema
metodico del suo pensiero»*!. L’intero progetto interpretativo si fon-
da tuttavia sull’assunzione che Enciclopedia e sistema coincidano, al
punto che la necessita e I'urgenza di dedicare un’indagine a questa
opera vengono motivate osservando come «forse non sorprende che
I'ottimismo di Hegel riguardo al suo sistema non sia stato condiviso
da coloro che lo hanno seguito»?Z.

280

S. Stein, J. Wretzel (a cura di), Hegel’s Encyclopedic System, New York,
Routledge, 2022.

281

Ivi, p. 1.
%2 Ibidem.

165



La marginalizzazione di questo testo — giustamente messa in luce
criticamente da Stein e Wretzel — viene cosi imputata al rigetto del
sistema stesso, e alla preferenza accordata, da parte dei lettori suc-
cessivi, ad altre opere hegeliane — in primis la Fenomenologia dello
spirito, la Scienza della logica e i Lineamenti di filosofia del diritto —
ossia, di fatto, a singole parti del sistema. Se questa é la diagnosi, il
rimedio proposto dai curatori si articola in due direzioni: «mostrare
come il sistema-Enciclopedia di Hegel, considerato nella sua interez-
za, mantenga una rilevanza per le questioni filosofiche contempora-
nee, oppure illuminare la perdurante attualita di specifiche parti del
progetto enciclopedico»*?. Anche nella prima opzione, che apre alla
possibilita di «contribuire al progetto, tuttora incompiuto, di chiarire
il sistema-Enciclopedia affinché possa essere compreso secondo nei
suoi propri termini»***, Enciclopedia e sistema vengono trattati come
un’unica entita inscindibile, in cui si identificano immediatamente.

Cio che non viene tematizzato e proprio il significato filosofico di
quel trattino che li unisce - o, in altri termini, la questione se e come
Pessere sistema dell’Enciclopedia (o, viceversa, il darsi del sistema nel-
la forma enciclopedica cosi come concepita da Hegel, ossia come un
testo pensato esplicitamente affinché la filosofia potesse essere inse-
gnata e imparata) costituisca un problema filosofico in sé. La doman-
da sulla filosofia in quanto tale, nel lavoro sull’Enciclopedia e sul pe-
riodo berlinese di Hegel, sembra perlopiu elusa anche in questo caso.

Le posizioni assunte dalla letteratura critica sono molteplici e arti-
colate; tuttavia, esse sembrano lasciarsi ricondurre — pur con qualche
riduzione della loro complessita utile a evidenziarne i tratti caratte-
ristici — alle due macro-tendenze appena menzionate, delle quali in-
tendo ora offrire una panoramica sintetica.

A. La prima tendenza risponde all’esigenza di distinguere tra
IEnciclopedia come manuale destinato a supportare la didat-
tica e lo sviluppo scientifico delle singole parti del sistema
filosofico, cui Hegel avrebbe dedicato un’elaborazione vera e
propria, nella forma di libro, solo nel caso della Scienza della

283

Ivi, p. 3.
24 Ibidem.

166



logica. Secondo questa interpretazione, |’Enciclopedia andreb-
be quindi intesa come un semplice compendio, uno strumento
accademico ausiliario. Questa lettura puo dar luogo a due po-
sizioni: una piu radicale, I’altra piu cauta.

La prima, piu estrema, ¢ avanzata in The Dash — The Other Side
of Absolute Knowing da Rebecca Comay e Frank Ruda®>. Gli
autori escludono esplicitamente il compendio dal novero della
filosofia speculativa in senso proprio, che troverebbe la sua
espressione adeguata esclusivamente nell’esibizione del pen-
siero puro offerta dalla Scienza della logica. Secondo la loro
lettura, l'inizio della Scienza della Logica ci immerge cosi radi-
calmente nel pensiero puro — nella forma dell’Essere — da farci
sperimentare un disorientamento totale: non vi sono determi-
nazioni a cui aggrapparsi, né segnavia da seguire. Nell’ Enciclo-
pedia, al contrario, questo smarrimento costitutivo del pensie-
ro risulta pressoché del tutto annullato: esposizione procede
in paragrafi numerati secondo un ordine lineare e prevedibile;
non vi sono movimenti concettuali inattesi; si sa dove si sta
andando perché il cammino ¢ in certo modo gia stato tracciato:
«lo studente riceve in anticipo un itinerario con tutte le des-
tinazioni da visitare, mentre le transizioni concettuali [...] che
sono state elaborate in campo scientifico sono quasi del tutto
astratte. Qualcuno sa sempre dove siamo, come ci siamo arri-
vati e dove stiamo andando»**. In questa prospettiva, «la min-
iaturizzazione», contrariamente a quanto suggerito — almeno
indirettamente — da Burbidge, «non é il caso di una riduzione
di scala, ma coinvolge invece una distorsione fondamentale e
una dislocazione»?¥".

Il discorso enciclopedico sarebbe quindi, per Comay e Ruda,
una versione predigerita della filosofia: qui «non stiamo piu
‘facendo’ logica, ma veniamo informati sulla logica come un

%5 R. Comay, F. Ruda, The Dash — The Other Side of Absolute Knowing, Cam-
bridge, The MIT Press, 2018.

Ivi, p. 32.
Ibidem.

167



oggetto di conoscenza trasmissibile. Non stiamo piu “impara-
ndo a filosofare” ma stiamo “imparando la filosofia” (volendo
riprendere la famosa distinzione kantiana)»*®. Se il filosofare,
in senso kantiano, é l'esercizio attivo del pensiero razionale,
qui la filosofia appare invece ridotta — in senso non piu kantia-
no — a un insieme di nozioni storico-dottrinali, da apprendere
come oggetti di conoscenza gia costituiti. Ma proprio per ques-
to, sostengono gli autori, essa non €, e non puo essere, filosofia
in senso proprio.

2. La seconda posizione, piu cauta, all’interno di questa prima
tendenza interpretativa, si riconosce anzitutto nei lavori di
Walter Jaeschke, uno degli studiosi che piu seriamente ha sol-
levato la questione della forma dell’Enciclopedia in rapporto
alla filosofia sistematica hegeliana®”. Secondo Jaeschke, I'En-
ciclopedia € un compendio e non costituisce la presentazione
scientifica compiuta del sistema. La sua lettura mira a mettere
in luce 'importanza pressoché dominante assunta dalle lezioni
come forma privilegiata del lavoro filosofico di Hegel a Berli-
no — al punto che, come nota lo stesso Jaeschke: «si puo rim-
piangere questo fatto, ma guardando alla forma d’opera della
filosofia hegeliana, la Scienza della logica risulta quasi atipica —
il che, sia chiaro, non ne riduce affatto 'importanza fondamen-
tale e straordinaria per il sistema»*”. In altri termini, la forma
del lavoro filosofico hegeliano non sarebbe propriamente il
sistema della scienza, dal momento che, tra tutte le opere della
maturita, solo la Scienza della logica rappresenta lo sviluppo
speculativo compiuto di una parte del sistema. Accanto ad essa
troviamo decine di corsi universitari, lezioni basate su com-

28 Ibidem.

29 Sulla logica come terreno di confronto tra la versione scientifica e quel-

la compendiosa, Jaeschke nota a ragione che «argomentazioni di questo ti-
po non sono perod ancora state avanzate — e cio gia solo per il fatto che la
differenza qui delineata non é stata riconosciuta come un problema aperto
nell’interpretazione della Logica» (Hegel-Handbuch, p. 304).

20 Ivi, p. 293.

168



pendi o manoscritti, recensioni, articoli e interventi pubblici
sulla filosofia. Non stupisce, allora, che l'influenza e la storia
degli effetti della filosofia hegeliana siano state determinate
dalla specifica forma del suo discorso berlinese: «’efficacia del
“sistema” hegeliano € quella di un sistema che Hegel non ha
effettivamente elaborato — almeno non nella forma che aveva
in mente, quella di un sistema della scienza — ma che ha solo
abbozzato nelle sue lezioni. Il “sistema” di Hegel € in larga par-
te un sistema in forma di lezioni» *'. Questo spostamento di
accento dalla pubblicazione all’insegnamento é radicato, per
Jaeschke, in una precisa contingenza storica. E infatti il risul-
tato della fine della cosiddetta filosofia scolastica del X VIII sec-
olo, che prevedeva un canone rigido di discipline filosofiche e
una didattica basata su compendi - propri o altrui. Con la crisi
di questo paradigma alla fine dell’Tlluminismo, si apre una fase
nuova e straordinariamente feconda nella formazione della fi-
losofia all’interno dell’universita moderna.

L’Enciclopedia, in questo quadro, non é affatto una non-filoso-
fia — come invece sostengono Comay e Ruda — bensi uno degli
strumenti attraverso cui Hegel ha tentato per la prima volta
di dare forma alle scienze filosofiche. Essa nasce dall’esigenza
accademica®? di elaborare la loro struttura interna a partire da
un materiale disponibile, senza irrigidirlo in una costruzione
definitiva e cristallizzata. Tuttavia, proprio perché é il risultato
di un lavoro costante condotto a lezione, soggetto a continue
revisioni, I’Enciclopedia non coincide con il sistema della scien-
za in senso pieno. E e resta un compendio pensato per accom-
pagnare la didattica, dipendente dalle integrazioni orali che
lo completano. Distinguere tra il programma di uno sviluppo
sistematico e scientifico di ciascuna parte e la redazione dei
compendi €&, per Jaeschke, una condizione necessaria per com-
prendere correttamente la prassi filosofica di Hegel. In oppo-
sizione all’equivoco generato dal titolo dell’edizione curata da

®1 - Ibidem.
22 Tvi, p. 295.

169



Glockner (sistema della scienza), si tratta di guardare al modo
effettivo in cui Hegel articola il suo pensiero nel contesto del-
le lezioni. Anche se, sottolinea Jaeschke, «la sua intenzione &
sempre stata, senza dubbio, rivolta al sistema della scienza»*”,
cio che di fatto egli ha realizzato & un’elaborazione progressiva
e aperta delle scienze filosofiche, concepite come un intero in
divenire.

Una distinzione diversa, ma per certi aspetti complementare
a quella finora discussa — e dunque riconducibile alla medesi-
ma tendenza - & quella proposta da Hermann Drile, Annema-
rie Gethmann-Siefert, Christa Hackenesch, Walter Jaeschke,
Wolfgang Neuser e Herbert Schnidelbach nella prefazione
al loro commentario dedicato all’Enciclopedia®*. Secondo i
curatori, I’Enciclopedia € un compendio di sistema (System-
grundrif3). Una delle implicazioni di questa osservazione non
riguarda tanto il minore livello di dettaglio nell’analisi fi-
losofica dei contenuti, quanto piuttosto la natura del libro
in questione e, di conseguenza, la sua modalita di fruizione.
L’Enciclopedia, scrivono, «non era pensata principalmente per
essere letta, bensi per I"“uso durante le lezioni”; gli ascoltato-
ri di Hegel dovevano averla davanti a sé mentre egli leggeva
il contenuto paragrafo per paragrafo, per poi commentarlo in
un discorso relativamente libero basato su appunti»**. Cio che
era comprensibile di quel testo «lo era allora soprattutto grazie
alle spiegazioni supplementari di Hegel»**.

Rivedendo la storia editoriale dell’Enciclopedia — a partire
dall’edizione di Glockner - il merito dell’edizione critica ri-
costruita da Friedhelm Nicolin e Otto Poggeler € riconosciuto,

23 Ibidem.

#4¢ H. Driie, A. Gethmann-Siefert, C. Hackenesch, W. Jaeschke, W. Neuser e
H. Schnédelbach (a cura di), Hegels »Enzyklopddie der philosophischen Wis-
senschaften« (1830). Ein Kommentar zum Systemgrundrifs, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 2016.

¥ Ivi, p. 11
2% Ibidem.

170



tra 'altro, nell’aver mostrato «quanto “poco” ci fosse in realta
da leggere nel testo autentico di Hegel»*”’. Se e vero che I'En-
ciclopedia costituisce «la presentazione hegeliana del proprio
sistema complessivo»**, cio che non bisogna mai perdere di
vista, secondo questa linea interpretativa, € la funzione speci-
fica di questo testo: non un libro destinato alla lettura autono-
ma, ma un supporto pensato per le lezioni.

La seconda macro-tendenza riguarda invece 'urgenza di con-
siderare la forma enciclopedica come intrinsecamente legata
al filosofare e, di conseguenza, profondamente dipendente dal
programma filosofico di coloro che la elaborano.

Secondo questa lettura, 1’Enciclopedia rappresenterebbe una
modalita specifica di pensare dialetticamente e di fare filosofia,
che solo in questa forma puo essere scientifica. Tale posizione
— espressa in modi pilt 0 meno espliciti — € articolata in un
breve contributo di Francesca Menegoni*”’ e in un recente con-
tributo di Luca Illetterati*®. Entrambi questi lavori valorizzano
Pesposizione sistematica articolata in logica, filosofia della na-
tura e filosofia dello spirito, secondo I’avanzare di un sapere
per cui il vero é I'intero nell’esibizione del suo sviluppo.

Su questa linea si collocano anche alcune delle letture piu re-
centi espressamente dedicate all’Enciclopedia, come quelle rac-
colte in Hegel’s Encyclopedia of the Philosophical Sciences. A
Critical Guide a cura di Sebastian Stein e Joshua Wretzel®,
motivate dal fatto che — come si legge gia nella quarta di co-

7 1vi, p. 12.

28 Ibidem.

29 F. Menegoni, Uber den Begriff von “Enzyklopddie” bei Kant und Hegel, in
Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel iiber Denken, Erkennen und Handeln,

a cura di C. Fricke, P. Konig, T. Petersen, Stuttgart-Bad Cannstatt, from-
mann-holzboog, 1995, pp. 61-80.

001, Nletterati, Philosophy as the Science of Freedom, in Hegel’s Encyclopedic
System, a cura di S. Stein, J. Wretzel, New York, Routledge, 2021, pp. 33-49.

1S, Stein, J. Wretzel (a cura di), Hegel’s Encyclopedia of the Philosophical
Sciences. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press, 2021.

171



302

pertina del volume — «Hegel considerava la sua Enciclopedia
delle Scienze Filosofiche come 'opera che presentava nel modo
piu compiuto I'estensione del proprio sistema filosofico e del
suo metodo. E dunque sorprendente che alcuni studiosi con-
tinuino ad attribuirle uno statuto solo secondario»**. In questo
volume, il termine ‘enciclopedia’ & impiegato in modo sostan-
zialmente sinonimico — benché perlopiu non problematizzato
- rispetto all’espressione ‘sistema filosofico’ di Hegel.

Thom Brooks, il cui contributo € intitolato Taking the System
Seriously. On the Importance of ‘Objective Spirit’ for Hegel’s Phi-
losophy of Right, € uno dei pochi autori a ricordare esplicita-
mente che sia i Lineamenti di filosofia del diritto sia 1’Enciclo-
pedia sono in realta «compendi di lezione che Hegel avrebbe
sviluppato dal vivo durante le lezioni»*”. Tuttavia, questa os-
servazione non implica ancora un’effettiva problematizzazione
del concetto di filosofia né del suo metodo, e serve piuttosto a
sostenere la necessita di non isolare la filosofia dello spirito
oggettivo dall’intero sistematico. ‘Prendere sul serio il siste-
ma’, come cio a cui invita il titolo del contributo, significa qui
non tanto comprenderne la natura e la forma enciclopedica
come filosofia sistematica, quanto evitare di considerarne iso-
latamente una parte.

In maniera analoga, anche Ioannis Trisokkas nel suo contrib-
uto The Stubbornness of Nature in Art. A Reading of §§556, 558
and 560 of Hegel’s Encyclopedia, incluso nella medesima racco-
Ita, richiama la natura dell’Enciclopedia come testo destinato
alle lezioni. Anche in questo caso, pero, il riferimento non cos-
tituisce la base per un’indagine sul modo in cui I’Enciclopedia
sia filosofia in una certa forma, necessariamente ibrida, bensi e
funzionale a difendere una distinzione tra cio che fanno i para-
grafi enciclopedici sull’arte (ovvero chiarire il ruolo dell’arte
nel sistema, con un intento che eccede le esigenze didattiche
proprie delle lezioni) e ci6 €& oggetto dei vari cicli di lezioni ber-

Ivi, quarta di copertina.

% Tvi, p. 206

172



linesi. Affermare questa differenza dipende, in via preliminare,
dall’esigenza di mostrare come «l’obiettivo dell’Enciclopedia
fosse offrire una presentazione concisa del sistema di Hegel,
e non della sua filosofia dell’arte»**, in contrasto con quanto
sostenuto, ad esempio, da Annemarie Gethmann-Siefert*”.
L’attenzione degli studi che si muovono in questa direzione si
concentra, dunque, sul modo in cui I’Enciclopedia delle scien-
ze filosofiche, «I’unica presentazione completa del sistema di
Hegel»**, affronta la questione dell’organizzazione del sapere
filosofico.

Quando questa domanda viene esplicitamente posta — il che,
come si e visto, & tutt’altro che scontato o frequente —, essa si
articola come interrogativo sulla relazione tra il pensiero siste-
matico e la forma enciclopedica; pit precisamente, la domanda
chiede quali effetti produca la forma enciclopedica sul pen-
siero dialettico. E questo, in particolare, il caso del contributo
di Angelica Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia,
uno degli interventi pitt approfonditi sul tema. La tesi centrale
dell’autrice é che la forma enciclopedica non costituisca una
modalita esterna, tra le tante possibili, di organizzare un conte-
nuto ricevuto dalla tradizione o da altri saperi, ma rappresenti
piuttosto una modalita di pensare, «una maniera necessaria di
pensare filosoficamente»”. 1l pensiero dialettico esposto nel
testo enciclopedico é quello che attraversa il pensiero logico
puro, compie la transizione dell’Idea nella forma dell’alterita,
ossia nella natura, e si ritrova poi nelle strutture dello spirito.
Al termine del percorso, attraverso i tre elementi delle scienze
filosofiche, il pensiero dialettico & in grado di produrre retro-

04Ty, p. 234.

35 A. Gethmann-Siefert, Die Kunst (§§556—563): Hegels systematische Be-
griindung der Geschichtlichkeit der Kunst, in Hegels »Enzyklopddie der philo-
sophischen Wissenschaften« (1830), pp. 317-74, in particolare pp. 317, 322-9.

%6 A. Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, «Hegel-Jahrbuch»,
1, 2019, pp. 19-31, p. 19.

Ibidem.

173



spettivamente la narrazione del proprio sviluppo®®. L’Enciclo-
pedia presenta, percio, una struttura in cui si assiste alla gen-
erazione immanente del contenuto, attraverso la costituzione
di elementi non omogenei - pensiero puro nella logica, alterita
nella natura, riflessivita e ritorno a sé nello spirito — che si
rivelano come forme specifiche dell’Idea. In questo processo,
conclude Nuzzo, il testo «stabilisce allo stesso tempo che cosa
sia propriamente il pensare filosofico e che cosa esso faccia»*®.

4. A questa macro-tendenza si collega anche una proposta di tipo
meta-filosofico che, proponendosi di interrogare il concetto di
filosofia, valorizza il modo in cui per Hegel la giustificazione
del concetto non si distingue dal processo di articolazione del
sistema. In altre parole, 'autogiustificazione del sistema co-
incide con la giustificazione della filosofia in senso meta-filo-
sofico. Questa posizione — nota anche come tesi della coesten-
sivita — trova una formulazione particolarmente efficace nel
contributo di Giovanna Miolli, Hegel e la metafilosofia: mappa
di un problema®° e, nel piu recente Hegel in Dialogue with Con-
temporary Metaphilosophy*"'.

% Secondo Nuzzo, andrebbero intesi in questo senso i tre sillogismi fina-
li con cui Hegel conclude la sezione dedicata alla filosofia nell’Enciclopedia
delle scienze filosofiche (1817 e 1830, assenti invece nel 1827), e cosi anche
il riferimento aristotelico alla vonoig vorjcewg a conclusione della Enciclo-
pedia (1827-1830), a segnalare la consapevolezza raggiunta ora dal pensiero
che ha attraversato e completato il suo proprio processo di sviluppo ed e di-
ventato cosciente di sé come risultato e motore dell’articolazione. Su questo
si veda ivi, p. 23-25.

309

Ivi, p. 20.
310 Miolli, Hegel e la metafilosofia.

1 G. Miolli, Hegel in Dialogue with Contemporary Metaphilosophy, in The
Relevance of Hegel’s Concept of Philosophy. From Classical German Philo-
sophy to Contemporary Metaphilosophy, a cura di L. Illetterati, G. Miolli,
London, Bloomsbury, 2022, pp. 477-496. Questo testo — al pari di altri saggi
contenuti nel volume, in particolare quelli di L. Illetterati, M. Bordignon e D.
Emundts - si sofferma sui paragrafi introduttivi dell’Enciclopedia, metten-
do in discussione la possibilita di attribuire loro un carattere propriamente

174



L’autrice si propone di mettere in luce cido che
contraddistinguerebbe la filosofia hegeliana, ossia il fatto che
il suo sviluppo sistematico giustifica se stesso in ciascuno dei
suoi momenti, e avanza attraverso un’acquisizione progressiva
di autoconsapevolezza discorsiva. Miolli individua alcuni tratti
distintivi dell'impresa meta-filosofica hegeliana a partire dal
movimento per cui essa procede mostrando i presupposti insiti
nelle determinazioni logico-reali, superandone la parzialita
e avanzando in modo necessario verso la determinazione
successiva. L’espressione che incarna esemplarmente tale
metodo &, secondo linterprete, l'affermazione hegeliana
secondo cui «in filosofia 'andare avanti e piuttosto un andare
indietro e un fondare»*?. Questa formula viene approfondita
da Miolli in tre punti: (i) il cominciamento si mostra come non
puramente arbitrario, ma cio che si rivela, alla fine, «per un
lato il vero, e per l'altro il primo vero»*®; (ii) nell’articolazione
cogente del sistema la determinazione successiva si rivela

meta-filosofico. 1l loro statuto introduttivo impedirebbe infatti di conside-
rarli come un momento giustificato del discorso filosofico, in grado cioé di
tematizzare in termini filosofici cio che Hegel fa mentre fa filosofia. Come
gia nel contributo del 2017, anche qui Miolli discute del sistema senza un
esame della forma discorsiva (o delle forme) che esso assume, pur notando
che «filosofia e metafilosofia sono dunque coestensive nel senso che I'in-
tera autogiustificazione fornita dal sistema filosofico hegeliano costituisce
anche una giustificazione della metafilosofia di Hegel» (p. 489). Cio segna-
la ’assenza di una riflessione esplicita sulla specifica discorsivita del testo e
sulla rilevanza che tale differenza riveste — potremmo dire: metafilosofica-
mente — per il concetto di filosofia e per la sua giustificazione. In mancanza
di questa prima problematizzazione, in cui il polo ‘interno’ dell’antinomia
non interroga la forma attraverso cui la filosofia si espone come tale, man-
ca anche la possibilita di considerare quello ‘esterno’ di un testo che incarna
la possibilita (per Hegel necessaria) di insegnare e imparare la filosofia, e di
tematizzare il modo in cui ciascuno dei lati dell’antinomia é filosoficamente
decisivo per l'altro.

32 WAL I, p. 57; trad. it., p. 56.
313 Ibidem.

175



fondante per la precedente; (iii) la scienza filosofica assume
la forma di un circolo ritornante su di sé, che ¢ tanto nel
suo cominciamento (pitt povero), quanto alla fine (nella sua
compiutezza). L’intersezione di queste condizioni consente,
secondo Miolli, una prima risposta alla questione circa lo
statuto della riflessione meta-filosofica in Hegel: se ¢ il sistema
stesso a superare i propri presupposti e la loro unilateralita, non
€ necessario appellarsi a un punto di vista esterno per garantire
la sua giustificazione. A proposito di questa ‘interiorita’ della
meta-filosofia rispetto al sistema — e dunque alla filosofia nel
suo insieme —, I'interprete fornisce due importanti indicazioni:
filosofia e meta-filosofia sono coestensive; si specificano in una
relazione di self-containment, in cui il tutto include sé anche
come propria parte.

La filosofia come intero avanza fino a giungere al proprio sa-
pere di sé: un avanzare che comprende necessariamente la
riflessione della filosofia su di sé come momento interno e
costitutivo del suo stesso sviluppo, e non come istanza ester-
na o accessoria. Ne consegue che gli elementi meta-filosofici
devono essere individuati a partire da cio che li qualifica come
«propriamente filosofici»**: &€ nel modo in cui la filosofia arti-
cola il proprio contenuto che essa si sviluppa e si comprende.
Precisamente questo processo necessario di sviluppo costitu-
isce «la modalita attraverso cui la filosofia si autocomprende
nella sua ‘natura’, nella relazione con le altre scienze, con la
religione e con l'arte, e attraverso cui essa giustifica il proprio
oggetto e il proprio metodo»**. Se, dunque, esistono luoghi
del sistema berlinese piu adatti a ospitare riflessioni di taglio
meta-filosofico — come, ad esempio, I'Introduzione all’Enciclo-
pedia — «la metafilosofia hegeliana non puo essere circoscrit-
ta»*® a una sezione specifica.

314 Miolli, Hegel e la metafilosofia, p. 122.

315

Ibidem.

316 Tvi, p. 123.

176



L’analisi delle principali posizioni assunte nella letteratura criti-
ca ha messo in luce un disaccordo significativo circa la compatibilita
tra l'istanza compendiosa—didattica e quella sistematico-speculativa.
Piu ancora, ha reso evidente come la domanda sul significato filoso-
fico della forma assunta dalla filosofia come ‘enciclopedia’ concerne
innanzitutto la sua particolare forma espositiva, ovvero la modalita
del suo discorso.

2.2 L’antinomia da Heidelberg a Berlino

La problematica della natura ibrida dell’Enciclopedia delle scienze
filosofiche in compendio costituisce un punto di partenza cruciale per
accostarsi al testo hegeliano. Per cominciare a chiarire come coesi-
stano le due istanze, quella compendiosa e quella sistematica, occorre
rivolgersi al modo in cui Hegel stesso pone la questione. Solo a par-
tire da questo livello d’indagine diventa possibile mettere in discus-
sione alcuni limiti teorici delle posizioni interpretative precedente-
mente esaminate.

In tal senso, ¢ rilevante e sintomatico l'intervento hegeliano sul
titolo stesso dell’opera, che sembra offrire appigli argomentativi tan-
to alla lettura che privilegia I’aspetto sistematico, quanto a quella che
insiste sul carattere compendioso del testo. Nessuna delle due, tutta-
via, € in grado di esaurire il problema nella sua complessita teoretica
e nella sua evoluzione storica, quando si tematizzi la trasformazione
del modo in cui il problema viene posto nel passaggio dalla prima
edizione di Heidelberg (1817) alle due edizioni berlinesi (1827, 1830).

In entrambe le versioni, si assiste a una certa oscillazione termi-
nologica tra compendio (GrundrifS) ed enciclopedia (Enzyklopddie) co-
me referenti del carattere sintetico e didattico assunto dal discorso
filosofico e dalla sua organizzazione come sapere. In altri termini, la
responsabilita della forma sintetica dell’esposizione in paragrafi sem-
bra ricadere ora sull’uno, ora sull’altro. Le differenze tra le due fasi,
tuttavia, sono a mio avviso nient’affatto trascurabili.

Nella versione di Heidelberg, pur confermando la limitazione
secondo cui I”enciclopedia’ riguarda soltanto gli inizi e i concetti

177



fondamentali delle scienze®’, Hegel, nella Prefazione, dedica ampio

spazio al concetto di compendio (Grundrifs) come forma dell’orga-
nizzazione del sapere, mentre tende ad avvicinare molto enciclopedia
e sistema, fino quasi a farle coincidere®®. Al contrario, nella secon-
da (1827) e terza edizione (1830), é il termine stesso di ‘enciclopedia’
a diventare il referente principale del problema dell’organizzazione
del sapere filosofico, tanto sul piano concettuale — ovvero per cio che
riguarda la distinzione tra rappresentazione e concetto — quanto su
quello pedagogico-compendioso. In queste edizioni, & ’enciclopedia
— e non piu il compendio — ad assumere i tratti precedentemente at-
tribuiti a quest’ultimo, ossia il tema dell’organizzazione del sapere®”.

Altrettanto significativo, e problematico, appare il fatto che Hegel
ribadisce esplicitamente I'intenzione di offrire una nuova esposizione
dell’enciclopedia filosofica®® proprio in un testo in cui, quando si trat-

37 Cfr. Enz1817, §9; trad. it., p. 17: «Come enciclopedia pero la scienza deve

essere esposta non nel dettagliato sviluppo della sua particolarizzazione, ma
si deve limitare ai principi e ai concetti fondamentali delle scienze partico-
lari». Cio che segue nell’Annotazione é ripreso nella terza edizione, e viene
fatto confluire nel §16.

318 Cfr. Enz1817, §10; trad. it., p. 17: «Cio che in una scienza € vero, lo € me-

diante e in forza della filosofia, la cui enciclopedia abbraccia percio tutte le
vere scienze». Anche qui, quanto scritto nell’Annotazione viene spostato
nel §16 della terza edizione.

19 Per essere precisi, nella Prefazione alla seconda edizione dell’ Enciclope-

dia, Hegel discute sia del titolo di ‘enciclopedia’ — che «doveva certo, ini-
zialmente, lasciare spazio ad una minore cogenza del metodo scientifico e
ad una disposizione esteriore della materia» (Enz, p. 5; trad. it., p. LXXVIII)
-, sia del ‘compendio’ (Grundrif}) come il responsabile della brevita forzata
del testo. In ogni caso, si conferma la tendenza ad avvicinare enciclopedia e
compendio sul piano della organizzazione formale delle conoscenze.

320 Che il titolo sia anche il bersaglio polemico dell'impresa hegeliana si
puo legittimamente intendere anche dalla versione di Heidelberg, in cui He-
gel scrive tanto di una Enciclopedia delle scienze filosofiche quanto di una En-
ciclopedia filosofica, a rimarcare nel secondo caso la necessita del nesso tra le
parti dato dal concetto, riferimento da intendersi polemicamente contro le
organizzazioni dei saperi che non assumono un modello organico e cogente
di sviluppo immanente.

178



ta di tematizzare il sistema come tale, la connessione con il termine
‘enciclopedia’ risulta meno marcata rispetto alla versione di Heidel-
berg: I"*enciclopedia’ € qui la forma di organizzazione come sapere.
Nella prima edizione, infatti, si legge che essa «stabilisce una nuo-
va elaborazione della filosofia secondo un metodo che, come spero,
verra pure riconosciuto come I'unico vero, identico al contenuto»*
— un’affermazione che da sola richiederebbe un impegno ermeneuti-
co ben piu intenso, tanto sul testo quanto sull’idea di filosofia in esso
implicata, rispetto a quanto non suggeriscano le letture di Comay e
Ruda. Hegel prosegue: «La filosofia é enciclopedia delle scienze filoso-
fiche, in quanto il suo intero ambito viene esposto con I'indicazione
determinata delle parti, ed enciclopedia filosofica lo €, in quanto la
distinzione e la connessione delle sue parti viene esposta secondo la
necessita del concetto»**. Ancora piu radicalmente, si legge che «la
filosofia é anche essenzialmente [wesentlich] enciclopedia, in quanto
il vero solo come totalita e solo mediante distinzione e determinazio-
ne dei suoi distinti puo essere la necessita dei medesimi e la liberta
dell’intero; essa & dunque necessariamente sistema»*®.

Quel che preme sottolineare qui e che le due annotazioni ai para-
grafi sopra menzionati vengono mantenute anche nelle versioni ber-
linesi**. Tuttavia, scompare del tutto il riferimento esplicito all’‘enci-

1 Eng, p. 23; trad. it., p. LXXV.
2 FEnz1817, §6; trad. it., p. 15.
2 Enz1817, §7; trad. it., p. 16.

3¢ Cfr. Enz1817, §6 A; trad. it., p. 15: «Essendo la filosofia del tutto sapere
razionale [verniinftiges Wissen], ciascuna delle sue parti & un intero filosofi-
co, un circolo della totalita che si chiude in se stesso, pero I'idea filosofica vi
€ in una particolare determinatezza o elemento. Il singolo circolo, poiché es-
so € in sé totalita, spezza anche la limitazione del suo elemento e fonda una
sfera pit ampia; I'intero si espone quindi come un circolo di circoli, ognu-
no dei quali &€ un momento necessario, cosi che il sistema dei loro peculiari
elementi costituisce l'intera idea, che altrettanto appare in ogni singolo».

Enz1817, §7 A; trad. it., p. 16: «Un filosofare senza sistema non puo essere
nulla di scientifico; a prescindere dal fatto che esso esprime per sé piutto-
sto un modo di sentire soggettivo, & accidentale secondo il suo contenuto,
in quanto questo ha la sua giustificazione solo come momento dell’intero,

179



clopedia’ in connessione diretta con il sistema, come si osserva anche
al §10: si parla ancora di ‘enciclopedia filosofica’ e di scienza in rela-
zione all”*enciclopedia’, ma le formulazioni rispetto all’edizione del
1817 appaiono significativamente attenuate, soprattutto per quanto
riguarda il richiamo all’«essenzialmente» che lasciava intravedere una
quasi-identificazione essenziale tra sistema ed enciclopedia, intesa co-
me organizzazione ciclica nella forma di un «circolo di circoli»*. A
mio avviso, un’osservazione simile solleva una questione significati-
va: da un lato, mostra una distinzione meno netta tra compendio ed
enciclopedia di quanto ci si sarebbe potuti aspettare; dall’altro, mette
in luce una complicazione importante rispetto alla immediata «iden-
tita di filosofia, sistema e Enciclopedia»®*® ricostruita da Menegoni
e approfondita da Nuzzo*”, perché riguarda una questione — l'orga-
nizzazione della filosofia come sapere — che, per essere compresa, ri-
chiede un’analisi pit approfondita della forma discorsiva che si da il
progetto enciclopedico, nella sua natura strutturalmente ibrida.

al di fuori del quale pero ha una presupposizione infondata ovvero una cer-
tezza soggettiva».

%5 Cfr. Enz1817, §6 A; Enz, §15. Su questo si rinvia al contributo di E. Beh-
ler, Friedrich Schlegels Enzyklopddie der literarischen Wissenschaften im Un-
terschied zu Hegels Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, «He-
gel-Studien», 17, 1982, pp. 169-202, che insiste sull’aspetto circolare come
una delle caratteristiche che differenziano I’Enciclopedia hegeliana dalle al-
tre enciclopedie.

326 F. Menegoni, Uber den Begriff von ,,Enzyklopidie” bei Kant und Hegel, p.
74. Seppure la scelta non venga fatta oggetto di una riflessione, non sem-
bra un caso che i passi citati a supporto di questa identificazione siano tratti
pressoché esclusivamente dalla prima edizione dell’ Enciclopedia.

327 Allo stesso modo, colpisce I'equiparazione tra due attributi ‘essenziali’
della filosofia proposta da Nuzzo: da una parte, il sistema e dall’altra 'enci-
clopedia: «Cosi come la filosofia é ‘necessariamente sistema’ o ‘essenzial-
mente sistema’, essa € ‘anche essenzialmente enciclopedia’ (Enz. §14; Hei-
delberg Enz. §7)» (Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, p. 20).
L’interprete segnala che si tratta di elementi rivendicati nel 1830 (sistema) e
nel 1817 (enciclopedia), ma li giustappone senza approfondire la variazione
che nel frattempo ¢ avvenuta nei testi.

180



A rendere ancora piu articolato il quadro introduttivo fin qui trac-
ciato, intervengono infine alcuni riferimenti nelle lettere in cui Hegel
discute esplicitamente delle revisioni dell’opera. Da esse traspare ’e-
sigenza hegeliana di richiedere all’Enciclopedia una forma espositiva
sinottica, una sorta di sorvolo sull’istanza sistematica che essa ¢ chia-
mata a incarnare. In tal senso, le lettere del 1822 a Duboc e del 1826
a Daub**® sembrano rafforzare 'interpretazione piu cauta di Jaeschke
circa 'intento, da parte di Hegel, di affidare al testo enciclopedico il
compito di offrire una panoramica (Ubersicht) dell’intero organizzato
sistematicamente. E significativo che tale intenzione venga accompa-
gnata, fin dalla prima edizione, da una certa insoddisfazione nei con-
fronti di un testo che necessitava gia allora di revisioni urgenti, pro-
prio perché, secondo Hegel, non rispondeva gid pit pienamente alla

328 Lettera a Duboc (30 luglio 1822): «Da parte mia, mi sono proposto di col-

laborare a elevare la filosofia a scienza; e i lavori finora svolti, anche se certo
in parte imperfetti e in parte incompleti, hanno soltanto questo scopo. Ho
tentato di dare alla mia Enciclopedia un prospetto generale, che tuttavia ha
molto bisogno di una rielaborazione. Voglia quindi considerare i miei pre-
cedenti e futuri lavori in relazione a tale scopo; la mia Logica e la Filosofia
del diritto (che ha recato grave scandalo tra la folla dei demagoghi) devono
essere elaborazioni scientifiche di tal genere, I'una dell’universale e 'altra
di una parte dell’idea che si rivela nella realta, che € in ogni cosa una. Lei
potra da questi lavori scorgere piu da vicino il mio metodo, il quale non de-
ve far altro che svolgere il necessario progresso del concetto, senza curarsi
di cercare buoni argomenti e buone opinioni» (Briefe II, pp. 329-330; trad.
it. Lettere, p. 221).

Lettera a Daub (15 agosto 1826): «Ho cercato di precisare meglio il resto,
e per quanto & possibile, di renderlo pill chiaro. Ma resta sempre il difetto
principale, che cioé il contenuto non corrisponde piu al titolo Enciclopedia,
che i particolari non sono piu limitati e il tutto non risulterebbe ormai sinte-
tico. Nondimeno, per le mie lezioni sulle singole parti, resta opportuna ’am-
piezza dei particolari» (Briefe III, p. 126; trad. it. Lettere, p. 324).

Lettera a Daub (19 dicembre 1826): «A me nondimeno costa abbastanza fati-
ca. Il desiderio, direi quasi la bramosia, di conservare quanto pitt mi € possi-
bile, viene pagato con I'obbligo della maggior fatica di scegliere le locuzioni
per mezzo delle quali le modifiche rechino il minor danno possibile alle pa-
role del testo» (Briefe III, p. 149; Lettere, trad. it., p. 326).

181



designazione di ‘enciclopedia’: il dettaglio — pur concettuale — sem-
brava prevalere costantemente sulla struttura d’insieme, rendendo
meno immediata la visibilita di quest’ultima.

La revisione non contraddice I'ipotesi interpretativa di Jaeschke,
secondo cui Hegel proseguirebbe nell’intento di articolare il sistema
della filosofia in forma scientifica, non compendiosa. In altri termini:
le due istanze, quella sistematica e quella compendiosa, pur intrec-
ciandosi strutturalmente nelle versioni berlinesi dell’opera, possono
rimanere distinte, o quantomeno distinguibili. A mio avviso, pero,
negli ultimi anni della riflessione hegeliana emergono elementi che,
almeno in parte, complicano una lettura rigidamente dualistica di
queste due istanze e problematizzano I'esaustivita di una tale inter-
pretazione del periodo berlinese, rendendo necessario un esame ul-
teriore. Significativa a questo riguardo € una nota che Hegel, nella
seconda edizione della Scienza della logica, aggiunge alla Prefazione
alla prima edizione. In essa, in maniera apparentemente marginale,
Hegel si sofferma di nuovo sul titolo della sua impresa. Portando I’at-
tenzione sul rapporto complesso che la logica intrattiene con la Fe-
nomenologia dello spirito, al termine della Prefazione alla prima edi-
zione si legge:

Con cio & assegnata la relazione che ha rispetto alla logica quella

scienza che io chiamo Fenomenologia dello spirito. Quanto al rapporto

esterno, alla prima parte del Sistema della scienza”, che contiene la

Fenomenologia, doveva tener dietro una seconda parte, da contener

la Logica e le due scienze reali della filosofia, la Filosofia della natura

e la Filosofia dello spirito, colla qual parte sarebbe stato terminato

il Sistema della scienza. Ma quell’ampiezza, che la Logica dovette

necessariamente raggiungere di per se stessa, mi forni I'occasione di

darla in luce separatamente. Secondo un piano piu largo, la Logica

forma dunque il primo seguito alla Fenomenologia dello spirito, cui
poi faro tener dietro lo svolgimento delle due accennate scienze reali
della filosofia®®.

Proprio all’altezza del titolo «sistema della scienza»*®, pero, He-
gel faceva corrispondere la seguente avvertenza nella seconda edi-
zione:

330

2 WAL I, p. 9; trad. it., pp. 7-8.
330 Ibidem.

182



Questo titolo [Sistema della scienza] non sara piu aggiunto alla

seconda edizione, che uscira a Pasqua prossima. — In luogo [An

die Stelle] del disegno, qui dopo accennato, di una seconda parte
che avrebbe dovuto contenere l'intera cerchia delle altre scienze
filosofiche, ho pubblicato dipoi I’Enciclopedia delle scienze filosofiche,

di cui si ebbe I’anno scorso la terza edizione'.

Nel passo si aprono molteplici difficolta, a cominciare dall’inter-
pretazione dell’«in luogo di [an die Stelle]» — espressione tutt’altro
che neutra, se si considera I’altra occorrenza della locuzione nell’af-
fermazione programmatica secondo cui «la logica oggettiva prende il
posto [an die Stelle] della precedente metafisica»** Tale espressione
potrebbe alludere tanto a una sostituzione definitiva — motivata, per
ragioni pitt 0 meno contingenti, come I’attivita didattica e poi il retto-
rato, che impegnarono Hegel come principali occupazioni — quanto
all’idea di un surrogato provvisorio, un segnaposto per un progetto
ben piu ampio, che fino a quel momento ha trovato quella forma, ma
che finisce forse per complicare 'immagine di uno Hegel «indiscuti-

»

bilmente sempre orientato verso il “sistema della scienza”»*%.

2.3 Filosofia e manuale

Le ragioni filosofiche che presiedono, e motivano, la scrittura di
una Enciclopedia in quella forma duplice - di esposizione filosofica e
di compendio per 'insegnamento — rimangono pero ancora da inda-
gare. Cio che interessa a questo punto € proporre alcune conclusio-

3L Ibidem.
32 WAL I, p. 48; trad. it., p. 47.

%3 Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 295. Accanto alla questione del titolo, una
seconda difficolta riguarda il significato della «seconda parte» cui si fa ri-
ferimento: ossia, se Hegel intenda includervi anche la piccola logica come
ripetizione in miniatura della Scienza della logica, oppure se stia rimandan-
do a quelle sezioni compendiose che non aveva potuto sviluppare in forma
non manualistica. A mia conoscenza, ad aver posto il problema di una ri-
petizione ossificata (quasi naturalizzata) della logica speculativa sono stati
Comay e Ruda, anche se non con riferimento a questo passo hegeliano, e
P. Eiden-Offe, Hegels Logik Lesen. Ein Selbstversuch, Berlin, Matthes & Sei-
tz, 2021, p. 168.

183



ni provvisorie circa gli elementi che sono emersi in questo capitolo,
mostrando come la questione filosofica, posta dalla presentazione he-
geliana della natura ibrida dell’ Enciclopedia, non possa dirsi esaurita
nelle posizioni della letteratura critica richiamate sopra.

Sulla base di quanto emerso sin qui, si puo affermare che il ter-
mine ‘enciclopedia’ nella fase berlinese di Hegel (i) risulta legato al
carattere compendioso in maniera verosimilmente piu stringente ri-
spetto al periodo heidelberghese, quando era il ‘compendio’ (Grun-
drif3) a candidarsi come referente per I’esposizione delle scienze nei
loro inizi e a offrire una visione d’insieme della scienza nella sua or-
ganizzazione. In secondo luogo, pero, (ii) si registrano a Berlino delle
tensioni significative nella scrittura dell’Enciclopedia, testimoniate in
alcune lettere, che dicono del modo in cui 'esposizione cogente del
nesso logico non sia separabile di fatto all’arricchimento contenuti-
stico che caratterizza la seconda e terza edizione dell’opera, avvenu-
to in concomitanza all’attivita didattica. Da ultimo, (iii) se si guarda a
cio che Hegel scrive nell’ultimo testo da lui pubblicato, la Prefazione
alla seconda edizione della Scienza della logica, il termine ‘enciclope-
dia’ non sembra consentire una distinzione netta tra un tratto pura-
mente compendioso-didattico e uno propriamente sistematico.

Rispetto al secondo punto (ii), mi sembra importante notare un
aspetto significativo ulteriore. Se ¢ vero — come ricordano opportu-
namente Driie, Gethmann-Siefert, Hackenesch, Jaeschke, Neuser e
Schnédelbach — che I’Enciclopedia non nasce come testo da leggere,
e che & merito delle edizioni critiche piu recenti averla liberata dal-
le ‘sovrastrutture’ imposte dalle aggiunte (Zusdtze) tratte da diversi
cicli di lezione, é altrettanto osservabile come, nelle revisioni appor-
tate da Hegel alla seconda e alla terza edizione berlinese (fortemente
ampliate rispetto alla prima), emerga una consapevolezza crescen-
te dell’esistenza di un pubblico®* interessato a questo testo, il quale
comincia cosi ad assumere sempre piu i connotati di un libro vero e

% Hegel impiega il termine «pubblico» nel presentare la specificita del suo
Grundrif3, tanto quello enciclopedico quanto quello costituito dai Lineamen-
ti. Sul tema del pubblico e dell’opinione pubblica (Lineamenti §318-319) in
relazione al concetto di filosofia che emerge nell’ Enciclopedia si tornera piu
diffusamente nel capitolo quinto del lavoro.

184



proprio rivolto potenzialmente anche a destinatari ulteriori rispetto
alla cerchia di coloro che potevano prendere parte alla performance
delle lezioni hegeliane. In questo senso, pur sottoscrivendo l'intento
filologico delle ultime edizioni critiche di restituire il ‘vero testo’ li-
berato dalle aggiunte postume, redatte senza distinguere tra diversi
corsi di lezione e appunti di diversi uditori, si potrebbe problematiz-
zare la distinzione tra testo ‘autentico’ e testo ‘spurio’ con riguardo
all’Enciclopedia, nella sua evoluzione da Heidelberg a Berlino. Se si
considera, infatti, 'intento — pur inadeguato da un punto di vista fi-
lologico — della prima edizione, ossia quella di rendere il testo pubbli-
cato piu aderente a cio che la sua ricezione stava effettivamente produ-
cendo, si ha la possibilita di cogliere un processo: il divenire ‘libro’ di
un’opera che ha una duplice natura di sistema e compendio, e che si
sta gia progressivamente ampliando (ben prima dell’intervento degli
‘amici del defunto’). Sotto questo riguardo meriterebbe di essere ap-
profondito cio che Hegel sembra avvertire quasi come un fallimento
- il proliferare di contenuti che impedirebbe all’Enciclopedia di esse-
re del tutto coerente con l’esigenza di panoramica sistematica che si
nasconderebbe dietro al titolo di ‘enciclopedia’ — e che invece offre,
forse, alcuni indizi per la comprensione del significato di filosofia che
sta emergendo, in atto, nell’esecuzione di quel testo. La questione po-
sta all’inizio del presente studio si riconferma allora nella sua urgen-
za: & possibile porre la domanda sullo statuto della filosofia per come
emerge in un’opera dalla natura essenzialmente duplice di sistema e
di compendio per le lezioni? Si puo rispondere a questo interrogati-
vo senza uscire dalla lettera del testo — senza cioé andare a cio che la
ricezione ne avrebbe fatto —, focalizzandosi invece sulla sua specifi-
cita discorsiva?

Prima di approfondire questa questione immanente al testo, che
sara messa a tema nel prossimo capitolo, merita di essere notata una
ulteriore conclusione provvisoria di questa prima panoramica del di-
battito: (iv) I’Enciclopedia costituisce una forma essenziale in cui si fa
filosofia a Berlino, e non una semplice trattazione propedeutica, co-
me poteva essere, sotto certi aspetti, il caso norimberghese dell’Enci-
clopedia pensata per il Ginnasio, o come suggeriscono interpreti co-
me Comay e Ruda.

185



Se quanto ricostruito fin qui puo essere ritenuto plausibile (nel-
le conclusioni i-iv), allora si mostra come la dimensione discorsiva
compendiosa non costituisca una contingenza tra molteplici moda-
lita espositive, ma rappresenti piuttosto ’esposizione propria di un
pensiero che € insegnato a lezione come filosofia. Affinché quella in-
segnata sia filosofia, essa deve essere sistematica; affinché essa sia fi-
losofia, deve farsi carico del proprio statuto di sapere che puo essere
insegnato e appreso. Questo aspetto solleva interrogativi filosofici
specifici, concernenti la giustificazione della filosofia e le modalita
della sua articolazione, che non vengono semplicemente esauriti nel-
le interpretazioni focalizzate sulla triade logica—filosofia della natu-
ra—filosofia dello spirito, né in quelle che indagano una meta-filosofia
hegeliana senza interrogare la forma discorsiva del discorso filoso-
fico, anche quando sostengono la tesi della coestensivita tra filoso-
fia e sua giustificazione. Una simile omissione segnala una mancan-
za strutturale nelle contemporanee letture meta-filosofiche di Hegel.
Anche quelle che hanno il merito di pensare hegelianamente il pro-
blema della meta-filosofia — cioé della definizione e della giustifica-
zione della filosofia — come immanente al processo attraverso cui
essa sviluppa i propri contenuti e si fa sistema, tendono a trascura-
re il livello discorsivo: ovvero, come quel sistema si presenta, preci-
samente, nell’Enciclopedia e in quanto enciclopedia. In assenza di una
tematizzazione approfondita della dimensione ‘interna’ dell’antino-
mia, non si danno le condizioni per pensare propriamente, in termini
filosofici, il suo lato ‘esterno’: ossia, la domanda circa il modo in cui
la filosofia — per essere Enciclopedia — pensa se stessa come sapere
trasmissibile e partecipabile, nel processo in cui giustifica filosofica-
mente se stessa.

Le considerazioni qui proposte, per quanto ancora provvisorie,
intendono mostrare I'urgenza di porre la questione filosofica del te-
sto enciclopedico. Piu precisamente, si mostrera come 1’Enciclopedia
berlinese rappresenti un luogo decisivo di indagine non per verifi-
care la coerenza e la tenuta di un concetto di filosofia formulato al-
trove (nelle opere cosiddette scientifiche), ma per dare forma mani-
festa al coimplicarsi strutturale del lato ‘interno’ e di quello ‘esterno’

186



dell’antinomia della filosofia che pervade, in diversi modi, I’intero pe-
riodo berlinese.

In questo senso, si concorda con la lettura che intende I’Enciclo-
pedia non come il compimento di un concetto di filosofia elaborato
altrove — come per Nuzzo, I'Enciclopedia «stabilisce allo stesso tem-
po che cosa sia propriamente il pensare filosofico e che cosa esso
faccia»*®. La differenza con tali letture, tuttavia, &€ che nel presen-
te studio il concetto di filosofia viene fatto dipendere strutturalmente
dalla forma discorsiva in cui si articola; viceversa, questa si mostra
non poter essere astratta né separata dall’interrogazione sulla realta
di quel discorso in quanto enciclopedico, ossia in quanto sapere che
puo essere insegnato e appreso. E dall’intreccio inscindibile di queste
istanze — speculativa, discorsiva, istituzionale — che dipende, a mio
avviso, la sfida hegeliana di ripensare ’antinomia dello statuto del-
la filosofia riformulando la distinzione tra storico e razionale oltre le
proposte teoriche, e di riforma didattica, avanzate nel panorama filo-
sofico del suo tempo.

3. L’antinomia nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in
compendio

3.1 Storico e razionale nell’Annotazione al §79 del Concetto pre-
liminare

Se ci si sofferma ancora per un momento sulla presentazione he-
geliana del problema filosofico posto dall’Enciclopedia, si trova un
luogo decisivo per osservare come I’Enciclopedia (i) ponga esplici-
tamente e tematicamente il problema della filosofia come pensiero
speculativo in rapporto al sapere storico, e (ii) operi in maniera criti-
camente consapevole circa la propria presentazione filosofica, in mi-
sura ulteriore rispetto a quanto avveniva nei testi di Fichte e Schel-
ling: il §79 del Concetto preliminare, che introduce le tre forme del
pensiero: astratto, dialettico e speculativo. In esso si legge che

35 Nuzzo, Thinking in the Form of an Encyclopedia, p. 20.

187



La logicita ha, considerata secondo la sua forma, tre aspetti: a)

Pastratto o intellettuale; f) il dialettico, o negativo-razionale; y) lo

speculativo, o positivo-razionale®™.

A interessare in particolare € I’Annotazione, perché mostra un’at-
tenzione meta-riflessiva alla specificita discorsiva di questa stessa
esposizione.

Questi tre aspetti non fanno gia tre parti della logica, ma sono
momenti di ogni atto logico reale, cioé di ogni concetto o di ogni
verita in genere. Essi possono esser posti tutti insieme sotto il primo
momento, Iintellettuale, e per questo mezzo tenuti separati tra loro;
ma cosi non vengono considerati nella loro verita. — L’esposizione,
che qui si fa delle determinazioni della logicita, come anche della sua
divisione, & parimenti data solo in forma anticipata e storica®’.

Cio che contraddistingue D'«esposizione che qui si fa»*®

€ la consapevolezza del suo carattere anticipatorio e storico
(historisch-rdsonierend)®. 1 tre lati, che inquadrano tematicamente
che cos’¢é il lato intellettuale, ossia una presentazione di momenti
tenuti separati e dunque non considerati nella loro verita, vengono
esposti secondo una modalita discorsiva a sua volta ragionata e sto-
rica (historisch). In altri termini, I’elemento storico (nel senso di una
datita) sta tanto dalla parte del contenuto (uno dei lati), quanto della
sua stessa forma di esposizione. Questa anticipazione pero é di tipo
particolare: é consapevole del proprio statuto di anticipazione.

Una delle cifre di tale consapevolezza é proprio la presentazione
dei tre lati uno accanto all’altro — come € proprio del lato intellettuale
che viene tematizzato. Cio accadeva gia nei testi destinati al Ginna-

si0*?, ma qui — a differenza di questi ultimi, che avevano un carattere

6 Eng, §79; trad. it., p. 95.

¥ Enz, §79 A, trad. it., pp. 95-96.
38 Ibidem.

39 Enz, §25 A.

0 Sulle forme del logico come forme del metodo, si vedano le osservazio-

ni di Hegel nel Privatgutachten inviato a Niethammer il 23 ottobre 1812: «Il
contenuto filosofico ha, nel suo metodo e nella sua anima, tre forme: 1. esso
€ astratto, 2. dialettico, 3. speculativo. Astratto in quanto e nell’elemento del
pensiero in generale; ma meramente astratto, in contrapposizione al dialet-

188



essenzialmente propedeutico® — tale disposizione orizzontale di un

elemento accanto all’altro ha una ragione discorsiva legata al luogo
testuale in cui essa si trova: il Concetto preliminare della logica enci-
clopedica.

11 Concetto preliminare é un testo «storico e raziocinativo [ historisch
und rdsonierend]»**, non ancora scientifico in senso proprio, ma che

tico e allo speculativo, in quanto costituisce I’elemento cosiddetto intellet-
tuale che fissa ed apprende le determinazioni nelle loro salde distinzioni. Il
dialettico € il movimento e la confusione di quelle salde distinzioni: la ragio-
ne negativa. Lo speculativo é il razionale positivo, lo spirituale, I'unico ele-
mento propriamente filosofico. Per cio che concerne 'insegnamento della
filosofia nei ginnasi, I’essenziale €, in primo luogo e subito, la forma astrat-
ta. La gioventl deve per prima cosa tralasciare il vedere e udire, dev’essere
allontanata dal rappresentare concreto e ricondotta nell’intima notte dell’a-
nima, deve imparare ad orientarsi in questo campo, a tenere ferme ed a di-
stinguere le determinazioni» (SB, p. 830; trad. it., p. 108).

1 Cf. SB, p. 832; trad. it., pp. 110-111: «Il compreso [das Begriffene], e que-
sto significa lo speculativo che nasce dalla dialettica, € soltanto il filosofico
nella forma del concetto. Questo puod solo raramente presentarsi nell’inse-
gnamento ginnasiale; esso viene in genere inteso da pochi; ed in parte non
si pud nemmeno sapere bene se venga inteso da essi. Imparare a pensare
speculativamente, cio che il Normativo prescrive come la principale desti-
nazione dell’insegnamento filosofico propedeutico, é da considerarsi cer-
tamente come il fine necessario; questa preparazione é il pensiero astratto,
quindi quello dialettico ed infine ’acquisizione di rappresentazioni di con-
tenuto speculativo. Poiché I'insegnamento ginnasiale & essenzialmente pro-
pedeutico, dovra consistere soprattutto in un lavoro approfondito su questi
aspetti del filosofare».

2 Enz, §25 A; trad. it., p. 40. A mia conoscenza, il luogo in cui Hegel si sof-
ferma piu esplicitamente sulla questione del rapporto tra questi due termi-
ni si trova nell’Introduzione della Scienza della logica: «quando si volesse
fondare per mezzo di ragionamenti [Eine rdsonnirende Begriindung], oppur
chiarire il concetto della scienza, il resultato potrebbe tutto al piu esser quel-
lo di portare cotesto concetto dinanzi alla rappresentazione, e di procurarne
una conoscenza storica [eine historische Kenntnif3]. Ma una definizione della
scienza, o piu precisamente della logica, ha la sua prova solo in quella ne-
cessita del suo sorgere. Una definizione, con cui una certa scienza cominci
in maniera assoluta, non puo contener altro che la determinata espressio-

189



ha il compito specifico di «concorrere principalmente a far intende-
re che le questioni, che si hanno innanzi nello spirito rappresentati-
vo [in der Vorstellung] intorno alla natura del conoscere, intorno alla
fede e via dicendo, e che si tengono per affatto concrete, nel fatto si
riducono a semplici elementi di pensiero, che solo nella Logica otten-
gono la loro vera trattazione»*?. Per questa ragione esso precede il
testo scientifico pur non essendone del tutto esterno, come lo sono
invece le Prefazioni: € posto nella logica enciclopedica, ma in qualita
di suo pre- (-vor). In esso I’Enciclopedia espone qualcosa che non puo
ancora essere pienamente giustificato dal punto di vista filosofico,
dal momento che un contenuto puo dirsi dimostrato nel suo concetto
solo alla fine dello sviluppo della scienza. L’essere necessariamente
storico di queste considerazioni & un’esigenza perd non contingente:
essa deriva direttamente dal modo in cui si concepisce il concetto di
filosofia, che, come vedremo, implica un’esposizione consapevole del
proprio apparire storico: come un testo in cui la filosofia si organizza
come un sapere che puo essere imparato e insegnato.

ne, regolare e metodica, di quello che ognuno si rappresenta come convenu-
to e notorio ogniqualvolta si parla dell’oggetto e dello scopo di essa scien-
za. Che per un tale oggetto e scopo ci si rappresenti precisamente questo,
€ un’asserzione storica [historische Versicherung], riguardo alla quale si puo
soltanto richiamarsi a questa o a quella circostanza riconosciuta, oppur pro-
priamente proporre, come un semplice postulato, che questa o quella circo-
stanza si tenga per riconosciuta. Con cio non & mai tolto che uno da una par-
te, Paltro dall’altra adducano un caso ed istanza, secondo cui sotto questa o
quella espressione sia ancora da intendere qualcosa di piu e di diverso, per
modo che nella definizione sua bisogni ancora accoglier una determinazio-
ne piu particolare o piu generale, e disporre anche la scienza in conformita
a essa. — Dal ragionamento dipende allora anche [Es kommt dabey ferner auf
Rdsonnement an] che cosa (e fino a che limite ed estensione) s’abbia a pren-
dere in considerazione, oppure escludere. Ma al ragionamento [dem Rdsonn-
ement] stesso resta aperto il pitt molteplice e svariato opinare, sopra di che
alla fine soltanto I’arbitrio puo fermare una stabile determinazione. In que-
sto procedimento, consistente nel cominciar la scienza colla sua definizio-
ne, non si parla del bisogno di mostrar la necessita dell’oggetto della scienza,
e quindi la necessita della scienza stessa» (WdL I, pp. 32-33; trad. it., p. 30).

33 Ibidem.

190



Proprio a causa di questa funzione complessa — di testo interno al-
la scienza, ma che sta prima di essa** —, il Concetto preliminare non
é sufficiente, da solo, a rendere conto del modo in cui I’Enciclope-
dia assume consapevolmente la rilevanza dello storico per la propria
Darstellung come filosofia. Se non basta fare riferimento all’Annota-
zione al §79 per concludere che Hegel assegni allo storico un ruolo
fondamentale — sebbene gia qui il rapporto tra sapere storico e scien-
za sia trattato in modo estremamente articolato (piu di quanto, an-
che performativamente, potevano suggerire Kant, Fichte e Schelling)
in virtu della configurazione sistematica di un testo prima e dentro
la scienza —, quanto accade nei paragrafi dedicati ai momenti del lo-
gico-reale da gia il segno di un’esecuzione della filosofia che lavora
sul suo iniziare come scienza. Di tale esecuzione ci occuperemo nel
capitolo successivo, ricostruendo come essa si dia all’interno della
scienza.

3.2 Intellettuale-astratto e speculativo nell’Annotazione al §82
del Concetto preliminare

Nel §79 del Concetto preliminare, prima dell’avvio della scienza
propriamente detta, i tre lati del pensiero (astratto, dialettico e spe-
culativo) vengono presentati anzitutto uno accanto all’altro. Tutta-
via, gia nell’Annotazione — essa stessa di natura storica — si assiste a
una prima correzione della loro esposizione: «Questi tre aspetti non
fanno gia tre parti della logica, ma sono momenti di ogni atto logico
reale»*®. Considerarli separatamente, come avviene in questa prima
esposizione, impedisce di coglierli nella loro verita. Consapevole del

4 Sul dibattito pill recente sul tema si veda il volume GW.F. Hegel, Der

“Vorbegriff” zur Wissenschaft der Logik in der Enzyklopddie von 1830, a cura
di A. Denker, A. Sell, H. Zaborowsky, Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber,
2010, in particolare i contributi di Annette Sell (Der “Vorbegriff” zu Hegels
enzyklopddischer Logik in den Vorlesungsnachschriften, pp. 65-83) e di Ange-
lica Nuzzo (Das Problem eines “Vorbegriffs” in Hegels spekulativer Logik, pp.
84-113).

35 Enz, §79 A.

191



registro discorsivo storico in cui si presenta e si scrive**, la lettera del
testo accenna, quasi nella forma di un’istruzione, a una prima auto-
correzione, una correzione che sara compito della scienza giustifica-
re e rideterminare nel suo significato, non come semplice conferma
di quanto qui presentato preliminarmente, ma come verifica e messa
alla prova critica di cio che vuol dire per la filosofia giustificare il suo
organizzarsi come sapere.

A questa prima istruzione segue una seconda, posta in chiusu-
ra del Concetto preliminare, quando Hegel torna esplicitamente sulla
questione dell’esposizione del testo. Nel §82, coerentemente alla cri-
tica a una lettura additiva — che tratterebbe il secondo e il terzo mo-
mento come parti da sommare al primo, quello intellettuale astratto
-, viene presentato lo speculativo come la verita dei momenti prece-
denti. Per il problema in discussione nel presente studio interessa di
nuovo ’Annotazione. In essa si legge non solo che la dialettica ha un
risultato positivo, e che il suo risultato e un astratto che é anche un
concreto, ma anche 'affermazione secondo cui

nella logica speculativa € contenuta la mera logica dell’intelletto,
che puod essere agevolmente ricavata da quella [kann aus jener
sogleich gemacht werden]: non si deve far altro che lasciar cadere
Pelemento dialettico e il razionale [es bedarf dazu nichts, als daraus
das Dialektische und Verniinftige wegzulassen], e cosi essa diventa cio
che ¢ la logica ordinaria, una istoria [Historie] ossia una descrizione
di varie determinazioni di pensiero, messe insieme, e che, nella loro
finitezza, si danno per alcunché d’infinito®”.

11 punto rilevante riguarda il modo in cui, nella logica speculativa
che Hegel intende proporre, sia gia contenuta la logica dell’intelletto,
ossia quella logica ordinaria tramandata nei compendi: un sapere or-
mai cristallizzato, che si offre come datita astratta e sclerotizzata, non
piu capace di articolare una comprensione attuale delle dinamiche

6 Anche nelle lezioni sulla logica condotte sull’Enciclopedia viene confer-
mato questo aspetto: «§79: Qui viene indicata in modo storico [historischer
Weise] la natura della logica, il suo procedere. Ogni concetto logico passa da
una sfera all’altra, e ogni sfera costituisce una totalita. In ogni elemento lo-
gico si presentano tre momenti» (VWAL II, p. 478: Libelt).

7 Eng, §82 A; trad. it., p. 97.

192



reali di un mondo in crisi. Questo punto, apparentemente marginale,
lascia dapprima sorpresi. Colpisce infatti che, proprio nel momento
in cui viene introdotto tematicamente lo speculativo — cio che do-
vrebbe costituire il proprium della logica hegeliana e distinguerla da
ogni altra logica —, l'interesse converga sulla possibilita che questa
logica speculativa divenga istoria (Historie), logica ordinaria dell’in-
telletto. In realta, questo passaggio mette in luce, a mio avviso, fino
a che punto in Hegel il rapporto con lo storico (historisch) raggiun-
ga un livello di complessita inedito — evidente gia a partire da questa
sezione preliminare, ancor prima dei modi piu articolati che saranno
sviluppati all’interno della scienza.

Il pensiero speculativo, quando viene presentato preliminarmen-
te in forma storica, non soppianta la linearita storica della sua prima
esposizione (astratto—dialettico—speculativo), proponendo un nuovo
ordine o una presentazione alternativa — magari invertita — dei mo-
menti riletti alla luce della loro verita (speculativo-dialettico-astrat-
to). Tuttavia, il rinvio allo speculativo (i) suggerisce fin da subito che
il rapporto fra i tre momenti va oltre cio che la lettera presenta in
questa prima presentazione; (ii) implica un lavoro sull’esposizione
del pensiero, un lavoro che solo se eseguito fino in fondo consente
Paccesso alla comprensione di cio che é pensiero speculativo e di co-
me esso lavori criticamente alla propriamente esibizione.

Il problema diventa allora: come figurarsi questo lavoro? La que-
stione decisiva riguarda il tema del contenimento della logica intel-
lettuale all’interno della logica speculativa. Secondo una presenta-
zione efficace di una lettura abbastanza diffusa di questo tema, si puo
affermare che

la logica dell’intelletto [Verstandeslogik] ¢ la condizione necessaria —
sebbene non sufficiente — della logica della ragione [Vernunftlogik],
nella misura in cui quest’ultima non puo sussistere senza la prima.
La logica intellettuale rappresenta la condizione primaria: essa ¢é
Pattivita descrittiva che coglie I'attivita naturale delle forme e, allo
stesso tempo, esercita una funzione normativa nei confronti della
logica naturale. La logica razionale (dialettica), al contrario, & la
riflessione critica e normativa sulla stessa logica intellettuale. Per
questo, la logica razionale giustifica in ultima istanza I’applicazione

193



delle forme colte dall’intelletto all’attivita effettiva e naturale del

pensare®®.

E corretto sottolineare che il rapporto tra la logica dell’intelletto
(Verstandeslogik) e la logica della ragione (Vernunftlogik)**® non é una
semplice alternativa. Tuttavia, cio che qui importa comprendere ¢ il
modo in cui viene esposto questo rapporto, e dunque il funzionamen-
to della sua Darstellung. Per quanto possa apparire, in un primo mo-
mento, come una precisazione di carattere generale, il contenimento
qui anticipato non si limita a indicare che una logica (quella specu-
lativa) sarebbe piu estesa dell’altra (quella intellettuale), la quale co-
stituirebbe un semplice sottoinsieme della prima. Ci sono invece ele-
menti per determinare diversamente, gia in via preliminare, il modo
di questo contenimento. Essi sono almeno tre.

Il primo elemento ¢ il fatto che la logica dell’intelletto é presenta-
ta come cio che si ottiene a seguito di un’operazione specifica: il trala-
sciare I’elemento dialettico e razionale. Solo in questo modo si giun-
ge alla logica usuale — quella in uso nei compendi —, ossia, secondo
Hegel, a una Historie, presentazione storico-descrittiva di determina-
zioni di pensiero che sono giustapposte e pretendono di valere come
infinite proprio perché la loro finitezza non viene riconosciuta come
tale. Come precisa Hegel, la logica speculativa «diventa»*° cio che &
la logica usuale se si compie questa esclusione. Il punto cruciale é che
Hegel non afferma che il proprio manuale avrebbe dapprima ’aspet-
to, 'apparenza di una collezione di determinazioni di pensiero tenu-

%8 E. Ficara, The Form of Truth. Hegel’s Philosophical Logic, Berlin/Boston,
De Gruyter, 2021, p. 16.

9 Cfr. ivi, p. 32: «In realta, secondo Hegel non vi € una vera e propria du-

plicazione del regime della logica. La logica € una disciplina unitaria, che
include la logica dell’intelletto come sua parte, fase o momento all’interno
dell’impresa speculativa che egli chiama “logica”. Al contrario, 'uso kan-
tiano e fichtiano sembra suggerire una visione della logica idealistica tra-
scendentale come alternativa rispetto alla logica comune. In altre parole, la
Vernunftlogik hegeliana non é concepita in modo oppositivo o polemico ri-
spetto alla concezione aristotelica (formale). Essa implica una critica di tale
concezione (soprattutto nella sua elaborazione moderna)».

0 Eng, §82 A; trad. it., p. 97.

194



te separate I'una dall’altra — secondo il modello astratto/intellettuale
- a cui poi si aggiungerebbero, in un secondo momento, il momento
dialettico e infine quello speculativo, a partire da una base (la logi-
ca dell’intelletto) da esaminare criticamente. Non propone, cioe, una
sequenza lineare che muove dalla logica dell’intelletto, come fonda-
mento, per giungere progressivamente allo speculativo come pun-
to di arrivo. Hegel scrive piuttosto che, per ottenere la logica usuale,
la Historie, si deve tralasciare qualcosa che é gia presente nel testo: o
meglio, qualcosa che il testo sta gia lavorando a produrre sin dal suo
inizio. Volendo estremizzare il punto alla luce delle considerazioni
precedenti sul significato del contenuto positivo che la filosofia deve
avere e ottenere, si puo affermare che é precisamente il gesto specu-
lativo — I'atto dell’esposizione del pensiero — cio che rende per la pri-
ma volta la Historie una collezione di facta che possono venire visti
nella loro verita di facta®'.

I secondo elemento da considerare riguarda 1’evoluzione inter-
na all’esposizione sviluppata nel Concetto preliminare, in particola-
re il passaggio dalla prima presentazione storica dei momenti del lo-
gico-reale (§79) alla determinazione del momento speculativo (§82).
A mio avviso, cio che emerge € una trasformazione significativa del
problema dell’esposizione: le prime istruzioni per 'esecuzione del te-
sto — secondo cui vi sarebbe una presentazione iniziale delle determi-
nazioni, successivamente elaborata in chiave dialettica — corrispon-
dono infatti alla modalita storica con cui i momenti del logico-reale
erano stati introdotti nel §79. Tali momenti, tuttavia, risultano gia
qui mobilizzati, non semplicemente descritti. Quando Hegel, nel §82,
arriva a tematizzarne la verita, si verifica — come gia preannunciato
nell’Annotazione — un cambiamento decisivo: non solo viene ribadita
la necessita di non trattare astratto-dialettico-speculativo come parti
giustapposte, ma questa stessa prescrizione discorsiva comporta un
secondo livello di mobilizzazione. L’indicazione iniziale — secondo
cui non si tratta di parti ma di momenti — non viene semplicemen-
te confermata, bensi é ripensata nel suo significato, e radicalizzata

»1 - Ad una discussione approfondita di questo punto € dedicato, in partico-

lare, il capitolo quinto del presente studio.

195



nell’esecuzione di qualcosa a venire, la scienza, in cui questo pro-
cesso risultera giustificato. In questo senso, I’affermazione program-
matica si configura gia come anticipazione performativa di cosa ¢
implicato dalla speculazione - il lavoro sul suo storico —, il cui fun-
zionamento verra dimostrato e rideterminato criticamente nel corso
dell’esposizione scientifica.

Un terzo elemento, che costituira il filo conduttore dell’analisi del
prossimo capitolo, merita particolare attenzione: nel §82, Hegel de-
scrive l'estrazione della logica dell’intelletto dalla logica speculativa
come una possibilita. Scrive infatti: «nella logica speculativa é conte-
nuta la mera logica dell’intelletto, che puo essere agevolmente ricava-
ta da quella [kann aus jener sogleich gemacht werden]»**. L’enfasi su
questa possibilita potrebbe sembrare, a una prima lettura, eccessiva
o persino ridondante, poiché il termine stesso di ‘possibilita’ sembra
indicare qualcosa di accessorio, che puo tanto verificarsi quanto non
avvenire, e che dunque non sarebbe essenziale, necessario al pensie-
ro. Tuttavia, come si mostrera nel capitolo successivo, non é affatto
questo il caso. C’é una licenza nel testo, che non puo emergere fin-
ché non si pone esplicitamente la domanda sul modo in cui funziona
il contenimento. La sua comprensione richiede un esame piu appro-
fondito della forma discorsiva che la filosofia si da come Enciclopedia
delle scienze filosofiche in compendio.

La questione decisiva diventa allora la seguente: come funziona,
discorsivamente, all’interno della scienza che si organizza come En-
ciclopedia, questa consapevolezza — tematicamente dichiarata nel suo
Concetto preliminare nella forma di un’anticipazione?

2 Eng, §82 A; trad. it., p. 97.

196



CAPITOLO TERZO
L’ORGANIZZAZIONE DISCORSIVA DEL SAPERE

La logica generale di Wolff ¢ la migliore che si abbia**

L’Idea, dunque, non la si deve concepire come un’unita quieta in sé,
bensi come un processo del venire a sé stessa — la logica dell’intelletto
procede dalla logica speculativa [Die Verstandes Logik

geht aus der speculativen Logik hervor]**

Introduzione

In che modo la filosofia ¢ in grado di assumere su di sé lo storico
(historisch) del proprio discorso, mostrandosi criticamente consape-
vole del suo configurarsi come sapere che puo essere imparato e in-
segnato? Come si forma questo storico, quali regole ne governano lo
sviluppo? In che misura I’analisi di tali regole puo darsi criticamente,
senza cioe duplicare, nel suo sviluppo, la forma che é oggetto della
critica? Le domande appena formulate toccano direttamente il nodo
dell’antinomia della filosofia: la sua impossibilita di presentarsi come
scienza senza rimettere in discussione i presupposti stessi della pro-
pria scientificita — i suoi oggetti, e con essi il metodo - e, nello stesso
tempo, quelli della sua produzione e riproduzione come sapere; il bi-

3 AA 9, p.21.
3 VWAL II, p. 481.

197



sogno, parimenti, di affermare la propria specificita senza porsi sem-
plicemente come alternativa ai modi in cui le altre scienze e le filoso-
fie precedenti si sono formate, ma lavorando criticamente su cio che
presiede al suo apparire come un sapere tra gli altri.

In questo capitolo, 'analisi si concentra su una specifica ‘esterio-
rita’ che abita ’antinomia: le regole di formazione attraverso cui la fi-
losofia si organizza come sapere. Cio che si trattera di mostrare € co-
me un simile ‘fuori’ insista, in realtd, sul lato ‘interno’ dell’antinomia,
agisca cioeé nel suo modo intrinseco di prodursi come filosofia. Una
volta chiarito questo, saranno poste le basi per mostrare, nella secon-
da parte dello studio, in che misura, per Hegel, la filosofia sia chiama-
ta a rendere conto di un’‘esteriorita’ ulteriore per essere se stessa: I’e-
steriorita delle soggettivita in gioco nel suo formarsi come discorso,
insieme alle scene istituzionali, oggettive, sociali e politiche, in cui e
implicata nel riprodursi come sapere.

Nello specifico, il presente capitolo esamina la capacita che ha la
filosofia, nella forma che si da come Enciclopedia delle scienze filo-
sofiche in compendio, di assumere criticamente su di sé il problema
dello storico del proprio discorso. L’analisi intende mostrare come
nell’Enciclopedia si renda manifesto qualcosa di cruciale per I'intero
periodo berlinese della riflessione hegeliana: il modo in cui la filoso-
fia sviluppa la propria esposizione scientifica in un confronto serrato
e necessario con lo storico della propria esposizione — come cio che &
consustanziale al suo giustificarsi come scienza e organizzarsi come
sapere che viene trasmesso, e che puo essere imparato e insegnato.
Come processo discorsivo attraverso cui la filosofia si costituisce co-
me scienza, articolando i propri contenuti secondo la loro logica co-
gente, la Darstellung diventa filosofica in senso proprio non contrap-
ponendosi ad altri modelli di produzione del sapere, ma (i) criticando
dall’interno - fino a farla collassare, portandola alla sua fine — una
forma tradizionale pervasiva di organizzazione del sapere, vale a dire
di formazione di discorsi che potessero essere riconosciuti come filo-
sofici**: quella metafisico-scolastica. La filosofia si fa scienza, in sen-

5 Riprendo il concetto di modi di formazione, di produzione del discorso
filosofico da M. Foucault, per come viene usato in Risposta a Derrida: «quel

198



so radicale, non rifiutando semplicemente la tradizione scolastica di
partizione del sapere, ma sottoponendola a un processo di decostru-
zione immanente attraverso cui — questo il secondo elemento — (ii)
elabora il metodo del proprio esporsi come sapere. In questo senso,
come si vedra, la filosofia diventa propriamente scienza quando, nel
rendere visibili le regole di formazione del discorso filosofico, non ri-
produce surrettiziamente la forma discorsiva che si propone di criti-
care, ma elabora, attraverso quella critica immanente, le proprie mo-
dalita di formazione come sapere.

Per comprendere adeguatamente questo processo, si procedera a
una ricostruzione dei principali snodi concettuali dell’esposizione di-
scorsiva dell’ Enciclopedia, con particolare attenzione alla logica enci-
clopedica come luogo in cui emergono con maggiore chiarezza alcu-
ni caratteri fondamentali della Darstellung. L’ipotesi da cui muovo e
che, per Hegel, la forma di esecuzione della filosofia non si dia senza
una relazione costitutiva con lo storico, e che anzi una delle ragioni
della specificita irriducibile della filosofia rispetto agli altri saperi stia
proprio nella relazione specifica con lo storico — quando lo si com-
prenda secondo i modi specifici del suo costituirsi.

Lo storico in questione non é da intendersi, pero, nella sua acce-
zione meramente fattuale, come un contenuto semplicemente pre-
sente, non giustificato — quello che, nel presente studio, verra no-
minato historisch,. Esso riguarda piuttosto lo storico della scienza,
quello che emerge nel suo presentarsi come sapere: il rendersi visi-
bile di qualcosa che, come parte del processo di giustificazione del-
la scienza, non é, né puo essere, sin dall’inizio pienamente giustificato.
Nel corso dello studio questo secondo senso di storico sara chiama-
to historisch,, perché riguarda ’apparire iniziale di un sapere che sta
procedendo alla propria giustificazione e che, proprio perché in fieri,
non € ancora pienamente legittimato come sapere razionale. Si inten-
de mostrare come I'assunzione critica di questo historisch, da parte

che ho cercato di mostrare [...] [é il fatto] che ci sono delle condizioni e delle
regole di formazione del sapere alle quali il discorso filosofico si trova sot-
tomesso in ogni epoca, come qualunque altra forma di discorso a pretesa ra-
zionale» (Foucault, Risposta a Derrida, p. 104, citato in Cesaroni, L ordine del
discorso filosofico, p. 134).

199



della scienza, e la sua piena giustificazione, passi per la produzione,
complessa, di un ulteriore storico — ossia di un contenuto che appare
non immediatamente trasparente e deve essere anzitutto assunto in
quanto tale — all'interno dell’esposizione della scienza: un historisch,
prodotto della scienza e nella scienza.

A questo scopo, il capitolo si apre con la distinzione piu preci-
sa delle forme che lo storico assume come momento del presentarsi
della scienza nella forma di un sapere tra gli altri (historisch,) e co-
me prodotto da essa (historisch,) nel processo critico attraverso cui
giustifica la propria esposizione per renderla razionale (1). In secon-
do luogo, viene discussa la misura in cui la loro giustificazione nella
scienza superi una maniera metafisico-scolastica di organizzare il sa-
pere proprio mentre, in certo senso, ne riprende la forma per deco-
struirla dall’interno (2, 3). In questo processo, attraverso cui la filoso-
fia si legittima come scienza lavorando sulla propria esposizione, si
delineera una nuova configurazione dell’antinomia: il lavoro sul lato
‘interno’ della filosofia mostrera l'insistere in esso di un’esteriorita —
ossia, la sua organizzazione e presentazione come sapere —, qualco-
sa che dovrebbe stare sul lato ‘esterno’ e che invece agisce come ele-
mento fondamentale nel processo che consente alla filosofia di essere
filosofia (4). In cio, la filosofia mostra di confrontarsi con un rischio
intrinseco al suo statuto — quello di diventare un che di soltanto sto-
rico —, che non puo semplicemente evitare o estromettere una volta
per tutte dal suo diventare speculativa, ma che, riversandosi al suo
‘interno’, deve giustificare per essere se stessa.

1. Lo storico nella scienza

1.1 Concetto preliminare e divisione della scienza

La prima parte dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compen-
dio, lalogica enciclopedica, si apre con il Concetto preliminare, sezione
nella quale il concetto di questa scienza viene esposto in forma anti-
cipatoria. Al §25, in cui Hegel introduce programmaticamente I’esi-
genza di discutere i limiti della comprensione della verita che sarebbe
guadagnata tramite determinazioni finite di pensiero, segue una se-

200



zione suddivisa in Prima posizione del pensiero rispetto all’oggettivita
(8§826-36), Seconda posizione del pensiero rispetto all’oggettivita (empi-
rismo, §§37-39; filosofia critica, §§40-60), Terza posizione del pensie-
ro*¢ rispetto all'oggettivita (sapere immediato, §§61-78), e Concetto piu
particolare e divisione della logica (§§79-83). Nelle prime sezioni, He-
gel discute alcune posizioni storico-filosofiche con uno scopo molto
specifico: non al fine di offrire una disamina filologicamente accurata
delle loro argomentazioni, ma per mettere in evidenza i problemi te-
orici che si associano a determinate assunzioni riguardanti, ad esem-
pio, il rapporto tra linguaggio e pensiero, la comprensione dell’incon-
dizionato, la validita del pensiero mediato e I'’esposizione della verita.
Una simile discussione preliminare prosegue nel Concetto pit parti-
colare e divisione della logica, che offre al pubblico una presentazione
provvisoria, perché ancora non giustificata, di cio che dovrebbe costi-
tuire la conclusione della scienza: il suo concetto, e con esso il metodo
della sua Darstellung scientifica. Nel Concetto preliminare, quest’ulti-
mo si da nella forma introduttiva di un «meta-metodo»*’ prelimina-
re — astratto, negativo-razionale e positivo-razionale —, a cui segue la
presentazione della divisione del materiale disciplinare (§83).

La consapevolezza della forma specifica che assume il Concetto
preliminare — un pre- della scienza ma che insiste dentro essa, e pro-
cede in maniera storico-raziocinata (historisch-rdsonnierend) — emer-
ge non solo nei §§79-82, come visto nel capitolo precedente, ma an-
che nel §83, dedicato alla divisione del materiale logico, ossia alla loro
presentazione organizzata. Nelle lezioni tenute sull’Enciclopedia, pre-
sentate come sua «spiegazione»**, si legge:

%6 La distinzione tra Gedanken (prima e seconda posizione) e Denken (terza
posizione), presente gia nell’edizione del 1827 dell’Enciclopedia, non é ripro-
dotta nella traduzione italiana.

»7 L’espressione ¢ di E. Plevrakis, Das Absolute und der Begriff. Zur Fra-
ge philosophischer Theologie in Hegels »Wissenschaft der Logik«, Tiibingen,
Mohr Siebeck, 2017, p. 121.

38 VWAL 11, p. 439. Cfr. Nachschrift Libelt 1828: «sulla base delle lezioni del
professor Hegel nell’estate del 1828, come chiarimento alla sua Enciclopedia
delle scienze filosofiche, e precisamente dai paragrafi 19 fino al 244» (ibidem).

201



§ 83 ¢ la divisione [Eintheilung] secondo questo ritmo eterno,

secondo l'eterna armonia della lira di Apollo, come dice Eraclito.

— La divisione presuppone la familiarita con il concetto. Iniziamo

con I’Essere, poiché esso si € compiuto, chiuso in sé; cosi passa in

un’altra determinazione, in quella dell’Essenza, e poi nel Concetto.

La giustificazione emergera, si mostrera [Die Rechtfertigung wird sich

zeigen]®”.

In questo chiarimento anticipatorio sulla divisione della scienza,
riportato dalla Nachschrift Libelt del 1828, ci sono alcuni aspetti che
meritano di essere notati. Anzitutto, si afferma che la giustificazione
della divisione verra mostrata, si rendera manifesta: non puo stare
all’inizio della scienza, e tanto meno prima di essa. Per questo moti-
vo, cio che viene presentato all’inizio deve essere preso cosi com’e, in
attesa che venga sviluppato il concetto della scienza. Questo caratte-
re preliminare e provvisorio rende la divisione presentata qui un che
di storico — historisch,nella tassonomia impiegata in questo studio,
in quanto ¢ il modo di presentarsi, di apparire, di un sapere che si sta
giustificando come scienza.

In secondo luogo, si dice che la divisione della scienza, per esse-
re compresa in quanto tale, presuppone che sia gia nota la natura del
concetto. Da una parte, questa «familiarita»*® é di un genere molto
particolare: non e possedere il concetto, conoscere cosa esso sia pri-
ma del suo sviluppo, bensi implica una consapevolezza minimale cir-
ca la sua natura, che € quella di essere propriamente se stesso solo al-
la fine del suo sviluppo. D’altra parte, proprio questa consapevolezza,
negativa piu che positiva, lega indissolubilmente la divisione qui pre-
sentata allo sviluppo a venire, di cui costituisce il pre-. Il suo essere
storico, dunque, non dipende qui dall’assunzione di presupposti ere-
ditati acriticamente dalla tradizione, o assunti dalla rappresentazione
(cio che chiamo historisch,), ma riguarda I'esposizione stessa del pen-
siero perché segna il suo, problematico, primo apparire (historisch,).

%9 VWAL 11, p. 481. La Nachschrift Libelt aggiunge anche il confronto con la
divisione della Scienza della logica: «L’Essere e ’Essenza costituiscono 1'og-
gettivo, il Concetto e I'Idea il soggettivo: cosi € articolata la suddivisione
nella Logica maggiore di Hegel» (ibidem.).

30 Ibidem.

202



A differenza di quanto valeva per Kant e Schelling, come si era visto
nel capitolo precedente, il discorso filosofico hegeliano e chiamato a
rendere conto dello storico del proprio presentarsi come sapere, e, nel
farsi scienza, non puo non considerare il modo in cui si forma, si scri-
ve e si esegue — fin dal suo primo apparire, che si dd il carattere anti-
cipatorio e provvisorio. Comprendere come questo debba essere giu-
stificato &, per Hegel, una questione costitutiva della domanda sullo
statuto della filosofia.

Da un punto di vista procedurale, anticipazione storica sembra
in certo modo necessaria, e risponde allo scopo attribuito al Concet-
to preliminare nella sua totalita, che é quello di «concorrere princi-
palmente a far intendere che le questioni, che si hanno innanzi nel-
lo spirito rappresentativo intorno alla natura del conoscere, intorno
alla fede e via dicendo, e che si tengono per affatto concrete, nel fat-
to si riducono a semplici elementi di pensiero, che solo nella Logica
ottengono la loro vera trattazione»*'. Nella questione della divisio-
ne converge in maniera sintomatica qualcosa che sembra valere per
lintera sezione in cui é collocata: la divisione porta con sé un «in-
conveniente [Unbequeme]»*? — termine la cui altra occorrenza nella
logica enciclopedica del 1830** appare in riferimento all’espressione
controintuitiva del pensiero oggettivo. L’inconveniente di essere un
che di soltanto storico-raziocinato non significa, a mio avviso, che la

%1 Eng, §25 A; trad. it., p. 40.
%2 Ibidem.

3 Hegel impiega il termine nella Introduzione all’edizione del 1817 dell’En-

ciclopedia, quando al §2 scrive: «L’inizio della filosofia ha per contro la sco-
modita [das Unbequeme] che gia il suo oggetto & necessariamente subito sot-
toposto al dubbio e alla contestazione, 1) secondo il suo contenuto, poiché
esso, se deve essere indicato non semplicemente alla rappresentazione ma
come oggetto della filosofia, non viene incontrato nella rappresentazione,
anzi secondo la maniera di conoscere le &€ opposto, e il rappresentare deve
piuttosto essere trasportato dalla filosofia oltre di sé [diber sich hinaus ge-
bracht werden soll]» (Enz1817, p. 16; trad. it., p. 12). Com’¢ noto, nelle edi-
zioni berlinesi (§1) Hegel riformula nei termini di un vantaggio non goduto
la scomodita della filosofia di dover fondare cio che le altre scienze possono
assumere come gia dato.

203



divisione (e il Concetto preliminare nel suo complesso) sia un momen-
to accessorio di cui si potrebbe fare a meno, un presupposto che ver-
rebbe concesso a cuor leggero, dietro la semplice assicurazione che lo
sviluppo del concetto, piu oltre, lo confermera. Scomodo ¢é piuttosto
qualcosa che ¢ necessario, ma la cui funzione, per essere compresa fi-
no in fondo, richiede una sospensione: una disponibilita a confron-
tarsi con una presentazione iniziale minimale della scienza, consape-
voli che il modo in cui questa ¢ formulata nel suo primo apparire — un
che di storico, che deve essere assunto per il momento cosi com’e — é
gia parte di un processo di giustificazione di un sapere che, criticamen-
te, erode dall’interno alcune rappresentazioni (pensiero, soggettivita,
concetto...) e alcune immagini della scienza. La disponibilita richiesta
¢ assumersi la fatica di stare a vedere che cos’¢ il concetto della scien-
za, e come si sviluppa - fino al punto per cui le regole stesse attra-
verso cui qui vengono formulate provvisoriamente le questioni (sulla
verita, sulla giustificazione, sul concetto, sul sistema...) potranno su-
bire una potente rideterminazione alla fine della scienza. In questo, la
funzione propria della divisione anticipata della scienza, cosi come di
tutto il Concetto preliminare, € assolta non nonostante essa proceda in
modo storico e raziocinata, ma proprio a motivo di questa dimensio-
ne discorsiva, che la fa apparire qualcosa, per il momento, di fattuale,
ossia da assumere in quanto tale perché all’interno di un processo di
giustificazione appena iniziato (historisch,). La storicita in gioco qui &
qualcosa di necessario.

Una simile dimensione &€ quantomai chiara a lezione, come si vede
da cio che Rolin riporta nella Nachschrift del corso del 1829:

La divisione non ¢ nient’altro che il dispiegamento di cio che &
contenuto nel concetto semplice [Die eintheilung ist nichts anderes
als die Auseinandersetzung dessen was im einfachen Begriff enthalten
ist]. La determinazione della divisione non deve essere assunta
dall’esterno, come si ¢ soliti fare in altre scienze. In una vera divisione
[wahrhaften eintheilung], invece, deve accadere proprio questo: che il
concetto contenga gia in sé cio che da esso viene esplicitato [was aus
ihm explicirt ist]. Solo che noi, per ora, non sappiamo ancora che cosa
sia il concetto della logica, e ancor meno che cosa esso contenga. La

204



divisione che qui si presenta & dunque, in un certo senso, solo storica
[ historisch]®**.

La divisione anticipata non ¢ ancora la suddivisione giustifica-
ta del materiale della scienza, che si avra soltanto una volta che il
concetto si sia sviluppato®**. Non avendo all’inizio, infatti, una simile
conoscenza, € in realta preclusa la capacita di distinguere adeguata-

% VWL II, p. 583.

%65 Nella Scienza della logica, sotto al Concetto generale della logica, si legge:

«A proposito di nessuna scienza si sente cosi forte il bisogno di cominciar
subito dalla cosa stessa, senza riflessioni preliminari, come a proposito del-
la scienza logica. In ogni altra scienza 1'oggetto, ch’essa tratta, e il metodo
scientifico sono distinti uno dall’altro; e cosi pure il contenuto non costitu-
isce un cominciamento assoluto, ma dipende da altri concetti, e si connette,
tutto attorno, con altra materia. A queste scienze & percio concesso di par-
lare in guisa semplicemente lemmatica della loro base e del loro insieme,
come anche del metodo, di presupporre come gia conosciute ed ammesse
le forme delle definizioni etc., cosi da poterle senz’altro applicare, e di gio-
varsi dell’ordinario ragionamento per stabilire i loro concetti generali e le
loro fondamentali determinazioni. La logica all’incontro non puo presup-
porre alcuna di queste forme della riflessione, o di queste regole e leggi del
pensare, perché esse fanno parte del suo stesso contenuto e non debbono
esser fondate che dentro la logica stessa. Ma non solo la dichiarazione del
metodo scientifico; anche il concetto stesso della scienza in generale appar-
tiene al contenuto della logica, costituendo propriamente I"ultimo risultato
di essa. Quello ch’essa € essa non lo puo percio dir prima; ma I'intiera sua
trattazione produce questa sua conoscenza di se stessa come suo ultimo fa-
stigio e come suo compimento. In pari maniera il suo oggetto, il pensiero,
o piu determinatamente il pensiero concettivo, viene essenzialmente tratta-
to dentro ’ambito di essa; il concetto di questo pensiero si genera nel cor-
so della logica, e non puo percio essere assegnato in via preliminare. Quello
che, quindi, preliminarmente si accenna in questa introduzione, non ha gia
lo scopo, in certa maniera, di fondare il concetto della logica o di giustifica-
re scientificamente, in precedenza, il suo contenuto e il suo metodo, ma si
propone semplicemente di portar piu vicino alla rappresentazione, per mez-
zo di alcuni chiarimenti e riflessioni, nel senso dell’ordinario ragionamen-
to e di una esposizione storica [in rdsonnirendem und historischem Sinne],
il punto di vista da cui questa scienza dev’esser considerata» (WdL I, p. 27;
trad. it., pp. 23-24).

205



mente, sin da subito, tra la vera divisione della scienza logica come
«dispiegamento di cio che e contenuto nel concetto semplice»** e la
presentazione introduttiva di una qualsiasi delle «altre scienze»*”,
che si limiterebbero ad assumere la suddivisione disciplinare come
data — dall’esterno, per esempio ereditando dalla tradizione, limitan-
dosi a riprodurre i modi di formazione a cui ¢ stato sottoposto un
certo sapere —, ossia non bisognosa di ulteriore giustificazione. All’i-
nizio, inoltre, si € ancor meno nelle condizioni di dire perché una
scienza logica suddivisa in Dottrina dell’essere, Dottrina dell’essen-
za e Dottrina del concetto rappresenterebbe una risposta adeguata al
bisogno del tempo, piu di quanto non lo siano le proposte filosofiche
alternative a quella che si tratta di giustificare nel sistema®®.

Il confronto esplicito con il procedere di altre imprese conosciti-
ve riveste un’importanza particolarmente significativa. La specifici-
ta della filosofia, per contrasto con cio che fanno «altre scienze»*®, &
anticipata in relazione al modo in cui si comporta con la sua propria
esposizione discorsiva, un modo che la separa tanto dalle altre scien-
ze, quanto dalle logiche e dalle filosofie precedenti. Cio che distingue
la filosofia & una forma di consapevolezza del suo discorso, relativa-
mente alle modalita della sua formazione, ossia alle regole che pre-
siedono alla produzione di un discorso che si lasci riconoscere come
filosofico.

La domanda é: in che cosa consiste una simile consapevolezza, che
é parte della differenza specifica della filosofia? Essa riguarda, a mio
avviso, 'impegno che la filosofia si assume nel definire, e giustifica-
re filosoficamente, la sua antinomia. A questa altezza, cio si traduce
nell'impegno della filosofia a comprendere criticamente e problema-

% VWAL I, p. 583.
37 Ibidem.

368

Cfr. WAL I, p. 28; trad. it., p. 24: «se non che, in secondo luogo, quelle
rappresentazioni, in generale, su cui riposo fin qui il concetto della logica, in
parte son gia tramontate, e in parte é tempo che spariscano completamente,
che il punto di vista di questa scienza si prenda pil in alto, e ch’essa acquisti
una forma affatto diversa» (corsivo mio).

% VWL II, p. 583.

206



tizzare i modi che la filosofia ha seguito e sta seguendo, pitt 0 meno
consapevolmente, nell’istituirsi come discorso specificamente filoso-
fico. Cio non comporta pero, per la filosofia, un ripiegamento su di
sé — ossia, al riparo dal rischio di presentarsi come un sapere tra gli
altri, trasmissibile come una serie di contenuti -, quanto invece, al
contrario, richiede ’attraversamento critico, riflessivo di quello che
sembra dapprima costituirsi sul suo margine esterno: il suo organiz-
zarsi come sapere.

Le regole che presiedono alla formazione del discorso filosofico
sono pervasive, al punto che la loro stessa critica e esposta — anche
quando apparentemente va a buon fine, perché da vita a un modo di-
verso di fare filosofia — ad un rischio sostanziale: quello di riprodurre,
nel criticarli, i meccanismi di formazione del discorso da cui intende
emanciparsi. La sfida, che si da nella forma di un compito essenzia-
le alla filosofia per potersi dire finalmente tale, ¢ quella di elaborare
un discorso che sia capace tanto di essere consapevole criticamente
di quei modi, e dunque non essere una semplice alternativa elabora-
ta chissa dove, in un luogo che si presume al riparo dal rischio, nel
riprodursi, di perdersi; quanto — nella consapevolezza di presentarsi
esso stesso come una certa organizzazione del sapere che puo esse-
re trasmesso, insegnato e imparato — di non subire surrettiziamente
i meccanismi di formazione che critica, riproducendoli per cosi dire
alle proprie spalle.

La consapevolezza di questa posta in gioco &, per Hegel, a tal pun-
to coestensiva alla giustificazione della filosofia come scienza, da in-
vestire anche la forma ‘materiale’ della filosofia come testo — qualcosa
che, sulle prime, appare massimamente esteriore rispetto al presunto
‘interno’ dell’articolazione, metodologicamente consistente, di conte-
nuti filosofici. A questo riguardo, € particolarmente istruttivo cio che
viene esplicitato nell’Introduzione della Scienza della logica, quando, a
proposito delle «partizioni e intestazioni dei libri, delle sezioni e dei
capitoli»*, si dice che assolvono la funzione di offrire una panora-
mica preliminare di cio che trovera il proprio sviluppo nella scienza.
Data la loro natura, esse sono da considerarsi storiche («non hanno

0 WAL I, p. 38; trad. it., p. 37.

207



propriamente se non un valore storico»*”") nella misura in cui vanno
prese in quanto tali, come espressione di una riflessione che li pre-
senta preliminarmente proprio in quella forma (e non un’altra). In un
certo senso, non puo che essere cosi, data la natura essenzialmente
discorsiva e non intuitiva della verita per Hegel, che dunque non puo
mai essere compiuta all’inizio; eppure, la filosofia sembra I'unica a es-
sere consapevole di questo suo historisch,: dell’esigenza che esso sia
tale e, allo stesso tempo, che debba essere parte intrinseca del proces-
so attraverso cui la filosofia diviene filosofia.

La differenza tra la filosofia e le altre scienze dipende dal fatto che
in queste ultime

tali determinazioni e partizioni preliminari non son parimenti di

per sé altro che dichiarazioni estrinseche; ma nemmeno dentro la

scienza non vengon pOl sollevate sopra questo carattere. Persino

nella logica, per esempio, si dice: La logica ha due parti principali,

la dottrina elementare e la metodica. Poi nella dottrina elementare

si trova senz’altro l'intestazione: Leggi del pensiero; poi, Capitolo

primo: Dei concetti. Sezione prima: Della chiarezza dei concetti, etc.

- Queste determinazioni e partizioni fatte senz’alcuna deduzione

e giustificazione costituiscono 'impalcatura sistematica e l'intiero

nesso di tali scienze®

Nel caso delle altre scienze (in cui rientrano anche le logiche pre-
cedenti), dunque, la divisione del materiale viene enunciata all’inizio
tramite il ricorso a titoli che espongono una successione che non e
nella cosa perché non trova una sua dimostrazione e deduzione all’in-
terno della scienza, quando si tratterebbe di ritornare su cio che era
stato presentato in maniera anticipatoria, e giustificarne la forma. In
altre parole, nelle altre scienze cio che € storico rimane storico pri-
ma e soprattutto dopo lo sviluppo della scienza: prima non viene giu-
stificato nel suo necessario essere storico; dopo non viene sollevato
(erhoben) oltre questo carattere storico, apparire fattuale perché non
viene ripreso e giustificato. L’esito ¢ che, nelle altre scienze, contenu-
to e forma dell’esposizione rimangono non conciliati. Non avviene
alcun sollevamento critico perché non c’é un ritorno sul modo in cui

S Ibidem.
2 WAL I, p. 39; trad. it., p. 37.

208



la scienza, nel suo esibirsi, ha proceduto ad essere organizzata come
sapere che puo essere trasmesso e imparato.

La divisione della materia, nelle altre scienze, dipende dunque da
considerazioni esteriori che, anche all’interno della scienza, non ri-
sultano dedotte ma semplicemente avanzate.

L’ordinamento consiste su per gill nel mettere assieme cio che si
rassomiglia, nel preporre il pit semplice al composto, ed in altri
riguardi estrinseci. Ma quanto a un nesso interiore, necessario, la
cosa si limita all’indice, e il passaggio non si fa se non perché ora si
dice: Capitolo secondo; oppure: Veniamo adesso ai giudizii, etc. Cosi le
intestazioni e le partizioni, che s’incontrano in questo sistema, non
debbono aver per sé altro significato, che quello di una indicazione
del contenuto. La necessita del nesso e il sorgere immanente delle
differenze si debbon poi trovare nella trattazione della cosa stessa,

poiché tutto cotesto cade nella progressiva determinazione che il

concetto compie di sé*”.

Nel caso delle altre logiche, quelle dell’intelletto, non speculati-
ve, non si assiste alla determinazione di un metodo dimostrativo che
giustifichi proprio quella presentazione del materiale e non un’altra,
e che sollevi criticamente il suo primo, necessario apparire, dalla di-
mensione di iniziale provvisorieta a quella speculativa. L’avanzamen-
to materiale ¢ un procedere da una pagina all’altra che, pero, non
¢ «la necessita del nesso e il sorgere immanente delle differenze»®,
che, per Hegel, sono propri della filosofia come scienza. Si puo avere
scienza solo quando la forma che essa si da viene messa a tema den-
tro di essa, diventa parte del discorso, dell’esame che il pensiero com-
pie su di sé. Il sollevamento critico (Erhebung) € il movimento che,
elevando a problema anche il modo in cui una scienza si organizza a
sapere, garantisce la visibilizzazione dei modi della sua formazione,
compresi quelli solo in apparenza piu manifesti — come 'esposizione
‘materiale’ nella forma di un libro con intestazioni, capitoli, sottose-
zioni — ma che, in realta, si riproducono perlopiu senza che venga-
no problematizzati: i modi che presiedono alla formazione dei nessi
nel passaggio da un contenuto a un altro, o, meglio, da una sezione
a un’altra, e quelli attraverso cui I'intera scienza si organizza. Assu-

% WAL I, p. 38; trad. it., pp. 37-38.
574 Ibidem.

209



merli € la condizione per un lavoro critico su di essi, per diventare
consapevoli di cio che presiede alla produzione del sapere ed even-
tualmente farlo diversamente, inaugurando nuovi spazi di liberta che
consentano alla scienza di essere ulteriormente radicale.

Il confronto con il modo di procedere delle altre scienze, su questo
punto, é decisivo perché ¢ in relazione a queste istanze, solo in ap-
parenza appartenenti ad un ‘fuori’ della filosofia, che Hegel rivendi-
ca per il suo metodo ’essere I'unico vero — espressione che compare
non solo nella Prefazione alla Enciclopedia delle scienze filosofiche in
compendio, ma anche nella divisione della Scienza della logica, ancora
pit estesa sul tema, quando si dice che il metodo «che ho seguito in
questo sistema della logica, o anzi, il metodo che questo sistema in se
stesso segue»®” & «|’unico vero»*’¢, anche se certo passibile di miglio-
ramenti («suscettibile di molti perfezionamenti, di molti rifinimenti
per cio che riguarda i particolari»®").

Per comprendere la differenza specifica che separa la filosofia dal-
le altre scienze, che non manifestano «la necessita del nesso e il sorge-
re immanente delle differenze», occorre considerare piu nel dettaglio
il loro ordinamento, che é detto consistere «su per giu nel mettere
assieme cio che si rassomiglia, nel preporre il piu semplice al com-
posto»*®, secondo regole che stabiliscono il diritto di una certa cono-
scenza a entrare a far parte del discorso filosofico. Se al primo di que-
sti due gesti si sostituisce I’ordo scholae e al secondo I’ordo naturalis,
I'obiettivo polemico di quanto visto finora si palesa nell’organizzazio-
ne del sapere avanzata dalla metafisica razionalistica, in particolare
della scuola di Christian Wolff*”. La sua critica, attraverso cui la filo-

5 WAL I, p. 38; trad. it., p. 37.

376 Ibidem.

377 Ibidem.

8 WML I, p. 38; trad. it., p. 37-38.

7 Se I'influenza esercitata su Hegel dal razionalismo precedente a Wolff —

nelle figure, ad esempio, di Descartes, Spinoza, e Leibniz, dei cui contenuti
Wolff era considerato un abile sistematizzatore — & fuori di dubbio, concor-
do con quanto osserva Brady Bowman a proposito dell’importanza rivestita
dal paradigma wolffiano. Su questo si veda Id., Hegel and the Metaphysics of

210



sofia hegeliana puo rivendicare la propria specificita, procede in mo-
do tutt’altro che scontato.

1.2 Il problema dell’organizzazione del sapere: ordo naturalis e
ordo scholae

Tra il 1720 e il 1750 e nei decenni posteriori in Germania®*?’, I'in-
fluenza di Wolff, a cui andava riconosciuto il merito di aver prodotto
la trasformazione dell’aristotelismo empirico in aristotelismo razio-

Absolute Negativity, New York, Cambridge University Press, 2013, pp. 71-72,
studio a cui si rimanda per un esame approfondito sulla critica hegeliana al-
la metafisica razionalistica. Che ’obiettivo polemico sia costituito da questa
metafisica si mostra chiaramente nei §§85-87, cosi come nell’Introduzione
della Scienza della logica, quando Hegel nota che «Spinoza, Wolff ed altri si
lasciaron fuorviare applicando un tal metodo anche alla filosofia, e facendo
dell’andamento estrinseco, proprio della inconcettuale quantita, ’andamen-
to del concetto, cio ch’é in sé e per sé contraddittorio. Fino a qui la filosofia
non aveva ancor trovato il suo metodo. Guardando con invidia all’edifizio
sistematico della matematica, essa, come dicemmo, toglieva il metodo a pre-
stito da questa, oppure si giovava del metodo di scienze, le quali non son
altro che misture di materie date, di proposizioni sperimentali e di pensieri
- o, infine, ricorreva anche al barbaro rigetto di ogni e qualunque metodo.
Ma I'esposizione di quello che, solo, puo essere il vero metodo della scienza
filosofica, rientra nella trattazione della logica stessa; poiché il metodo € la
coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del suo contenuto [Die
Exposition dessen aber, was allein die wahrhafte Methode der philosophischen
Wissenschaft seyn kann, fillt in die Abhandlung der Logik selbst; denn die
Methode ist das BewufStseyn iiber die Form der innern Selbstbewegung ihres
Inhalts]» (WAL I, p. 37; trad. it., pp. 35-36).

%0 Sull’influenza della scolastica di Wolff si vedano M. Wundt, Die deut-
sche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklirung, Hildensheim, Olms, 1964,
pp- 122-264, e M. Albrecht, Wolff an den deutschsprachigen Universitdten, in
Handbuch Christian Wolff, a cura di R. Theis, A. Aichele, Wiesbaden, Sprin-
ger, 2018. Come ricorda Bowman (Hegel and the Metaphysics of Absolute
Negativity, p. 65), il manuale di Wolff Verniinfftige Gedancken von Gott, der
Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen tiberhaupt venne ristam-
pato dodici volte mentre Wolff era in vita, la sua logica tedesca ebbe quat-
tordici edizioni. I suoi manuali influenzarono nella forma e nella sostanza

211



nale basato sull’impiego di un metodo matematico al fine di presen-
tare la filosofia in forma sistematica, dipende in larga misura dalla
produzione di manuali di logica, metafisica, etica, filosofia naturale,
scritti per la prima volta in lingua tedesca®!. La scientificita istituisce,
anche per Wolff, una diversita tra i testi, da distinguere in «liber dog-
maticus scientificus» (I’'Ontologia, per esempio), da una parte, e «li-
ber historicus» o «liber dogmaticus historicus»**, dall’altra — distin-
zione che rimanda a quella filosofica, di genere superiore, tra cognitio
historica (cio che &) e cognitio philosophica (le ragioni di cio che é).
Mentre la prima si basa sull’attivita di narrare e descrivere, la secon-
da si fonda sulla necessaria concatenazione delle questioni che si da
nella forma di sistema®*: «per scientiam hic intelligo habitum asserta
demonstrandi, hoc est, ex principiis certis & immotis per legittimam
consequentiam inferendi»***.

Per Wolff, la regola generalissima del metodo della scienza — e del-
la sua organizzazione - richiede che «quod ea sint praemittenda, per
quae sequentia intelliguntur & adstruuntur»**>. Questa indicazione di
formazione vale per le definizioni, che spiegano i termini impiegati
nelle dimostrazioni, e per le proposizioni in cui le dimostrazioni sono
di fatto articolate. Formulata in questi termini, la scienza non é altro

quelli dei suoi allievi impegnati nelle universita tedesche, basti pensare alla
Metaphysica di Baumgarten, su cui Kant stesso tenne lezioni.

1 Sul ruolo di Wolff nel processo di generazione di termini filosofici nel-

la lingua tedesca, e di traduzione di linguaggio mistico nel linguaggio del-
le scienze, si veda il contributo fondamentale di Eric A. Blackall, The Emer-
gence of German as a Literary Language, Cambridge, Cambridge University
Press, 1959, pp. 27-48.

2 Cfr. Logica §751: «Libri dogmatici vel dogmata tantum recensent & ad

summum argumenta, quibus probantur, indicant; vel eadem demonstrant
aut probant. Illos dicemus libros dogmaticos historicos; hos vero libros dog-
maticos scientificos».

85 Cfr. Log. §898: «Sistema enim dicitur veritatum inter se & cum principiis
suis connecarum congeries».
34 Disc. Prael. §30.

35 Disc. Prael. §133.

212



che un progredire dalle proposizioni dimostrate a quelle da dimostra-
re, in un processo in cui cio che deve essere chiarito segue a cio che
€ gia stato chiarito per il tramite di definizioni guadagnate in prece-
denza. Il principio su cui la scienza si fonda riguarda la regola di non
ammettere definizioni che non siano state spiegate sulle precedenti:
«in philosophiam propositio nulla admittenda, nisi quae ex principiis
sufficienter probatis legitime deducitur»?*¢.

Cio che deve essere raggiunto & per Wolff la certitudo, da otte-
nersi attraverso la dimostrazione®”. In essa si vede «sie praedicatum
subjecto convenire sive directe, sive indirecte demonstrare valemus,
propositio nobis certa est»**. Nella dimostrazione si tratta di com-
prendere il modo in cui di un soggetto si possa predicare un certo
predicato, in modo tale che, a partire dalle premesse della conclusio-
ne, questa identita di soggetto e predicato appaia come necessaria,

3% Disc. Prael. §118.

7 Per Wolff, scienza ¢ la capacita di dimostrare in modo inconfutabile,

con ragioni incontrovertibili, tutto cio che si afferma (C. Wolff, Verniinftige
Gedanken von den Krdften des menschlichen Verstandes und ihrem richtigen
Gebrauche in Erkenntnis der Wahrheit, §2). Egli ha cercato di mostrare
Pesistenza diun unico metodo corretto, valido per tutte le conoscenze, fondato
sulla metafisica e sulla logica. Il concetto cardine é quello di dimostrazione,
che implica due aspetti: correttezza e indubitabilita (tanto necessita logica
della proposizione, quanto decisione del ricercatore di sospendere il dubbio).
L’incontrovertibilita di un giudizio risulta quindi dalla deduzione logica e
dall’impegno pragmatico del soggetto, in un movimento che, per questo, puo
essere detto libero. L’incrocio tra scientificita e dimostrabilita cosi istituito
costituisce un punto di contatto con la logica hegeliana, che ne radicalizza
Iidea di liberta e autonomia del movimento concettuale. Per Hegel, se
il pensiero deve essere capace di dimostrare qualcosa, «se la logica deve
esigere che si rechino prove, e se vuole insegnare il modo di provare, essa
deve esser anzitutto capace di provare il suo peculiar contenuto, e scorgerne
la necessita» (Enz, §42 A; trad. it., p. 53). Per un esame puntuale di questi
aspetti, si veda il contributo di Luigi Cataldi Madonna, Logik, in Handbuch
Christian Wolff, a cura di R. Theis, A. Aichele, Wiesbaden, Springer, 2018,
pp- 93-114, in particolare pp. 100-103.

8 Logica §568.

213



non possa cioé comportarsi diversamente®*®. In cio, la forma cruciale
é quella della definizione.

Nella sua sistematizzazione, Wolff distingue due macro-generi
principali di ordine. Anzitutto I’ordo naturalis per organizzare defini-
zioni*" e proposizioni*”, che richiede, da una parte, che le definizioni
siano ordinate in maniera tale che nelle successive vengano impiegati
termini che le precedenti abbiano gia chiarito; dall’altra, 1’ordo natu-
ralis impone che le proposizioni vengano ordinate a partire da quelle
provate e poi verso quelle che sono ancora da dimostrare.

Il secondo macro-ordine é invece definito da Wolff come ordo
scholae, presentato nei seguenti termini: «ordinem scholae appello,
quo ad idem subjectum spectantia in eundum locum congeruntur,
nulla habita ratione, quomodo cognitio unius pendeat a cognitione
alterius»*2 Nell’ordo scholae si tratta per esempio di organizzare in
un unico luogo testuale, specifico, tutto cio che afferisce a un deter-
minato tema, facilitando la memoria. Seppure non venga nominato
nel Discorso preliminare in quanto riguarda larte di scrivere i libri
(Kunst des Biicherschreibens), I’ ordo scholae € in realta decisivo per la
costruzione della scienza in quanto tale, la quale funziona secondo
un ordo mixtus che combina l'ordine naturale (intelletto: definizioni
e proposizioni) e l'ordine scolastico (memoria): «ordo mixtus intel-
lectui & memoriae una inservit»*”.

Riaffermando una genealogia con i modi di formazione della me-
tafisica pre-cartesiana, in particolare con la sillogistica aristotelica,
Wolff poteva rivendicare la logica non come uno strumento, né co-
me esercizio retorico o psicologico, bensi come oggetto di una teoria
scientifica. Che su questa base il progetto di una scienza della logica
non rappresentasse pitt un ossimoro gia prima di Hegel, almeno in

% G. Kirsten, Die Kategorienlehre von Christian Wolff und Hegel: ein Ver-
gleich ihrer Bestimmung und methodischen Entwicklung, Tiibingen, Bildstel-
le der JW. Goethe-Universitat, 1973, pp. 92-93.

30 Disc. Prael. §119.
1 Disc. Prael. §120.
2 Logica §829.
3% Logica §833.

214



spirito, merita di essere notato**. Per Wolff, infatti, come si e visto,

nella scienza é cruciale la dimostrazione. Anche per Hegel la logica
non rappresenta una storia delle determinazioni di pensiero, ordina-
te esteriormente, bensi I’esposizione della loro successione dialetti-
ca. Da una parte, dunque, Hegel si pone in continuita con Wolff nel
sottolineare 'esigenza di esaminare le connessioni necessarie tra le
determinazioni logiche, da cui solo dipende la possibilita di un siste-
ma in senso scientifico — che Wolff definisce come «Systema enim
dicitum veritatum inter se & cum principiis suis connecarum conge-
ries»*”. D’altra parte, pero, Hegel rintraccia uno dei limiti principali
della metafisica proprio nel metodo.

4 Kant stesso, com’é noto, era di tale avviso, quando nella Prefazione alla

seconda edizione della Critica della ragion pura scriveva: «E cosi, nell’esecu-
zione del piano prescritto dalla critica — cioe nel futuro sistema della metafi-
sica — un giorno dovremo seguire il metodo rigoroso del celebre Wolff, il pit
grande tra tutti i filosofi dogmatici, colui che per primo diede I'esempio (e
grazie a questo esempio ¢ divenuto in Germania il creatore di quello spirito
di fondatezza che a tutt’oggi non si € ancora estinto) del modo in cui si deb-
ba prendere il cammino sicuro della scienza, stabilendo i principi secondo
delle regole, determinando chiaramente i concetti, cercando il rigore nelle
dimostrazioni, evitando salti rischiosi nel trarre le conclusioni. Proprio per
questo, egli sarebbe stato capace pil di ogni altro di porre in tale condizione
una scienza come la metafisica, se solo gli fosse venuto in mente di prepa-
rarsi prima il terreno mediante una critica dell’organo, cioé della stessa ra-
gion pura: una mancanza, questa, che va attribuita non tanto a lui, quanto
piuttosto al modo dogmatico di pensare della sua epoca, e rispetto alla quale
i filosofi del suo tempo, come pure quelli di tutte le epoche precedenti, non
hanno nulla da rimproverarsi reciprocamente. Coloro che rifiutano il suo
metodo dottrinale, e al tempo stesso pero rifiutano anche il procedimento
della critica della ragion pura, non possono avere in mente che una sola co-
sa: liberarsi completamente dai vincoli della scienza, e trasformare il lavoro
in gioco, la certezza in opinione e la filosofia in filodossia» (KrV, Bxxxvi—-
xxxvii; trad. it., pp. 57-59). Che Hegel, non meno di Kant, intendesse pro-
porsi come restauratore di «quello spirito di fondatezza» (ibidem) contro i
filodossi proprio criticando il modo in cui Wolff I’aveva realizzato, risultera
chiaro nel presente capitolo.

35 Logica §898.

215



Dal metodo della metafisica — discusso nella Prima posizione del
pensiero rispetto all’oggettivita, sotto cui sono comprese tanto la me-
tafisica scolastica quanto «tutta la filosofia nei suoi cominciamenti,
tutte le scienze»** — la filosofia hegeliana intende prendere le distan-
ze attraverso una critica immanente, capace di determinare il sorgere
delle differenze del suo contenuto all’interno della scienza, facendo
attenzione, allo stesso tempo, alla forma che si da il suo formarsi co-
me sapere. Il modo in cui la filosofia hegeliana deve mostrarsi con-
sapevole della propria formazione e, pero, complesso, perché, da un
certo punto di vista, sembra organizzarsi in maniera non troppo dis-
simile dal sapere filosofico che intende criticare: attraverso definizio-
ni*”’, come era il caso della metafisica scolastica, ritenuta non suffi-
cientemente scientifica, e, pit nello specifico, attraverso «definizioni
dell’assoluto, [...] definizioni metafisiche di Dio»**.

1.3 Definizioni metafisiche dell’assoluto

A ricorrere alla forma della definizione per scandire la propria or-
ganizzazione non ¢ solo la metafisica scolastica, ma anche, di fatto,
Iintera Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, dalla logi-
ca fino alla filosofia dello spirito assoluto — dove lo spirito, ultima e

396

Enz, §26; trad. it., p. 41. Hegel aggiunge nell’elenco «anche il modo di
procedere quotidiano della coscienza» (ibidem), riferimento su cui si tornera
nel capitolo quarto.

397 Una definizione con cui una certa scienza comincia in maniera assoluta,

scrive Hegel, «non puo contener altro che la determinata espressione, rego-
lare e metodica, di quello che ognuno si rappresenta come contenuto e noto-
rio ogniqualvolta si parla dell’oggetto e dello scopo di essa scienza» (WAL I,
p- 33; trad. it., p. 30). Cfr. Ibidem: «Dal ragionamento dipende allora anche
che cosa (e fino a che limite ed estensione) s’abbia a prendere in considera-
zione, oppur escludere. Ma al ragionamento stesso resta aperto il piu molte-
plice e svariato opinare, sopra di che alla fine soltanto ’arbitrio puo fermare
una stabile determinazione. In questo procedimento, consistente nel comin-
ciare colla sua definizione, non si parla del bisogno di mostrar la necessitd
dell’oggetto della scienza, e quindi la necessita della scienza stessa».

3% Eng, §85; trad. it., pp. 100-101.

216



piu concreta configurazione che assume 1'Idea, € presentato come
la maniera piu adeguata di dire che cos’e 'assoluto: «L’assoluto é lo
spirito — questa ¢ la piu alta definizione dell’assoluto»**. Una simi-
le definizione non €& caratterizzata soltanto come la pit appropriata
ad esprimere I’assoluto, ma vale anche come ci6 alla luce di cui si la-
scia comprendere la storia del mondo: «Trovare questa definizione e
comprenderne il significato e il contenuto, tale, si puo dire, é stata la
tendenza assoluta di ogni coltura e filosofia; a questo punto ha mira-
to coi suoi sforzi ogni religione e ogni scienza; solo questo impulso
spiega la storia del mondo»*®.

La pervasivita delle definizioni nell’organizzazione del sapere non
lascia intoccata la logica, al contrario. La forma della definizione &
tanto esplicitamente sottoposta a critica, quanto é presente in una
funzione che ha 'apparenza di essere strutturale per la formulazio-
ne stessa del progetto filosofico hegeliano. La duplicita di questi mo-
menti, in tensione tra loro ma inseparabili, € esplicitata nel §85, che
si apre con I'inclusione della forma della definizione nel programma
della nuova scienza.

L’essere stesso, come le consecutive determinazioni — non solo
quelle dell’essere, ma le determinazioni logiche tutte — possono
esser considerati come definizioni dell’assoluto, come le definizioni
metafisiche di Dio; piu esattamente pero, soltanto la prima semplice
determinazione di una sfera, e poi la terza, come quella che & il
ritorno dalla differenza alla relazione semplice verso di sé. Poiché
definire Dio metafisicamente significa esporre la natura di lui in
pensieri in quanto pensieri; e la logica abbraccia tutti i pensieri,
in quanto sono ancora nella forma di pensieri. Le determinazioni
seconde, presentano una sfera nella sua differenza, sono per contrario
le definizioni del finito*".

I trattamento di tali definizioni é tutt’altro che univoco. Tra le
definizioni dell’assoluto, le «definizioni metafisiche di Dio» — il cui
referente polemico, la metafisica, e evidente —, da una parte, e le de-
terminazioni logiche in cui consiste la nuova logica, dall’altra, viene

%% Engz, §384 A; trad. it., p. 375.
10 Tbidem.
1 Eng, §85; trad. it., pp. 100-101.

217



ad istituirsi una corrispondenza complessa. Nel passo appena ripor-
tato, Hegel sembra affermare che il suo stesso progetto speculativo
si presta a essere letto come scandito da tali definizioni. Non ferman-
dosi a questa possibilita («possono esser considerati come definizioni
dell’assoluto»*”?) — di per sé gia non priva di problemi, dal momen-
to che la sua scienza dovrebbe distinguere la propria organizzazione
proprio da quella metafisica, ritenuta non sufficientemente scienti-
fica —, addirittura abbozza uno schema di lettura da vedere all’ope-
ra nel testo, una vera e propria istruzione: la prima e la terza deter-
minazione varrebbero come definizioni dell’assoluto vere e proprie,
mentre la seconda costituirebbe la sfera della differenza e del finito.

Una simile inclusione della forma della definizione nell’organiz-
zazione della filosofia hegeliana come sapere ha incontrato nella cri-
tica contemporanea perlopiu scetticismo, alla luce di alcuni elementi.
Angzitutto, si puo osservare che i riferimenti alle definizioni dell’asso-
luto si trovano nelle Annotazioni, come quella al §86 — in cui si legge
la prima definizione dell’assoluto, piu astratta e povera’®, e si trova
un esame storico-filosofico e rappresentativo-religioso, che riguarda
alcuni referenti passati e presenti® — o quella al §87, che contiene la
seconda definizione dell’assoluto, ossia «che esso ¢ il niente»*®. Una
simile collocazione nelle Annotazioni, e non nel testo principale en-
ciclopedico, sembra suggerire che il ricorso alle definizioni dell’asso-
luto sia qualcosa di secondario.

402 Ibidem.

405 Cfr. Enz, §86 A; trad. it., p. 102: «se Iessere vien enunciato come predica-

to dell’assoluto, si ottiene la prima definizione di questo: ’assoluto & I essere.
Ed &, nel pensiero, la definizione rudimentale [anfdngliche], la piu astratta
e la pit povera».

404 Cfr. Ibidem: «eé la definizione degli Eleati, e insieme quella del noto detto

che Dio é il complesso di tutte le realta. Vale a dire, che si deve astrarre dalla
limitatezza, che € in ogni realta, in modo che Dio solo sia il reale in ogni re-
alta, il realissimo. E, poiché la realta contiene gia una riflessione, il soprad-
detto pensiero € pit immediatamente espresso in cio che Jacobi dice del Dio
di Spinoza: che sia il principio dell’essere in ogni esistenza».

45 Eng, §87 A; trad. it., p.102.

218



A rafforzare questa impressione concorre un secondo elemen-
to: il fatto che la corrispondenza sia formulata nei termini di una
possibilita. Cosa significa che quelle determinazioni possono essere
considerate («konnen...angesehen werden») come definizioni metafi-
siche dell’assoluto? Perché ‘possono’ essere considerate e non, per
esempio, ‘devono’ essere considerate, oppure ‘venivano’ considera-
te? Vuol forse dire che non si ha a che fare con qualcosa di sostan-
ziale, ma con qualcosa di cui ci si puo far carico, oppure no? Ma allo-
ra a quale grado di verita puo aspirare cio che si fa avanti, nel corso
logico, come una definizione dell’assoluto? Interpreti come Jaeschke
hanno liquidato la rilevanza delle definizioni alla vista di questa “pos-
sibilita’, relativizzandone il significato: «gia nella formulazione atte-
nuata “possono [...] essere considerate” si trova infatti un evidente
distanziamento e un’indicazione del fatto che qui si tratti di una cap-
tatio benevolentiae rivolta a concezioni tradizionali, e non di un’af-
fermazione costitutiva della logica»*, osserva Jaeschke. Una sorta
di reverenza o ammiccamento alla tradizione, dunque, che per6 non
rivendicherebbe alcun ruolo costitutivo.

Il terzo elemento all’origine di un diffuso scetticismo sul conside-
rare costitutivo il ruolo delle definizioni dell’assoluto nella formazio-
ne del discorso filosofico riguarda l'indicazione di lettura hegeliana,
che ha l'aspetto di un vero e proprio schema. Seguendo quanto af-
ferma Hegel in conclusione al passo sopra riportato, sembra aprirsi
I'opportunita di seguire il percorso logico ‘facendo la conta’, sostan-
do cioe sulle prime e terze determinazioni di una certa sfera, come
vere determinazioni dell’assoluto, e considerando le seconde come
momenti negativi, della «differenza»*’ e della finitezza — eseguendo
una lettura, possibile, dell’intera logica, scandita in essere, divenire,
infinito... Tuttavia, proprio una simile indicazione, che sembra enfa-
tizzare il ruolo delle definizioni, si accompagna a una difficolta. Con
Peccezione del recente contributo di Ermylos Plevrakis*®, impegnato
in un approfondimento del superamento della metafisica, in parti-

46 Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 213.
97 Ibidem.
48 Plevrakis, Das Absolute und der Begriff.

219



colare della teologia razionale sul rovescio di quelle tappe, un simile
tentativo non ha ricevuto il plauso della critica, che ha stigmatizzato
la forzatura di queste corrispondenze (prima e terza — seconda) come
inconsistente. Sarebbe facile notare, osserva Jaeschke, «quale fonda-
mento poco solido offra I'affermazione tanto citata di Hegel»*”. La
combinatoria non funziona: a essa di fatto il testo non pare attenersi
con la stessa scrupolosita con cui ne enuncia, enfaticamente, il pro-
gramma.

Contro la tendenza a relativizzare il valore delle definizioni
dell’assoluto, liquidandolo, preme osservare anzitutto che Hegel non
si limita a ricorrere alle definizioni nel contesto istituzionale-didatti-
co, ma ripete la loro inclusione, problematica, in tutte le versioni del-
la logica, tanto quelle accademiche (Enciclopedia e lezioni*?), quanto
nella Scienza della logica, data alle stampe come testo scientifico, in
entrambe le sue edizioni. In secondo luogo, contro la tentazione di
sminuire la rilevanza delle definizioni sulla base della loro collocazio-
ne, perlopiu nelle annotazioni, si puo notare che I'introduzione me-
todologica della funzione delle definizioni € avanzata nel §85, ossia
nel corpo principale del testo.

9 Jaeschke, Hegel-Handbuch, p. 213.

40 Questa istanza viene ripetuta anche nelle lezioni in maniera molto pre-
gnante: «Se dico: 'assoluto, Dio, la verita & questo o quello, allora sono pro-
priamente i predicati a costituire il contenuto. In questo senso, il soggetto e
del tutto superfluo [...] L’essenziale &€ dunque attenersi ai predicati, ossia al
pensiero. Cio che importa ¢ se il pensiero ¢ vero in sé. La rappresentazione
é sempre solo determinata. Possiamo percio esprimere tutte le determina-
zioni logiche — eccetto la seconda — come definizioni di Dio, o definizioni
dell’assoluto. Anche questo ¢ Dio, ma inteso in modo pil astratto. Possiamo
dunque dare a tutte le forme logiche questa forma: “Dio & questo e quello”.
Possiamo, ad esempio, dire: Dio & ’essere. Dio é il divenire. Dio é I'infinito,
la quantita pura, la misura, 'essenza, e infine: Dio ¢ I'Idea. Questo sarebbe
del tutto corretto. Ma allora Dio rimarrebbe soltanto la rappresentazione
indeterminata; e avremmo qui una rappresentazione che servirebbe solo a
confonderci. Si tratta, innanzitutto, di correggere le rappresentazioni, di de-
terminarle [Es ist erst darum zu thun, die vorstellungen zu berichtigen, sie zu
bestimmen]» (VWAL II, p. 540).

220



La questione, tuttavia, non termina qui. Proprio il paragrafo in cui
si dice della possibilita di leggere le determinazioni logiche come de-
finizioni dell’assoluto, includendole dunque nella formazione del di-
scorso filosofico, € lo stesso in cui tale possibilita sembra relativizza-
ta quando non esclusa del tutto, dati i limiti formali della definizione:

Se pero si usasse la forma di definizioni, in questa si avrebbe un
sostrato rappresentativo; giacché anche 1’assoluto, come quello che
deve esprimere Dio nel senso e nella forma del pensiero, resta, in
relazione col suo predicato che é la sua espressione determinata

e reale in pensieri, un pensiero soltanto intenzionale, un sostrato

per sé indeterminato. Essendo il pensiero, che ¢ la sola cosa di cui

qui si tratta, contenuto solamente nel predicato, la forma di una

proposizione, con relativo soggetto, & del tutto superflua (cfr. §31, e

piu oltre il cap. sul giudizio)*".

Nella citazione, che segue il passo riportato sopra, si fa esplicita
menzione del limite essenziale della forma su cui si basa la definizio-
ne, ossia il giudizio. In esso, un sostrato della rappresentazione funge
da soggetto che dovrebbe trovare nel predicato la propria determina-
zione. L’incapacita del giudizio di portare ad espressione 'autodeter-
minazione del soggetto, trattato invece come un che di inerte e vuo-
to, in attesa di ricevere la sua determinazione dal predicato che gli
viene assegnato per mezzo di una copula, segna la sua inadeguatezza
ad esprimere il vero — un problema che investe la metafisica raziona-
listica, ma anche le altre figure che Hegel discute nel Concetto preli-
minare come posizioni rispetto all’oggettivita, vale a dire I’empirismo
e il criticismo (seconda posizione), e il sapere immediato (terza posi-
zione), come tentativi differenziati, ma non convincenti, di risolvere

il problema rimasto aperto dalla metafisica*'?.

41 Eng, §85; trad. it., pp. 100-101.

412 Per Hegel, 'empirismo cerca di ricondurre la conoscenza alla percezio-
ne, ma non riesce a giustificare relazioni di necessita e universalita proprie
della scienza. Sul piano linguistico, riduce la verita alla mera adeguazione
di significato e osservazione, senza accedere al complesso categoriale che la
conoscenza richiede, e sfocia in uno scetticismo astratto. Il criticismo kan-
tiano, pur mantenendo universalita e necessita attraverso le categorie e le
forme del giudizio, radicalizza la separazione moderna tra soggetto e ogget-
to, concependo le categorie come forme vuote che necessitano di una datita

221



A leggere questa critica, sembra che alle definizioni dell’assolu-
to non si possa assegnare alcun ruolo costitutivo, e che siano anzi da
escludere del tutto dalla considerazione scientifica. Se si impiegasse
la forma della definizione, ci si troverebbe costretti giocoforza all’in-
terno di un modo inadeguato di intendere il pensiero e la sua esposi-
zione, un modo che é compito della logica criticare alla sua radice, in
maniera piu efficace di quanto sia stato fatto dagli empiristi, dal criti-
cismo o dal sapere immediato. Se, quando si dice ‘Dio & X’ o T'asso-
luto e I'essere, il nulla, I'infinito..”, bisogna attendere il predicato per
conoscerne la natura, allora non pare produttivo zavorrarsi con la
struttura predicativa (soggetto, copula e predicato) nell’esame logico
di determinazioni di pensiero se sono solo queste, e queste soltanto,
a essere determinanti. Dati i problemi che questa struttura formale
porta con sé — indeterminazione del soggetto, legame soltanto estrin-
seco tra soggetto e predicato —, sembra piu opportuno tralasciare del
tutto la forma della definizione nell’esame e concentrarsi su cio che
conta davvero: le determinazioni di pensiero*".

per essere riempite, e non come dotate di una pienezza propria. Nella terza
posizione del pensiero rispetto all’oggettivita, Jacobi porta le categorie kan-
tiane alle estreme conseguenze: dato che la loro finitezza esclude la cono-
scenza dell’incondizionato, il sapere mediato € limitato al finito; per I'incon-
dizionato si deve dare un sapere immediato. Pur cogliendo I’esigenza di un
sapere dell’incondizionato, questa posizione, per Hegel, resta limitata dall’e-
liminazione unilaterale della mediazione.

3 Una simile interpretazione ha dalla sua alcuni passi corrispondenti nelle

lezioni (a cui, tuttavia, gli interpreti non hanno dedicato attenzione), in cui
si trova, al contempo, I'inclusione e I’esclusione delle definizioni metafisi-
che: «Questa definizione di Dio, che avremmo potuto fare a ogni stadio del-
la logica [die wir auf jeder Stufe der Logik machen konnten], ’abbiamo consi-
derata come qualcosa di superfluo e d’intralcio [als etwas iiberfliissiges und
storendes betrachtet]. Se dico: “Dio €”, non so ancora che cosa egli sia: biso-
gna allora indicarne i predicati; fino a quel momento abbiamo solo un sem-
plice nome vuoto. E infatti il predicato che esprime cio che il soggetto &. Ma
noi non vogliamo avere a che fare con la rappresentazione, né con la cosa.
— In secondo luogo, questa forma stessa [del discorso su Dio] risulterebbe
d’intralcio [storend]. Abbiamo una rappresentazione di Dio, e ogni volta che
dicessimo “Dio &7, metteremmo inevitabilmente a confronto la nostra rap-

222



Una simile lettura, che confermerebbe lo scetticismo condivi-
so dalla critica circa il ruolo effettivo delle definizioni dell’assoluto,
avrebbe il merito di prendere seriamente il progetto hegeliano di ri-
determinazione della forma che si da la scienza. Inoltre, avrebbe il
vantaggio di porre in continuita critica il programma hegeliano con
quello della metafisica, sulla base di un comune intento che trove-
rebbe soltanto nella filosofia speculativa la sua pit adeguata realiz-
zazione: «definire Dio metafisicamente», si legge nel §85, «significa
esporre la natura di lui in pensieri in quanto pensieri; e la logica ab-
braccia tutti i pensieri, in quanto sono ancora nella forma di pensie-
414 Lalogica, come cio che prende il posto della vecchia metafisica,
¢ la vera comprensione dell’assoluto nella forma del pensiero, perché
¢ 'esame delle sue determinazioni considerate come tali: vale a dire,
non assunte dalla rappresentazione, ma esibite nel processo attraver-
S0 cui si autodeterminano.

C’¢ qualcosa che sfugge, pero, a questa lettura: la comprensione
del modo in cui avviene questo superamento critico della metafisi-
ca scolastica e, soprattutto, il significato che tale superamento rive-
ste per lo sviluppo della consapevolezza che, per Hegel, la filosofia
ha della sua forma. Tale consapevolezza avanza attraverso la critica
all’uso delle definizioni, come strumento con cui la metafisica scola-
stica ha articolato i propri contenuti e organizzato i saperi. Criticare
un simile strumento, senza lasciare sullo sfondo il modo in cui questa
stessa critica procede, ma al contrario rendendosi consapevoli della
forma che ha la propria esposizione, vuol dire, come si vedra, mostra-
re che la filosofia é chiamata a essere allo stesso tempo auto-critica
del modo in cui procede. Comprendere cio € possibile, a mio avviso,
soltanto se si prende sul serio il trattamento articolato, e non univo-
co, delle definizioni, come qualcosa che ¢ incluso proprio in quanto
criticato: non nonostante la critica, come se fosse la medesima for-
ma irriflessa quella a cui Hegel ricorre nel sistema; né pero come se

ri»

presentazione. Queste determinazioni precedenti ci disturberebbero dunque
nel nostro procedere logico [wiirden uns also Storen in unserem Logischen
fortschreiten]» (VWAL II, p. 586-587).

44 Eng, §85; trad. it., pp. 100-101.

223



si trattasse di una semplice critica che nulla avrebbe a che fare con
la consapevolezza che la filosofia deve sviluppare a proposito del suo
modo di organizzarsi a sapere.

L’esplicita inclusione, nel testo, delle definizioni dell’assolu-
to («L’essere stesso, cosi come le determinazioni seguenti non solo
dell’essere, ma le determinazioni logiche in generale possono essere
considerate come definizioni dell’Assoluto, come definizioni metafi-
siche di Dio»*"®) & presentata come inseparabile dalla loro esclusione
(«Ma se si utilizzasse la forma delle definizioni, cio implicherebbe che
un sostrato della rappresentazione é presupposto; [...] dunque la for-
ma di una proposizione, come quel soggetto, & qualcosa di comple-
tamente superfluo»**). Il punto & comprendere cosa questa insepa-
rabilita possa significare per la filosofia e la giustificazione della sua
antinomia.

La domanda sul perché la filosofia, per essere propriamente scien-
za, elabori al suo interno un ulteriore storico — historisch, - ¢ anco-
ra senza risposta, fosse anche perché non era ancora stata elevata a
problema. Che dalla risposta a questa domanda dipenda la compren-
sione di cio che é filosofia per Hegel, € la tesi che intendo dimostra-
re in questo capitolo. In cio che segue, si tratta di indagare il funzio-
namento di questa particolare formazione critica del sapere, che non
viene smentita in nessuna delle esposizioni della logica, nemmeno
nella Scienza della logica’: una formazione che, in primo luogo, non
si pone come alternativa ad altre organizzazioni del sapere, ma le in-
clude per criticarle dall’interno (2); che, in secondo luogo, nel critica-
re quelle forme, non le riproduce surrettiziamente, ma sviluppa una

15 Ibidem.
416 Tbidem.

417

Siveda WAL I, p. 60; trad. it., p. 60: I'essere & «la prima e piu pura (cioé
piu astratta) definizione dell’assoluto; — come infatti sarebbe se in generale
ci si dovesse occupare di questa forma di definizione, e dei nomi dell’assolu-
to». Per una ricognizione delle definizioni dell’assoluto esaminate da Hegel
nella Scienza della logica si rimanda al contributo di Plevrakis, Das Absolute
und der Begriff.

224



consapevolezza del modo in cui funziona la sua formazione a sapere
— proprio attraverso questa critica (3).

2. Formazione del discorso filosofico

Esaminare in che maniera Hegel intenda rivendicare la specificita
del suo programma nello stesso momento in cui apre la possibilita di
considerare le sue tappe come progressive definizioni dell’assoluto, ri-
chiede di approfondire anzitutto la critica alla metafisica. Un’indica-
zione in tal senso si trova alla fine del §85, luogo in cui sono antici-
pati i limiti della forma giudizio: il §31 del Concetto preliminare, nella
prima posizione del pensiero rispetto all’oggettivitd; la sezione dedica-
ta al giudizio nella dottrina del concetto (§§166-171).

2.1 Critica della forma del giudizio nel Concetto preliminare

A leggere il §85, le determinazioni di pensiero possono essere
considerate come le definizioni metafisiche di Dio - o, in termini non
rappresentativi, dell’assoluto — se, sotto all’atto di definire Dio, si in-
tende, in continuita con la metafisica, il tentativo di esprimerne la
natura in pensieri. Rispetto a questa determinazione essenziale, sem-
bra darsi una continuitad di programma con la metafisica, dal mo-
mento che la logica, in una sua definizione ancora minimale, & quel-
la scienza che comprende tutti i pensieri nella misura in cui sono in
questa forma, ossia pensieri. Proprio un simile programma metafisi-
co, secondo Hegel, viene perso paradossalmente se non ci si chiede
«se questi predicati in sé e per sé siano qualcosa di vero»*®. A fronte
pero di una indiscussa continuita, la logica hegeliana intende istitui-
re una differenza radicale di metodo, che riguarda la modalita in cui
I'indagine viene condotta: «in modo non gia accidentale, ma neces-
sario»*, cosa che non é stata considerata dalla Prima posizione del

48 Eng, §28 A; trad. it., p. 42.
49 Eng, §87 A; trad. it., p. 103.

225



pensiero rispetto all’oggettivita —, la posizione che, «presa per sé, ¢, in
genere, sempre esistente»*?.

Rispetto allo scopo della metafisica, si fa avanti anzitutto il pro-
blema per cui non sono state indagate le determinazioni di pensiero
in quanto tali. E stato dato per scontato che a Dio, alla verita, si addi-
cessero determinazioni di pensiero finite, ossia semplicemente trova-
te*”?. I contenuti presentati dai predicati vengono fatti derivare dalla
sola rappresentazione predisposta dal linguaggio comune; dall’altra,
i soggetti vengono presi come 'unita di misura che dovrebbe ga-
rantire la corretta attribuzione di predicati semplicemente trovati. In
questo modo, la vecchia metafisica non solo stabilisce la validita delle
proprie affermazioni sull’adeguatezza di alcune rappresentazioni alle
caratteristiche presupposte di un’altra rappresentazione, ma si rive-
la per questo anche incapace di riconoscere la specificita della forma
‘giudizio’ della proposizione come modalita della determinazione del
significato, proprio perché non comprende la sua incapacita di espri-
mere il vero — come si legge nell’ Annotazione al §28:

Siffatti predicati sono, per es., esistenza, come nella proposizione:
Dio ha esistenza; la finita o Uinfinita, nella questione se il mondo
sia finito o infinito; e il semplice e il composto, nella proposizione:
Panima & semplice; - inoltre, la cosa & uno, un tutto, ecc. - Non si

ricercava se questi predicati in sé e per sé sieno qualcosa di vero, né

se la forma del giudizio possa essere forma della verita*?.

Predicati come esistenza, finitezza, infinita ecc. non sono adegua-
ti ad esaurire il soggetto che sono chiamati tuttavia a determinare.
La semplice rappresentazione ‘Dio’, anche quando non viene anco-
ra pensata secondo il suo concetto ma viene assunta dalla tradizione,
porta con sé qualcosa di piu della sola esistenza o della sola infinita.
Dal punto di vista del pensiero rappresentativo, essa appare semmai
la somma di una infinita di predicati di questo tipo — predicati che,

40 FEnz, §27; trad. it., p. 41.

21 Cfr. WAL I, p. 77, trad. it., p. 79: «la vera critica delle categorie e della
ragione ¢ appunto questa, d’istruire il conoscere [das Erkennen] intorno a
questa differenza, e d’'impedirgli di applicare a Dio le determinazioni e i rap-
porti del finito».

2 Eng, §28 A; trad. it., p. 42.

226



a loro volta, non sono indagati concettualmente ma vengono presi
come tali dalla rappresentazione, strutturalmente incapace di inda-
garne la connessione essenziale. Nell’atteggiamento proposizionale
ingenuo, il soggetto sembra allora trovare «un appoggio fermo»**,
laddove le rappresentazioni che compaiono al posto del soggetto
vengono fatte valere come il criterio, I'unita di misura (Maf3stab) per
stabilire quali predicati debbano essere attribuiti e quali no. Il proble-
ma, tuttavia, &€ che & proprio quel soggetto*** a dover essere determi-
nato attraverso il predicato: che cosa sia Dio, che dovrebbe dirci qua-
li predicati gli si possono attribuire, ¢ ancora da determinare. Detto
altrimenti: la determinazione dovrebbe avvenire attraverso il predi-
cato, eppure il predicato stesso manca di una determinazione giusti-
ficata, perché viene assunto come tale, per come si da nel linguaggio
ordinario, nella rappresentazione.

Proprio a questo livello si rende evidente pero un’ulteriore neces-
sita: quella di indagare «se la forma del giudizio possa essere forma

5 Eng, §31; trad. it., p. 43.

44 Per Hegel é una «fede ingenua» nel linguaggio quella che conduce ad
assumere la forma proposizionale senza procedere ad una sua indagine pre-
liminare, con lesito per cui il giudizio “S € P” viene fatto valere in quanto
tale; la separazione tra soggetto e predicato, cosi come la loro unione, non
viene, infatti, problematizzata, ma ci si limita a trattare i predicati come se-
parati 'uno dall’altro, uniti solo per quel tanto per cui vengono predicati di
un soggetto grammaticale (rappresentato), mancando cosi qualsiasi forma
di coesione necessaria tra loro. E quella fede, in secondo luogo, a derivare i
predicati dalle rappresentazioni valide in una certa comunita; a prendere i
soggetti come vengono trovati, ossia pronti all’'uso nel linguaggio comune; a
considerare, da ultimo, i soggetti non come cio che deve essere determinato
dai predicati, ma come I'unita di misura che garantisce una certa attribuzio-
ne predicativa. I soggetti valgono come unita di misura del giudizio. Cosi,
la validita delle asserzioni si fonda sull’adequatio di alcune rappresentazioni
alle caratteristiche, presupposte e non giustificate, di un’altra rappresenta-
zione. E, se il soggetto é I'incondizionato, allora esso, pil che la risoluzione
delle contraddizioni del finito, diventa «la posizione vacante di una soluzio-
ne attesa, che tuttavia non si realizza» (Bowman, Hegel and the Absolute Ne-
gativity, p. 96) in quanto rimane non determinata concettualmente.

227



della verita»**. L’esame delle determinazioni di pensiero non ¢ suffi-

ciente per dichiarare superata la metafisica —, se si lascia non proble-
matizzata la forma della predicazione. Indagare se i predicati siano in
se stessi qualcosa di vero non sembra possibile se non interrogando
al contempo la forma in cui il sapere si forma. Le due esigenze sono
indisgiungibili.

All’inizio della logica, la struttura formale della predicazione non
€ ancora stata esaminata criticamente, non puo esserlo. A essere in-
dicato, in forma pure ancora germinale, & piuttosto il compito di su-
perare una certa maniera di organizzare le determinazioni logiche, e
dunque la scienza, un oltrepassamento che deve compiersi come sov-
versione immanente della forma predicativa che si intende criticare.
In questo senso, 'obiettivo per Hegel, pit che una semplice continu-
ita, — la metafisica sarebbe contenuta nella logica speculativa — & l’e-
laborazione di un nuovo programma. Il punto che interessa é il modo
in cui questo programma procede polemicamente contro la metafi-
sica e contro tentativi precedenti di superarla. Per essere consapevole
della forma che assume la sua critica, e non limitarsi a riprodurla acri-
ticamente, procede a giustificare il suo stesso apparire storico (histo-
risch 2) in un modo complesso e, sulle prime, controintuitivo: attraver-
so la produzione strategica di un ulteriore livello di storico, ossia le
definizioni dell’assoluto (historisch,), da assumere in quanto tali men-
tre si avanza nella scienza. L’aspetto inedito, detto diversamente, ¢ il
fatto che la dimostrazione del perché un simile modo di formazione
della filosofia — la definizione — non sia adeguata a comprendere 1’as-
soluto, e dunque la sua critica, viene portata avanti in un testo che a
sua volta decide di organizzarsi tramite definizioni sempre piu con-
crete dell’assoluto.

Che queste non possano essere semplicemente messe da parte,
ma che, al contrario, la loro problematica inclusione-esclusione sia
decisiva per comprendere il modo in cui la filosofia hegeliana lavora
sulla propria antinomia, € chiaro non solo dal §85, ma anche dall’An-
notazione al §87, in cui viene avanzata la seconda definizione dell’as-
soluto, ossia il nulla:

5 Eng, §28 A; trad. it., p. 42.

228



la tendenza [der Trieb] a trovar nell’essere, o in entrambi, un
significato determinato [eine feste Bedeutung], é la necessita stessa la
quale fa che lessere e il niente si spingano piu innanzi, e conferisce
loro un significato vero, cioé concreto. Questo andar oltre & lo
sviluppo logico, ed ¢ il processo che si esporra nella trattazione
che segue. La riflessione [das Nachdenken] che trova per l'essere e
pel niente determinazioni piu profonde, é il pensiero logico, per
mezzo del quale queste determinazioni si producono in modo non
gia accidentale, ma necessario. — Ogni significato [Bedeutung], che
esse ricevono in seguito, & percio da considerare soltanto come una
determinazione piti precisa e una definizione piu vera dell’assoluto [eine
néhere Bestimmung und wahrere Definition des Absoluten anzusehen]:
una cosa siffatta non & pil una vuota astrazione come lessere e il
niente, ma piuttosto alcunché di concreto, di cui entrambi, essere e
il niente, sono momenti**.

L’avanzare necessario di essere e nulla verso un significato con-
creto, il loro tendere verso di esso, rappresenta «lo sviluppo logi-
27  ossia il procedere del pensiero logico che si approfondisce
esponendo determinazioni di pensiero che non vengono in essere in
maniera casuale, ma necessaria. Ogni significato (Bedeutung)**® che
emerge per le determinazioni di pensiero lungo questo processo —
non semplicemente espressivo, di esplicitazione di cio che la struttu-
ra concettuale precedente lasciava inespresso, ma creativo, produtti-
vo di nuove categorie che si pongono in rottura con le precedenti e

CO»

426 Engz, §87 A; trad. it., p. 103.
27 Ibidem.

28 Nel leggere il passo in cui compare il Nachdenken, sembra dapprima che
Hegel proponga una distinzione tra le determinazioni logiche e il loro si-
gnificato, quest’ultimo inteso come qualcosa che si aggiungerebbe a partire
da un atto di riflessione. Tuttavia, nello stesso passo, si afferma che il Nach-
denken — il cui lavoro € indicato qui come un trovare (finden) — é il pensiero
logico per mezzo del quale queste determinazioni si producono. Per questo
motivo non credo ci si possa fermare a una supposta distinzione tra la verita
delle determinazioni in quanto tali e una traduzione metaforica delle stes-
se in linguaggio metafisico (definizioni di Dio), che relativizzerebbe il ruolo
delle definizioni dell’assoluto. Tale divisione si muoverebbe, a mio avviso,
ancora sul piano della rappresentazione.

229



riconfigurano l'intero processo di determinazione*®” — & detto costi-

tuire una «determinazione piu precisa»*** e una «definizione piu ve-
ra»*! dell’assoluto: € «soltanto [nur]»** una tale determinazione e,
per questo, costituisce una simile definizione piu vera dell’assoluto.
Tale caratterizzazione si fonda su due elementi degni di nota. In
primo luogo, I'aggettivo indefinito «ogni»**, che indica I'inclusione
di tutte le determinazioni logiche nella funzione definitoria dell’as-
soluto. In secondo luogo, il modo verbale del «considerare [anzu-
sehen]»***: non si afferma che le determinazioni possono essere consi-
derate come definizioni dell’assoluto — come accadeva nel §85 — ma

49 Per una critica al paradigma espressivo, secondo cui ciascuna determi-

nazione logica sarebbe la semplice esplicitazione di qualcosa di gia contenu-
to in quella precedente, ¢ degno di nota il recente lavoro di P. Cesaroni, La
vita dei concetti. Hegel, Bachelard, Canguilhem, Macerata, Quodlibet, 2020, in
particolare il capitolo II Logica del concetto ed epistemologia dei concetti. Cfr.
ivi, p. 84: «[...] il procedere concettuale non é la traduzione o esplicitazio-
ne, in una nuova categoria, di cio che gia ‘c’¢’ nella determinazione posta,
ma é la creazione di una categoria che rende pensabile cio che, nelle deter-
minazioni gia poste, ‘non c’¢’: il reale che quella determinazione non com-
prendeva ma che in essa vi si agitava rendendola contraddittoria, e che ora,
nell’avanzamento dialettico (che ¢ in pari tempo un “internarsi” o un torna-
re indietro, secondo l'inversione propria del tempo logico), si trasforma nel
cuore pulsante di una nuova categoria, cioé di una nuova determinazione
della realta-razionalita. [...] La dialettica all’opera nel sistema di Hegel, allo-
ra, non ¢ il semplice ripetere, in una sorta di gioco di prestigio a somma ze-
ro, qualcosa che era dato in anticipo in forma implicita, bensi € un processo
di continua creazione concettuale secondo la rigorosa necessita della cosa.
Di conseguenza, nel procedere del concetto non ¢ possibile distinguere, a ri-
gore, la ‘creazione’ dalla ‘scoperta’».

0 Eng, §87 A; trad. it., p. 103.
1 Ibidem.

%2 Ibidem. Similmente, nelle lezioni si legge di una definizione di Dio come

cio che «avremmo potuto fare a ogni stadio della logica [die wir auf jeder
Stufe der Logik machen konnten]» (VWAL II, p. 586).

433 Ibidem.
B4 Ibidem.

230



che esse devono essere considerate in tal modo («ist...anzusehen»*®),
Se il significato che emergera per ciascuna determinazione logica de-
ve essere visto cosi, allora viene segnalata una capillarita intensifi-
cata di questo modo di formazione, quello delle definizioni dell’as-
soluto, anche oltre il suo esplicito occorrere nel testo**. La presenza
dell’avverbio «soltanto [nur]»*’, infine, rafforza una simile necessita,
conferendo al processo una valenza normativa che puo orientare la
lettura dell’intero sviluppo logico. Si trattera di capire come intende-
re la necessita di una possibilita. Per comprenderlo, occorre appro-
fondire anzitutto come funziona la critica immanente alla forma del-
la definizione.

2.2 Critica alla forma del giudizio nella logica (§166)

Il punto di riferimento é il giudizio, in cui si ha «la distinzione e
determinazione immanente del concetto [...] perché giudicare e de-
terminare il concetto»*®. Il suo superamento, in quanto modalita di
determinazione del contenuto, e struttura fondante la definizione co-
me modo di organizzazione del sapere, ¢ al centro della sezione de-
dicata al Giudizio nella Dottrina del concetto, dove alcune istanze gia
presenti nel Concetto preliminare vengono riprese e approfondite.

Il significato del soggetto dovrebbe essere determinato attraverso
il predicato che gli si attribuisce, ma nel giudizio 'identita che viene
espressa porta in sé anche la non-identita: la differenza tra soggetto e

435 Ibidem.

46 Nell’Enciclopedia Hegel nomina come definizioni dell’assoluto esplicita-
mente Uessere (§86 A), il nulla (§87 A), il divenire (§87 A), la quantita (§107
A), Videntita (§115 A), il concetto (§160 Z), 'oggetto (§194 A) e I'idea (§213
A). Del concetto come definizione dell’assoluto se ne parla nello Zusatz al
§160: «Se, come prima si € osservato, i diversi gradi dell’idea logica possono
essere considerati come una serie di definizioni dell’assoluto [die verschie-
denen Stufen der logischen Idee als eine Reihe von Definitionen des Absoluten
betrachtet werden konnen], la definizione dell’assoluto che ne risulta qui &
quella che dice: assoluto é il concetto» (trad. it. di V. Verra, p. 379).

7 Eng, §87 A; trad. it., p. 103.
8 Engz, §165 A; trad. it., p. 164.

231



predicato permane, mentre i due risultano uniti solo dalla copula. La
forma del giudizio non riesce a esprimere fino in fondo questa doppia
struttura, in cui identita e differenza si coappartengono. Il pensiero
finito tenta di colmare tale mancanza aggiungendo una proposizione
opposta alla prima, ma, come nota Hegel, cio che fa &, in realta, ripe-
tere, duplicare tale limite:

Nell’intento di esprimere la verita speculativa, a cotesto difetto si
ripara anzitutto coll’aggiungere la proposizione opposta, cioe che
essere e nulla non son lo stesso, proposizione che venne anch’essa
enunciata dianzi. Ma cosi sorge un altro difetto, il difetto cioé che
queste proposizioni non son fra loro collegate, eppero presentano il
contenuto soltanto nell’antinomia, mentre d’altra parte il contenuto
loro si riferisce a uno stesso, e le determinazioni, che si trovano
espresse nelle due proposizioni, debbono assolutamente essere unite
(unione che si puo allora designare solo come una inquietudine
d’incompatibili, o come un movimento). Il torto pit comune che
vien fatto al contenuto speculativo, & di renderlo unilaterale, vale a
dire di porre in rilievo soltanto una delle proposizioni in cui si puo
risolvere. Quanto cio che si dichiara é esatto, altrettanto esso é falso;
perché una volta che dallo speculativo si sia presa una proposizione,
bisognerebbe almeno tener conto anche dell’altra e dichiararla [so
richtig die Angabe ist, so falsch ist sie, denn wenn einmal Ein Satz aus
dem Speculativen genommen ist, so miifste wenigstens ebensosehr der
andere gleichfalls beachtet und angegeben werden]*”.

L’insufficienza della proposizione nella determinazione concet-
tuale — insufficienza che, per Hegel, viene ereditata e non risolta
nell’empirismo, nella filosofia critica e nel sapere immediato — gene-
ra cosi un’altra proposizione, opposta alla prima. Le due si implicano
reciprocamente, come tentativi di determinare il medesimo sogget-
to; ma la loro forma costringe a trattarle separatamente. L’aggiunta
di una seconda proposizione, con la stessa forma della prima, sebbe-
ne di segno opposto, non risolve il limite di fondo: nella prima pro-
posizione, soggetto e predicato si eccedono comunque ['uno rispetto
all’altro. Eppure, in questa situazione, c’¢ gia un elemento positivo:
cio che per l'intelletto appare come I’antinomia, e di fronte a cui si
arresta, ¢ gia di fatto il processo di determinazione del contenuto

9 WAL I, p. 78; trad. it., pp. 80-81.

232



concettuale*?. Il problema € che cio non é espresso come tale. Non si
tratta di identificare il concetto con il suo primo apparire, come se la
verita potesse darsi nella figura di un’intuizione intellettuale in cui
forma (proposizionale) e contenuto collassano immediatamente 1’u-
na nell’altro. Piuttosto, data la natura discorsiva della veritd, si deve
seguire lo sviluppo necessario del pensiero, anche e proprio nel pro-
cesso attraverso cui si da quella prima forma inadeguata e la critica
dall’interno.

Nella sezione sul Giudizio, la logica speculativa, che intende pre-
sentare il puro pensiero nel suo autodeterminarsi, si trova cosi a fare
i conti con il vincolo imposto dal linguaggio, forma rappresentativa
entro i cui limiti deve operare, in cui e attraverso cui deve emerge-
re. Anzitutto, si fa esperienza di un’unita che non é I'identita morta e
astratta di soggetto e predicato rappresentati, poiché «invece di unita
si direbbe percio meglio inseparazione e inseparabilita. Ma cosi non
é espresso 'affermativo della relazione dell’intiero»**. Il concetto di
unita contiene infatti tanto ’affermazione che congiunge le propo-
sizioni antinomiche, quanto la negativita del loro non poter essere
pensate separatamente. In secondo luogo, pero, la negativita strut-
40 Si veda a questo proposito WAL I, pp. 77-78; trad. it., p. 80: «La proposi-
zione contiene dunque il resultato, € in se stessa il resultato. Ma la circostan-
za, su cui occorre qui attirar attenzione, € il difetto, che il resultato non &
espresso, esso stesso, nella proposizione; & una riflessione esterna, quella
che ve lo riconosce. - A questo proposito si deve far qui subito da princi-
pio l'osservazione generale, che la proposizione, in forma di giudizio, non &
atta ad esprimere le verita speculative. La conoscenza di questa circostanza
potrebbe servire ad eliminare molti malintesi circa quelle verita. Il giudizio
€ una relazione identica fra soggetto e predicato. Nel giudizio si prescinde
da cio che il soggetto ha altre determinatezze oltre quella del predicato, co-
me Vi si prescinde da cio che il predicato e piu esteso del soggetto. Se ora il
contenuto € speculativo, anche il non identico, del soggetto e del predicato,
€ un momento essenziale; ma questo nel giudizio non é espresso. L’aspet-
to paradossale e bizzarro che una gran parte della filosofia moderna assu-
me per chi non ha famigliarita col pensare speculativo, dipende spesso dalla
forma del semplice giudizio, quando viene adoperata a esprimere i risultati
speculativi».

“1 WAL I, p. 78; trad. it., p. 81.

233



turale che agisce nel giudizio non puo ridursi a una semplice nega-
zione, perché, se fosse posta solo in forma negativa, verrebbe meno
Pespressione dell’attivita contraddittoria che tiene insieme i diver-
si aspetti di un unico contenuto nel suo determinarsi. Si giunge cosi
a un’apparente impasse. Nel giudizio, il concetto si sdoppia, e nello
sdoppiamento si determina nei due termini che assumono la funzio-
ne di soggetto e predicato (Ur-Teil, separazione originaria). In questa
separatezza si dischiude quella che, per Hegel, ¢ la contraddittorieta
propria del giudizio: una contraddittorieta che il giudizio implica, ma
non riesce a esprimere compiutamente*. Comprendere questa con-
traddizione - da cui nasce la dialettica del giudizio, che la metafisica
scolastica non ha problematizzato fino in fondo - significa pero an-
dare oltre il giudizio: la copula deve riempirsi di significato, diventa-
re mediazione esplicita e realizzare la funzione che implicava senza
riuscire a esprimerla — essere cioé il medio che determina la relazio-
ne tra soggetto e predicato. E questo il passaggio dal giudizio al sil-
logismo.

La consapevolezza dell’unita concreta e della negativita implica-
ta dal giudizio deve essere performata nel passaggio dal soggetto al
predicato e nel contraccolpo che la loro unione e distinzione produ-
cono — come gia aveva mostrato la Fenomenologia dello spirito nella
#2  La logica del giudizio avra il compito di esplicitare le relazioni di ne-
cessita — relazioni di universalita, particolarita ed individualita — che la me-
diazione della copula veicola tra i soggetti e i predicati. Cfr. VWAL II, pp.
778-779: «Il giudizio ¢, inizialmente in modo astratto, la disgiunzione delle
determinazioni piu distanti: il singolare e 'universale. Il soggetto ¢ imme-
diatamente il concreto: la rosa (concreta) é rossa (un universale, relativo); i
due sono congiunti attraverso I’é. Il predicato é collegato al soggetto trami-
te é. In questo rapporto anche il predicato non resta un’universalita astratta,
bensi & anch’esso determinato, € identico al soggetto, ed &€ quindi anch’esso
determinato. In quanto 'universale ¢ in esso determinato, esso € particolari-
ta; la determinazione appartiene dunque a entrambi, ed & in questo che essi
sono posti come identici. Questa identita € distinta dalla differenza, e la dif-
ferenza é la forma; 'identita € dunque distinta dalla forma, essa costituisce il
contenuto, la determinazione si presenta inizialmente dal lato del predicato:
“rosso” & predicato, € esso stesso I'intero del concetto, & esso stesso unita di
particolarita e universalita, e come tale unita ¢ il tutto».

234



proposizione speculativa*’. Nel testo del 1807, 'oggetto era il pro-
cedere rappresentativo, presentato come una serie di operazioni che
avanzano attraverso predicati, nel tentativo di riempire di significato
un soggetto presunto inerme. Come nella Fenomenologia, che discu-
teva la forma della rappresentazione all’interno della considerazione
dell’assoluto come soggetto — formula in cui si condensava 'intero
programma hegeliano (la sostanza che ¢é altrettanto soggetto) —, cosi
anche nel sistema berlinese, e nella sua esposizione critica delle de-
finizioni dell’assoluto, & possibile trovare una chiave d’accesso privi-
legiata al tema dello speculativo e della sua forma. La questione non
si esaurisce pero nell’impostazione che le aveva dato la Fenomenolo-
gia. Nell’Enciclopedia, il tema delle definizioni dell’assoluto si lega a
un’istanza piu ampia: non solo il limite della proposizione ordinaria
e la sua riformulazione speculativa — come nella Fenomenologia —, ma

443

Cfr. PhG, p. 21; trad. it., pp. 18-19. Sul tema della proposizione
speculativa si vedano G. Wohlfart, Der spekulative Satz: Bemerkungen zum
Begriff der Spekulation bei Hegel, Berlin/ New York, De Gruyter, 1981. H.
Hulsmann, Der spekulative oder dialektische Satz. Zur Theorie der Sprache
bei Hegel, «Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie», 1966-7, pp. 65-80. G.
Rametta, Filosofia come Sistema della scienza: Introduzione alla lettura della
Prefazione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, Schio, Tamoni, 1992.
J.P. Surber, Hegel’s speculative sentence, «Hegel Studien», 10, 1975, pp.
210-230. K. Dising, Syllogistik und Dialektik in Hegels spekulativer Logik,
in Hegels Wissenschaft der Logik: Formation und Rekonstruktion, a cura di
D. Henrich, Stuttgart, Klett-Cotta, 1986. M. Adinolfi, Quel che giunge alla
parola: Hegel e la proposizione speculativa, «Il Pensiero», 1, 2001, pp. 63-
81. C. de Bortoli, Tra logica e retorica: la teoria hegeliana della proposizione
speculativa e la figura del chiasmo, «Verifiche», XXXIV (3-4), 2005, pp. 189-
237. W. Liitterflds, Hegels “spekulativer Satz” als “grammatische Bewegung”
(Wittgenstein), in Phenomenology as grammar, a cura di J. Padilla Galvez,
Publications of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society/Osterreichische
Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft, Frankfurt, Ontos-Verlag, 2008, pp.
33-62. E. Caramelli, Eredita del sensibile. La proposizione speculativa nella
«Fenomenologia dello spirito» di Hegel, Bologna, Il Mulino, 2015. Per una
discussione di ulteriori implicazioni della proposizione speculativa si rinvia
al capitolo quarto del presente studio.

235



anche il problema di come ordinare il sapere secondo legami neces-
sari, come gia in Wolff.

E in questo contesto che Hegel elabora la critica immanente al-
la metafisica, con cui riafferma la specificita del proprio metodo: un
metodo che non si limita a connettere i contenuti in modo acciden-
tale, ma sviluppa da sé la necessita del nesso** e la generazione im-
manente delle differenze del contenuto*®; un metodo che, allo stesso
tempo, deve mostrarsi consapevole del modo in cui la filosofia si or-
ganizza come sapere. Per approfondire questo punto, occorre passa-
re alla sezione Il conoscere sintetico nell’Idea, dove si discute del pas-
saggio dalle definizioni nominali alle definizioni reali, culminando
ne Il teorema.

2.3 Definizioni e riflessivita del sapere

2.3.1 Teorema, tra geometria e sistema

La sezione Il conoscere sintetico nell’Idea si articola in tre sotto-se-
zioni — La definizione, La divisione**, Il teorema*’ — e si apre con l'e-
same della definizione nominale. Una definizione nominale ¢ quella
per cui, per usare I’esempio hegeliano tratto da Euclide, un triangolo
¢ una figura piana trilaterale. Eppure, si dimostra che due lati e I’an-
golo racchiuso da essi sono elementi sufficienti a determinare qualsi-
asi triangolo. Mentre il triangolo sensibile richiede tre lati e tre angoli
per essere reale, il triangolo concettuale puo essere determinato con
soli due lati e un angolo. La definizione nominale (il triangolo € una

figura piana trilaterale) contiene piu di quanto sia necessario alla de-

4“4 Cfr. Enz, §87 A.
5 Cfr. WdL I, p. 38.

46 Nella traduzione di A. Moni, rivista da C. Cesa, il termine tedesco Ein-

teilung, nella sezione omonima sotto a Il conoscere sintetico, & reso con ‘clas-
sificazione’. Nel presente studio il termine sara tradotto uniformemente con
‘divisione’.

#7 Questa suddivisione, esplicita nella Scienza della logica, corrisponde al

§229 (definizione), §230 (divisione), §231 (teorema/prova) dell’Enciclopedia.

236



terminazione del triangolo (due lati e un angolo). La realta che pero
include é mescolata in modo indifferenziato, immediato, con la sua
determinazione concettuale. Per questa ragione, la definizione reale
- come era il caso del giudizio — non € in grado di esprimere ’auto-
movimento di determinazione di un contenuto.

Pensare la relazione tra I'universale e la sua realta richiede qual-
cosa in pil, vale a dire la definizione reale (reelle). A differenza del-
le definizioni nominali, che presuppongono soltanto la possibilita
astratta dell’oggetto, le definizioni reali manifestano la possibilita ef-
fettiva del definiendum: ’essenza della cosa é effettivamente espres-
sa. In geometria, ci0 avviene tramite la costruzione, che fornisce la
regola per produrre l'oggetto come realmente esistente. In questo
senso, la realta degli oggetti matematici sembra generata dai loro
concetti nel loro determinarsi — e questo ¢, in parallelo, quello che fa
la logica come esposizione necessaria della genesi logica e dell’auto-
realizzazione del concetto.

Della geometria Hegel non considera pero primariamente le sue
qualita apodittiche, intuitive. A differenza di Kant**¥, Hegel si con-
centra soprattutto sulla sistematicita del procedere tramite definizio-
ni, un procedere che rappresenta una modalita di organizzazione del
materiale proprio di molte scienze. Nelle scienze empiriche, la pre-
sentazione inizia con definizioni e principi che delimitano il campo
specifico del discorso, per poi passare a un’individuazione (Verein-
zelung) e a una concretizzazione progressiva degli oggetti specifici
di ciascun campo. In tali scienze, tuttavia, I'individuazione e la con-
cretizzazione sono effettuate determinando le caratteristiche osser-
vate degli oggetti rilevanti e sussumendole sotto le definizioni e i
principi*’: rimangono esterne, non sono propriamente parte dell’au-
todeterminarsi del contenuto. L’elemento essenziale del rigore ge-
ometrico sta, secondo Hegel, nel fatto che qui I'individuazione e la
#8  Gia Kant aveva contestato I'uso illecito del mos geometricus in filosofia.
Sul modo in cui Hegel, nella critica a Wolff, sposti ’accento sul problema
del sistema si veda M. Paolinelli, Metodo matematico e ontologia in Christian
Wolff, «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», 66 (1), Gennaio-marzo 1974, pp.
3-39.

“  Cfr. WAL IIT, p. 224.

237



concretizzazione degli oggetti non si aggiungono alle definizioni e ai
principi da una fonte esterna, ma si sviluppano a partire da essi.

Questo € cio che viene esaminato all’interno della sezione Il cono-
scere sintetico, come seconda sotto-sezione dell’Idea del conoscere che,
a sua volta, é in seconda posizione all’interno dell’Idea. Se si consi-
dera ’andamento logico per come é stato di fatto organizzato, ossia
scandito attraverso le definizioni dell’assoluto, risulta chiaro che una
sezione (Il conoscere sintetico) che si apre con I’analisi delle defini-
zioni nominali e si conclude con ci6 che Hegel chiama definizione
reale, non fa che tematizzare il modo in cui la scienza ha proceduto
alla propria esposizione. Cio che la logica ha elaborato sono defini-
zioni via via pil concrete dell’assoluto, e il tema centrale del cono-
scere sintetico ¢ la definizione come modo di formazione del sapere.
Nel contesto della logica speculativa, la discussione hegeliana sulla
cognizione sintetica rappresenta dunque «il primo momento di au-
to-relazione»*°. Come osserva Brady Bowman, essa costituisce una
tematizzazione «di cio che la Logica intende realizzare, ed € una te-
matizzazione che avviene in una riflessione immanente»**.

Per questa ragione, non solo la critica alla metafisica avviene as-
sumendo dall’interno — ma meglio sarebbe dire, producendo - la for-
ma che intende criticare (la definizione), come il suo historisch, inol-
tre, cio che viene messo a tema sotto a La definizione € il modo in cui
ha proceduto tanto la metafisica quanto la scienza logica.

Prima di approfondire questo specifico genere di auto-riferimento
critico e di analizzare come la critica riesca a essere immanente sen-
za riprodurre surrettiziamente le modalita di formazione del discor-
so filosofico precedente, conviene soffermarsi brevemente sulla terza
sotto-sezione de Il conoscere sintetico: Il teorema. Gia la collocazione
in terza posizione nell’organizzazione del materiale lascia intendere
che qui si realizzi 'inveramento di cio che si trovava in prima posi-
zione, ossia La definizione.

Sotto a Il teorema viene esaminata la specificita della geometria ri-
spetto alle altre scienze. Avendo per oggetto I'intuizione sensibile ma

0 Ibidem.
1 Ibidem.

238



astratta dello spazio, la geometria puo «fissare in quello [nello spa-
zio] semplici determinazioni intellettuali»*?, e percio «possiede essa
sola il metodo sintetico del conoscere finito nella sua perfezione»**.
Nelle altre scienze, che non hanno la semplicita dello spazio, il proce-
dimento si integra con elementi derivati da rappresentazione, perce-
zione o opinione; in geometria, invece, questo non avviene: si rimane
nella determinazione dello spazio, e il procedere nel suo avanzare per
mezzo di definizioni e partizioni «é guidato dalla necessita delle de-
terminazioni concettuali»**. Tuttavia, proprio per questo, la geome-
tria mostra «incoscienza di questo conoscere finito circa la natura di
suoi metodi e della loro relazione col contenuto»**: manca il ricono-
scimento delle proprieta riflessive della cognizione, quelle che con-
sentono il passaggio dal conoscere finito a quello speculativo. Questo
limite dipende dalla natura stessa dell’oggetto del conoscere finito,
diviso tra cio che istanzia — una forma di referenzialita nell’organiz-
zazione del contenuto - e cio che tematizza come contenuto - rap-
porti esterni di misura dipendenti dall’interesse del soggetto e non
dalla cosa stessa**. Una tale disparita impedisce alla forma del teo-
rema di essere pienamente autoriferita, come lo é I'Idea, che espone
immanentemente il proprio percorso, come si vedra. In questo senso,
il metodo geometrico e formalmente il concetto, a condizione di ri-
conoscere I'autoriflessivita che gli manca e di cui si tratta di svolgere
una critica immanente.

2 Eng, §231 A; trad. it., p. 209.
3 Ibidem.
4 Eng, §231 A; trad. it., p. 210.
5 Ibidem.

#6 Nel dimostrare (Beweisen) — processo cui Hegel dedica nel 1829 il cor-

so di Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio, tenuto nello stesso semestre di
quello di logica di cui possediamo la Nachschrift Rolin —, a guidare il proces-
so ¢ una considerazione soggettiva, che giustifica le proprieta delle figure
considerate secondo le esigenze che ¢ lei a porre. Se la costruzione rappre-
senta per Hegel un’oggettivita priva di soggettivita, ossia non riflessiva-
mente consapevole del proprio avanzare, «la dimostrazione & un’operazione
soggettiva senza oggettivita» (WAL IIL, p. 225; trad. it., p. 922).

239



Ma lunita delle determinatezze complete del contenuto & uguale al
concetto. Quindi una proposizione che le contenga, & daccapo appunto
la definizione; una definizione perd che esprime non soltanto il
concetto preso immediatamente, ma il concetto sviluppato nelle sue
differenze determinate e reali ovvero il suo completo esistere. L'uno
e laltro insieme presentano quindi I'idea [Beydes zusammen stellt
daher die Idee dar]*'.

Il teorema individua, dunque, la forma pienamente giustificata del
conoscere finito, vale a dire la forma di conoscere teoretico piu deter-
minata per come esiste nella sfera della finitezza, dell’esteriorita*®. E
in questo modo ¢ I'inveramento della definizione come modo in cui
la metafisica si € organizzata come sapere®’: in quanto rappresenta
Pesserci del concetto sviluppato nelle sue differenze, esso da forma
alla struttura piu sistematica che il sapere finito possa darsi. La sua
critica - che deve oltrepassare tanto il criticismo, che «lascia del tut-
to intatte le categorie e il metodo del conoscere ordinario»**, quanto il
sapere immediato esaminato nel Concetto preliminare — implica un

87 WL I, p. 222; trad. it., p. 918.

48 Sj ricordi che Il conoscere sintetico, di cui Il teorema costituisce il terzo e

ultimo momento, fa parte dell’Idea del conoscere che & la seconda sotto-sezio-
ne in cui si articola I'Idea.

#9 A lezione, a proposito del conoscere geometrico, Hegel afferma: «Il me-

todo geometrico é il modo piu perfetto del conoscere finito [die vollkom-
menste weise des endlichen erkennen]. Spinoza ha elaborato la sua filosofia
secondo questo procedere logico. Questo tipo di conoscenza finita é stato
abbandonato [aufgegeben]; ma ora il risultato della posizione moderna ¢
giunto al punto di affermare che vi sarebbe solo questa forma mediata del
conoscere finito, e cosi si € arrivati a dire che di Dio non si puo conoscere
nulla: e ci si € ridotti a una fede vuota in Dio» (VWAL II, p. 577). Invece di
optare per una rinuncia alla conoscenza razionale in favore di forme difetti-
ve del tener per vero, diffuse ai suoi tempi, Hegel enfatizza il carattere siste-
matico del modo geometrico di formazione del sapere. Il riferimento non ¢
solo al mos geometricus dell’Etica di Spinoza, ma comprende pil in generale
il Novum Organon di Bacone e il Discorso sul Metodo di Descartes. Sulla criti-
ca hegeliana al metodo matematico si veda R. Schifer, Die Dialektik und ihre
besonderen Formen in Hegels Logik, Hamburg, Meiner, 2001.

0 Eng, §60 A; trad. it., p. 73.

240



ulteriore livello di quella riflessivita che compare ne I conoscere sin-
tetico (in cui, come si € visto, si tematizza «la determinazione concet-
tuale con cui Hegel caratterizza ’avanzamento dell’intera Logica»**"),
e che pero ¢ pienamente sviluppata solo nell’Idea assoluta.

2.3.2 Idea

Nell’Idea assoluta viene ad aggiungersi qualcosa di ulteriore sul
piano dell’autoriferimento, sia nella forma sia nel contenuto:

La definizione dell’assoluto, che 1’assoluto & l'idea, ¢ essa stessa

assoluta. Tutte le definizioni, sin qui date, si riportano a questa [Die

Definition des Absoluten, daf3 es die Idee ist, ist nun selbst absolut. Alle

bisherigen Definitionen gehen in diese zuriick]*®.

Al termine della logica, passando attraverso le definizioni dell’as-
soluto e la critica di un’organizzazione del sapere — che ¢ della meta-
fisica, e come historisch, ¢ utilizzato come possibilita nella scienza — si
raggiunge una forma di referenzialita piena. Rispetto alla definizione
reale — che segna «il primo momento di auto-referenzialita nella Lo-
gica, ma non é I'ultimo»*® - I'Idea assoluta, come ultima definizione
logica dell’assoluto, istituisce ’autoreferenzialita sia formalmente sia
in termini di contenuto: formalmente, perché cio a cui 'Idea si rife-
risce € se stessa, ossia il proprio processo; nei contenuti, perché te-
matizzando se stessa tematizza ’autoreferenzialita, introducendo un
ulteriore livello di autocoscienza che manca strutturalmente al mos
geometricus. Il contenuto dell’ldea non e un referente esterno, ma il
sistema delle idee determinate e il loro ritorno nell’Idea**. Il conte-
nuto (I'Idea assoluta) si produce proprio in virtu dell’auto-relazione
formale: la forma diventa generativa del contenuto. Poiché I'ogget-

1 Bowman, Hegel and the Absolute Negativity, p. 185.

%2 Eng, §213 A; trad. it., p. 198.

3 Bowman, Hegel and the Absolute Negativity, p. 186.

4 Cfr. Enz, §213 A; trad. it., p. 198: «L’assoluto e 'universale e unica idea,
che, col giudicare, si specializza nel sistema delle idee determinate, che pero
tornano nell’unica idea, lor verita [Das Absolute ist die allgemeine und eine

Idee, welche als urteilend sich zum System der bestimmten Ideen besondert, die
aber nur dies sind, in die eine Idee, in ihre Wahrheit zuriickzugehen]».

241



to del sapere dell’ldea € strutturato come sé, la relazione con esso &
un ritorno completo in sé. Non é pil un legame esterno tra elemen-
ti distinti ma correlati (come nella definizione o nel giudizio), né lo
sviluppo stringente di un contenuto ancora gravato dall’esteriorita e
che, nella dimostrazione de Il teorema, non ritorna propriamente a sé.

Quando I'Idea diventa assoluta, essa conosce il proprio proces-
so, tematizzando e problematizzando il proprio apparire. I risultato
comporta, anzitutto, una revisione compiuta dell’assoluto, che passa
da essere il sostantivo presupposto — unita di misura di una definizio-
ne — ad aggettivo: I'ldea ¢ assoluta perché la sua assolutezza ¢ il modo
d’essere dell’esposizione logica.

L’ulteriore risultato riguarda il genere di riflessivita in gioco
nell'ldea, e dunque il grado di consapevolezza formale che il testo
hegeliano esibisce nell’organizzare necessariamente il proprio ma-
teriale. Per comprenderlo e necessario, a mio avviso, compiere un
passo ulteriore. Per Bowman é cruciale dimostrare come «il momen-
to della finitezza o dell’esteriorita a sé non viene per questo cancel-
lato dall’infinito hegeliano»** e che, dunque, «la conoscenza finita &
un momento costitutivo della conoscenza (infinita) dell’Idea»*®, co-
stituendo «un momento ineliminabile — sebbene subordinato e per
sua natura evanescente — dell’autoconoscenza dell’Idea»*’. Non me-
no importante, tuttavia, & chiarire che cosa accade propriamente al-
la Darstellung del discorso filosofico alla fine: come si esegue discor-
sivamente la conclusione, in cui la definizione dell’assoluto diventa
assoluta, e che cosa comporti la sua esecuzione per la capacita della
filosofia di riflettere sulle modalita con cui compie la critica all’orga-
nizzazione metafisica del sapere.

465

Bowman, Hegel and the Absolute Negativity, p. 189. L’interprete prose-
gue chiarendo che «dire che un momento ¢ “evanescente” o “che sta sva-
nendo” (verschwindend) non implica che esso sia completamente svanito,
cancellato o eliminato. Il suo carattere costitutivo «¢é quello di svanire [vani-
shing], non di essere nulla [nothing]» (ibidem).

6 Ibidem.
17 Ibidem.

242



A ben guardare, I’assolutezza dell'Idea appare in due momenti di-
stinti, posti I'uno accanto all’altro nel §237:

L’idea assoluta, — poiché nessun trapasso né presupposto e, in genere,

nessuna determinatezza ¢ in lei che non sia fluida e trasparente, — &

per sé la pura forma del concetto, che intuisce il suo contenuto come

se stessa. Essa ¢ contenuto a sé, in quanto ¢ il distinguere ideale di sé

stessa da sé; e 'una delle cose distinte é I'identita con sé stessa, nella

quale pero ¢ contenuta la totalita della forma come sistema delle
determinazioni del contenuto. Questo contenuto é il sistema della

logicita. Come forma, qui all’idea non resta altro che il metodo di

questo contenuto — cioé sapere in modo determinato il valore dei suoi

momenti [Als Form bleibt hier der Idee nichts als die Methode dieses

Inhalts, - das bestimmte Wissen von der Wihrung ihrer Momente]*®.

Da un lato, I'Idea & una forma che é altrettanto contenuto, che si
intuisce come tale perché é finalmente trasparente a sé**’; dall’altro,
proprio in quanto forma, € anche un «sapere [ Wissen]»** i momenti
del percorso logico che ’hanno prodotta come risultato. Questo ¢ il
compito del Metodo, in cui si manifesta propriamente la consapevo-
lezza che quanto si e sviluppato non € un semplice procedere lineare
delle determinazioni di pensiero puro, senza coscienza alcuna della
forma che assume la scienza, ma una rilettura unitaria che emerge
nel momento finale di massima compenetrazione tra contenuto (il
percorso logico) e forma.

Prima di entrare nel merito di questa struttura e del suo funziona-
mento in Hegel, ¢ opportuno soffermarsi sul risultato ottenuto. Una
volta giunti alla fine del testo, si & infatti nelle condizioni di chiedere
che cosa sia stato guadagnato rispetto all’apparire della scienza come
sapere, che nel Concetto preliminare si presentava nella forma della
divisione preliminare del concetto. Che revisione subiscono, alla fi-
ne, le coordinate a partire dalle quali era stato presentato inizialmen-
te il passaggio dall’ historisch,, provvisorio, alla giustificazione specu-
lativa? In che modo la coscienza formale finale, raggiunta attraverso

8 Eng, §237; trad. it., p. 212.

49 Sul tema si veda il contributo di A. Nuzzo, The Untranslatable in Transla-

tion. A Hegelian Dialectic, in Hegel and/in/on Translation, «Verifiche», XLIX
(1-2), 2020, pp. 1-18.

40 Eng, §237; trad. it., p. 212.

243



I historisch, delle definizioni dell’assoluto, si rapporta alla divisione
anticipata nel Concetto preliminare? Ne é una semplice conferma?

Rispondere a queste domande richiede di riportare ’attenzione
sulla questione della divisione, alla luce della critica immanente ai
modi che la metafisica aveva impiegato per formarsi come discorso
filosofico. Osservare dall’interno della scienza come si sviluppa di-
scorsivamente la sua ripresa finale, speculativa, con il concetto e I'I-
dea, offre a mio avviso gli elementi essenziali per comprendere 1'o-
perazione hegeliana di critica a una certa organizzazione del sapere
- una critica che non rimane vittima, duplicandolo acriticamente, di
cio rispetto a cui ricava la propria specificita come scienza.

3. Le divisioni della scienza

La questione della divisione anticipata nel Concetto preliminare, se
letta tenendo presente le osservazioni preliminari circa il genere di
lavoro che la filosofia é chiamata a svolgere sul proprio storico, & cru-
ciale per segnalare la differenza specifica della proposta hegeliana ri-
spetto alle altre scienze e agli altri modi di organizzare il sapere. Tut-
tavia, la sua prima presentazione in quel contesto storico-ragionato
(historisch,) non era sufficiente a fondare la specificita della filosofia.
La filosofia torna sulla questione della divisione, lungo il percorso del
suo costituirsi a scienza, in due luoghi che meritano di essere consi-
derati: anzitutto ne Il concetto particolare, e poi nella sezione omoni-
ma La divisione, che appare come secondo momento de II conoscere
sintetico, tra La definizione e Il teorema appena esaminati come luoghi
di auto-riflessione della scienza.

3.1 Concetto e divisione vera

Nella Scienza della logica, ’Annotazione a Il concetto particolare
riprende nel dettaglio la questione della divisione per stabilire la dif-
ferenza rispetto alle logiche ordinarie:

Nell’ordinaria trattazione della logica si presentano diverse
divisioni [Eintheilungen] e specie di concetti. Da subito nell’occhio
Pinconseguenza direcar le specie in questo modo: Secondo la quantita,
qualita, etc. si danno i seguenti concetti. Si danno, non esprime altra

244



giustificazione se non quella che tali specie vengono trovate e che
si mostrano per esperienza. Si ottiene in questo modo una logica
empirica, — una scienza singolare, una conoscenza irrazionale del
razionale. [...] Per recar un esempio, i concetti vengon principalmente
divisi secondo la loro chiarezza, e precisamente in chiari ed oscuri,
distinti e confusi, adequati e non adequati. Si possono anche metter
qui i concetti completi, ridondanti, ed altre simili superfluita. -
Quanto a quella divisione secondo la chiarezza, si scorge subito che

questo punto di vista e le differenze che vi si collegato con desunte da

determinazioni psicologiche, non da determinazioni logiche'.

Il passo richiama quanto gia detto nel Concetto preliminare circa
la distinzione tra cio che apparterrebbe al concetto, derivando da es-
so (logica come scienza), e cio che viene invece assunto dall’esterno,
e che non trova piena giustificazione nella scienza. In quella sede, il
modo vero, speculativo, di considerare la divisione era stato presen-
tato in forma ancora rappresentativa e provvisoria come «il dispiega-
mento di cio che é contenuto nel concetto semplice»*’?, tenendo pre-
sente che «la determinazione della divisione non deve essere assunta
dall’esterno»*”. Nel Concetto preliminare non si era ancora nelle con-
dizioni di cogliere, e giustificare, la differenza specifica del pensiero
speculativo rispetto agli altri modi di formazione del sapere. Giunti
pero al punto della logica in cui il concetto € esaminato in quanto ta-
le, si incontra la prima tematizzazione esplicita della divisione come
vera: «Non v’é quindi alcun’altra vera partizione o divisione [keine
andere wahrhafte Eintheilung]» se non quella del concetto**.

Che si parli di «vera»*” divisione lascia supporre che vi siano an-
che maniere non vere di articolare la partizione della scienza — tra
le quali rientra, verosimilmente, proprio la divisione preliminare, e,
ancor piu, quelle delle altre logiche menzionate nell’Annotazione. La
divisione & vera nella misura in cui dipende dall’articolazione interna
del concetto: é la realizzazione di quella «vera divisione [wahrhaften

1 WAL III, pp. 43-44; trad. it., p. 694.
7 VWAL I, p. 583.

43 Ibidem.

44 WL III, p. 38; trad. it., p. 687.

45 Ibidem.

245



eintheilung]» *’® anticipata nel Concetto preliminare, per cui si richie-

de «che il concetto contenga gia in sé cio che da esso viene esplicitato

[was aus ithm explicirt ist]»*".
Non & un caso che, subito dopo aver introdotto questa vera divi-

sione, sia messa a tema la differenza costitutiva del concetto:
Nel modo come la differenza si mostra qui, essa € nel suo concetto,
eppero nella sua verita. Ogni precedente differenza ha questa unita
nel concetto. In quanto ¢é differenza immediata nell’essere, & come il
limite di un altro; in quanto é nella riflessione, ¢ differenza relativa,
posta come riferentesi essenzialmente al suo altro; qui comincia
pertanto ad esser posta l'unita del concetto; ma dapprima essa
non ¢ che la parvenza in un altro. — Il passare e la risoluzione di
queste determinazioni ha soltanto questo vero significato, ch’esse
raggiungono il loro concetto, la lor verita; essere, esser determinato,
qualcosa, ovvero tutto e parti etc., sostanza e accidenti, causa ed
effetto sono per sé delle determinazioni di pensiero; vengono colte
come determinati concetti, in quanto ciascuna di esse € conosciuta

nell’unita colla sua altra o colla sua opposta?”.

Tutte queste precedenti differenze appartengono infatti alla logica
oggettiva, che trova «qui»*”’ — cioé nella logica soggettiva — la pro-
pria radice, a partire da cui ogni determinazione di pensiero prece-
dente si lascia rileggere nella sua «verita»*:

Se scopo della trattazione del concetto fosse di assegnare quali
concetti determinati si diano, bisognerebbe recare tutte le possibili
determinazioni, perché tutte le determinazioni sono concetti
determinati, e tutte le categorie dell’ essere come tutte le determinazioni
dell’essenza dovrebbero addursi fra le specie dei concetti*!.

7 VWAL II, p. 583.

477 Ibidem.

48 WL I, p. 38; trad. it., p. 687.
4 Ibidem.

0 Tbidem.

81 WAL III, pp. 45-46; trad. it., p. 696. Anche I’Enciclopedia tematizza la que-
stione, nell’Annotazione al §162, in cui si attesta la giustificazione dell’or-
ganizzazione delle determinazioni di pensiero come concetti determinati:
«Cio6 che d’ordinario s’intende per concetti, sono determinazioni dell’intel-
letto, anche soltanto rappresentazioni generali; percio, in genere, determi-

246



Nella misura in cui tematizza la divisione, il concetto rilegge re-
trospettivamente l'intera logica oggettiva, offrendo cio che Plevra-
kis ha definito efficacemente una «vera lettura della logica oggetti-
va [wahrhafte[] Lesart der objektiven Logik]»**: una riconsiderazione
olistica dell’intero programma logico, in cui le singole determina-
zioni appaiono ora come capaci di relazione a sé, di mediazione e di
unita — caratteristiche proprie del concetto. Lettura verace della logi-
ca significa, in questo senso, che «il ritrovamento [ Wiederfinden] del
concetto nella logica oggettiva rappresenta pertanto un’estensione
[Erweiterung] della lettura ingenua [unbefangenen Lesart], in quanto
essa riconosce, primo, non solo la verita delle determinazioni di pen-
siero, e, secondo, tale verita non solo post festum, cioe solo al termi-
ne [Vollendung] di ogni sfera logica, ma soprattutto perché consiste
nella consapevolezza che tutte le determinazioni di pensiero della
logica oggettiva, nonostante la loro immediatezza, hanno una strut-
tura concettuale [begriffsartig beschaffen sind], e che € proprio que-
sta struttura concettuale a costituire la verita delle determinazioni di
pensiero»*®,

Se riportiamo questo guadagno all’inizio, nel Concetto prelimina-
re, quando la questione della divisione compariva ancora in forma

nazioni finite: cfr. §62. [...] Se le forme logiche del concetto fossero vera-
mente recipienti morti, passivi e indifferenti di rappresentazioni e pensieri,
la conoscenza di esse sarebbe un sapere istorico, addirittura superfluo, e da
poterne far di meno, nel rispetto della verita. In realta, pero, esse sono, per
contrario, come forme del concetto, lo spirito vivente del reale; e del reale &
vero soltanto cio che, in forza di queste forme, per mezzo di esse e in esse, &
vero. La verita di queste forme per se stessa non € stata mai fin qui conside-
ratae indagata; come nemmeno la loro connessione necessaria» (Enz, §162
A; trad. it., pp. 160-161). Va posta attenzione sul riferimento esplicito alla
Historie di determinazioni di pensiero che sono un che di storico se non se
ne coglie la natura concettuale e le si tratta come determinazioni prive di
vita, semplicemente giustapposte o ordinate secondo un criterio esterno di
chiarezza, oscuritd, contrarietd, etc — una sorta di historia naturalis di una
scienza razionale.

%2 Plevrakis, Das Absolute und der Begriff, p. 317.
8 Ivi, p. 324.

247



di historisch,, si vede come ora emergano differenze immanenti che
derivano dal concetto stesso, e che distinguono la logica speculativa
dalle altre scienze e dalle altre logiche. Nel concetto si realizza dun-
que cio che, nel Concetto preliminare, si annunciava come a venire:
una volta che emerge la relazione a sé come caratteristica del con-
cetto, si giustifica retroattivamente la divisione iniziale, che nella sua
seconda parte — che compare quasi al modo di una spiegazione ve-
race della prima, in una sorta di traduzione concettuale abbozzata —
anticipava gia il soggetto vero del procedere logico, ossia il concetto:

La logica si divide [zerfallt] in tre parti:

1. la dottrina dell’essere;

1L la dottrina dell’essenza;

III. la dottrina del concetto e dell’idea.

Vale a dire, nella dottrina del pensiero:

I. nella sua immediatezza, — il concetto in sé;

II. nella sua riflessione e mediazione, — I’esser per sé e I’apparire del

concetto;

III. nel suo ritorno in se stesso e nel suo essere presso di sé completamente

sviluppato, — il concetto in sé e per sé***.

D’altra parte, ed é questo il punto decisivo, non si tratta di nega-
re il carattere iniziale dell’essere della prima sfera dello sviluppo del
concetto, ossia il fatto che ’essere non sappia di essere «concetto in
s6»*5; né di sostituirsi alla lettura lineare del testo. Si tratta, piutto-
sto, di un’estensione prospettica e sistematica, che richiede lattraver-

samento retrospettivo di essere ed essenza*‘ una volta che il concetto

4 FEnz, §83; trad. it., pp. 97-98.
5 Eng, §83; trad. it., p. 98.

%6 Com’e noto, all’inizio della sezione dedicata al concetto, Hegel riman-

da a essere ed essenza come sfere che trovano la loro giustificazione ultima
nel concetto, il quale ha a sua volta la propria genesi in cio di cui costitui-
sce la verita: «Da questo lato il concetto dev’essere anzitutto riguardato in
generale come il terzo rispetto all’essere e all’essenza, rispetto all’immediato
e alla riflessione. Essere ed essenza son pertanto i momenti del suo divenire,
ed esso ¢ la lor base e verita, come I'identita in cui quelli son tramontati e
contenuti. Quei momenti son contenuti nel concetto, perché questo é il lo-
ro risultato, ma non vi son pill contenuti come essere e come essenza, que-
sta determinazione non I’hanno che in quanto non sono ancora rientrati in

248



sia emerso nella sua necessita. A quel punto, 'essere si comprende,

questa loro unita. La logica oggettiva, che considera |’essere e |’essenza, costi-
tuisce quindi propriamente I’ esposizione genetica del concetto [die genetische
Exposition des Begriffes]. Pill precisamente, la sostanza € gia I’essenza reale,
ossia I'essenza in quanto ¢ unita coll’essere ed € entrata nella realta. Percio
il concetto ha la sostanza per sua presupposizione immediata; quella & in sé
cio che il concetto & come manifestato. Il movimento dialettico della sostanza
attraverso la causalita e 'azione reciproca & quindi 'immediata genesi del
concetto, per la quale viene esplicato il suo divenire. Ma il suo divenire ha,
come dappertutto il divenire, il significato di esser la riflessione di quello
che passa nel suo fondamento, e che quello che sulle prime sembra un altro
in cui il primo & passato, costituisca la verita di questo. Cosi il concetto ¢ la
verita della sostanza, e poiché la determinata guisa di relazione della sostan-
za ¢ la necessitd, la liberta si mostra come la veritd della necessitd e come la
guisa di relazione del concetto» (WdL III, pp. 11-12; trad. it., pp. 651-652). A
livello genetico, la Dottrina del Concetto segue alla Dottrina dell’Essere e
alla Dottrina dell’Essenza, rappresentandone il risultato: il concetto ¢ il ter-
zo rispetto all'immediato e alla riflessione, la loro base e verita, in cui essi
sono tramontati e contenuti (untergegangen e enthalten). In questo senso, la
logica oggettiva costituisce quindi ’esposizione genetica del concetto. In se-
condo luogo, pero, essere ed essenza non sono ancora rientrati dentro la lo-
ro unita costituita dal concetto. Hegel usa il verbo zuriickgegangen a ragion
veduta: rientrare rinvia ad un ritorno da un luogo in cui si & gia stati, come
la loro unita. Fino a questo punto, il concetto appare come risultato dipen-
dente dall’assoluto, ultima determinazione della logica oggettiva. Ma il ter-
zo libro della logica tratta I'altro lato: il modo in cui il concetto genera da sé
la realta che in lui era scomparsa. Per dissolvere ’apparenza che il concetto
sia soltanto un risultato, Hegel richiama il movimento dell’iibergehen. Esso
é riflessione di cio che ritorna nel proprio fondamento; ci6 che sembrava ri-
sultato si rivela la verita del primo. Dal punto di vista della verita, € dunque
la fondazione ritardata a essere fondante. L’ Avvertenza sposta cosi il proble-
ma da Con che cosa si deve incominciare la scienza? a quello della sua espo-
sizione verace, rideterminando la questione dell’inizio alla luce dello svilup-
po logico: il concetto rivendica a sé la propria genesi, istituendo un inizio
autentico e giustificando la mediazione di cio che pareva immediato. Non &
forse casuale, allora, che Hegel definisca qui la logica del concetto ‘sistema
della logica soggettiva’ — termine assente nel frontespizio di Norimberga e,
come ha osservato Chiereghin, felice intuizione che segnala I'importanza
di questa logica come parte e insieme come tutto della Scienza della logica,

249



allora, nel suo essere non ancora negativita e autoriferimento — cioe
come se non fosse concetto, ma il suo divenire; ’essenza, d’altro can-
to, esibisce forme di autoriferimento, ma ancora vincolate a deter-
minazioni che rinviano al loro altro per svilupparsi, rivelandosi cosi
non ancora autonome. Questo porta a riconoscere, nella Scienza della
logica come nell’Enciclopedia, che le determinazioni di pensiero so-
no «concetti determinati»*®’: vale a dire, «concetti in sé, o, cio che é il
medesimo, per noi; giacché ’altro, nel quale ogni determinazione tra-
passa, o nel quale essa appare, ed é percio come alcunché di relativo,
non & determinato come un particolare, né il suo terzo come il singolo
o soggetto; 'identita della determinazione é posta nella sua contraria,
e non ha liberta, perché essa non é universalita»*®. In questo modo,
attraverso la vera divisione, la scienza speculativa diventa consape-
vole del proprio funzionamento.

Tuttavia, a guardare piu da vicino, la ripresa immanente dell’ hi-
storisch, e il suo sollevamento oltre il carattere (necessariamente) sto-
rico iniziale, non si esaurisce nella vera divisione del concetto, né in
una semplice conferma di quanto il Concetto preliminare aveva anti-
cipato.

3.2 Dall’Idea al metodo

La prima complicazione di queste coordinate emerge proprio nel-
la sotto-sezione intermedia de Il conoscere sintetico, che si intitola La
divisione*®’. Essa é non solo la terza delle occorrenze del tema della

dal momento che pone, per la prima volta in modo pienamente consapevo-
le, il problema dell’organizzazione del tutto, finora impossibile: si ¢ sempre
in medias res, assorbiti e catturati da cio che via via fa il suo ingresso nello
sviluppo logico. Per un approfondimento di questa dinamica rimando a F.
Chiereghin, Rileggere la «Scienza della logica» di Hegel. Ricorsivitd, retroazio-
ni, ologrammi, Roma, Carocci, 2011.

“7  Engz, §162 A; trad. it., pp. 160-161.
8 Ibidem.

%9 Nelle lezioni si afferma esplicitamente che il concetto ¢ il fondamento

della divisione, eppure, curiosamente, ¢ I'idea il soggetto: «La divisione puo
essere anche qualcosa di esteriore [ein dusserliches], nella misura in cui la

250



divisione della scienza (dopo quella del Concetto preliminare e de II
concetto particolare), ma é la determinazione che, nel particolare rit-
mo triadico suggerito del §85, occupa il secondo posto, prima de II te-
orema (che era forma massima raggiunta dal conoscere finito) e dopo
La divisione — rispetto alla quale, nelle lezioni, si legge che costitu-
irebbe «un completamento della definizione [eine Vervollstindigung
der Definition]»**.

La divisione, considerata come sezione autonoma, non ¢ definita
‘vera’. Non solo perché appare difficile pensare a una forma piu ve-
ra di quella del concetto, ma piu specificamente perché il suo ruolo,
nell’ldea, sembra piuttosto quello di segnalare i limiti di considera-
re ‘la divisione’ in quanto tale come adeguata a risolvere il problema
dell’esposizione e dell’organizzazione del sapere — non solo nel caso
delle altre scienze, responsabili per Hegel di non problematizzare il
modo del loro organizzarsi, ma anche nel testo filosofico hegeliano,
tanto nell’apparire storico della divisione (historisch,), quanto anche
nel suo sollevamento speculativo ne Il concetto particolare.

E corretto, come sostiene Plevrakis, che la divisione sia del con-
cetto e che diventi ‘vera’, ossia confermata, solo alla fine. La confer-
ma della partizione della scienza avviene nel concetto; tuttavia, € la
divisione in quanto tale a non essere sufficiente. Collocata nel pro-
cesso di discussione critica delle definizioni de Il conoscere sintetico
e di diversi modi di formazione del sapere, la divisione cede il passo

determinazione viene presa dall’esterno. Per esempio, gli animali vengono
suddivisi secondo i denti e gli artigli; le piante, secondo il numero degli sta-
mi (antere): questo si chiama principio di suddivisione [eintheilungsgrund].
In questi casi, il principio di suddivisione ¢ preso dall’esterno. Lo stesso vale
per la particolarita nella sua determinazione, ovvero per il fatto che esistano
tante specie. Ma la vera divisione deve avere il suo fondamento nel concet-
to stesso. L'Idea si divide nell’ldea immediata, nel giudizio e nel conoscere
assoluto. Qui, le specie sono forme differenziate dell’'universale — e queste
forme differenziate dell’'universale sono esse stesse I'universalita. Fin dall’i-
nizio, abbiamo operato delle divisioni, ma tali divisioni sono immanenti. Il
primo movimento della scienza €, naturalmente, solo il presagio del concet-
to [die ahndung des begriffs]» (VWAL II, p. 644).

“0 VWL II, p. 803.

251



al teorema. Quest’ultimo, come si é visto, rappresenta |'inveramen-
to della definizione (ora reale, non pitt nominale), ma anche della di-
visione. Come processo dimostrativo, il teorema é la forma piu alta
di riflessivita concessa al sapere finito — e tuttavia non é I'ultima,
poiché, come abbiamo visto, & I'ldea assoluta a essere pienamente
auto-referenziale. Volendo enfatizzare il punto, si potrebbe dire che
Poccorrenza esplicita della divisione nella scienza mette in luce i li-
miti di ogni tentativo di considerare conclusa, una volta per tutte, la
questione della presentazione del sapere nei termini della sola divi-
sione del concetto. Cio non implica che la riflessione sull’autorifles-
sivita dell’organizzazione speculativa del sapere sia accantonata; al
contrario, significa che essa non trova una risposta definitiva se po-
sta esclusivamente nei termini della ‘divisione’ e della ‘conferma’ fi-

nale di cio che era anticipato nel Concetto preliminare**.

#1 In questo senso, la ricostruzione, pur straordinariamente approfondita,

proposta da Plevrakis mi sembra istituire una differenza tra Scienza della lo-
gica e Enciclopedia che non ritengo sussista nei termini in cui viene formu-
lata dall’interprete: «Diversamente dalla Grande Logica, che deve esplicita-
re dettagliatamente ogni singolo passaggio del pensiero, I’Enciclopedia delle
scienze filosofiche in compendio intende costituire “un filo rosso alle lezioni
filosofiche [di Hegel]”, ovvero fornire una panoramica compendiaria dell’in-
tera opera di Hegel (Enz: 23,3). Fa infatti parte del programma dell’Enciclo-
pedia quello di premettere, a beneficio del lettore, in punti salienti dell’espo-
sizione, delle considerazioni meta-riflessive sul carattere dell’intera opera
— considerazioni che, nella Grande Logica, vengono formulate principal-
mente nel corso stesso dello sviluppo sistematico. In questo modo, il lettore
acquisisce fin dall’inizio la giusta disposizione e puo facilmente richiamarla
alla memoria nel prosieguo della lettura. Questo € con ogni probabilita an-
che il motivo per cui, nei punti corrispondenti dell’Enciclopedia, mancano le
considerazioni meta-riflessive sull’interpretazione esoterica che si trovano
invece nei capitoli L’Assoluto e Il Concetto della Grande Logica: esse si tro-
verebbero in punti dell’esposizione che, da una prospettiva ingenua e non
necessariamente immanente al procedimento logico, risultano troppo deli-
cati, ossia proprio all’inizio dell’indagine. A questi punti appartengono, ad
esempio, i §§79-85 e le osservazioni ai §§86-88. Si noti bene: all’inizio della
Logica enciclopedica Hegel anticipa il metodo del pensiero che comprende
concettualmente, non 'interpretazione dell’Assoluto. E il concetto la chiave

252



Il passo oltre, I'ultimo, € costituito, a mio avviso, dal metodo, in-
teso come momento pil concreto in cui forma e contenuto dell’Idea
assoluta procedono insieme. Nella Logica, il metodo compare nella
sezione dedicata a L’idea assoluta e sembra rivendicare un vantaggio
su di essa. L’auto-determinarsi dell’Idea assoluta, al termine del per-
corso logico, € pienamente trasparente a sé, ma non possiede ancora
una discorsivita capace di dare sussistenza al processo compiuto dal
pensare puro. Il metodo, invece, ha il merito di tradurre quella im-
permanenza «nella struttura discorsiva di una narrazione logica»**
fornisce, come ha mostrato ampiamente Nuzzo, una trama unitaria
in cui siano riconoscibili inizio, avanzamento e fine. In tal modo, il
metodo racconta in forma coesa ’azione logica che prima era stata
solo performata nella successione ininterrotta di momenti differenti.
Questo consente all’ldea assoluta di rivendicare come proprio cio che
il pensiero puro ha realizzato fino a quel punto: I'idea e finalmente
soggetto, in senso proprio, di quel processo.

Hegel mette a tema il metodo quando afferma che

Pesposizione di quello che, solo, puo essere il vero metodo della
scienza filosofica, rientra nella trattazione della logica stessa; poiché
il metodo ¢ la coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del
suo contenuto [denn die Methode ist das BewufStseyn iiber die Form
der innern Selbstbewegung ihres Inhalts]**®.

per una lettura autentica della Logica, non I’Assoluto» (Das Absolute und der
Begriff, pp. 365-366). A mio avviso, la questione é significativamente piu ar-
ticolata, proprio perché anche la divisione giustificata, sollevata criticamen-
te (erhoben) ne Il concetto particolare, € inserita in un processo di decisiva
riscrittura che non lascia inalterati i termini in cui era stato formulato ini-
zialmente il compito della sua dimostrazione. In secondo luogo, che il testo
enciclopedico sia ordinato secondo una sorta di ordo scholae di sussidio al
lettore e alla sua memoria & un’affermazione che manca di problematizzare
la forma specifica assunta dalla filosofia come enciclopedia.

2 A.Nuzzo, Approaching Hegel’s Logic, Obliquely. Melville, Moliére, Beckett,
New York, SUNY, 2018, p. 56. Rimando allo studio di Nuzzo per un appro-
fondimento analitico di tale dinamica, articolata in maniera convincente se-
condo diversi modi che ha la logica di cominciare, avanzare e finire.

493

WAL I, p. 37; trad. it., p. 36. Una simile definizione del metodo compare a
conclusione di una diagnosi del tempo presente, in cui si legge che «la filo-

253



E il metodo, dunque, a realizzare la piena riflessivita che spetta
all’ldea. In questo senso, il metodo come momento finale della logica
é coerente con I'intento che Hegel aveva dichiarato all’inizio dell’En-
ciclopedia: offrire una nuova trattazione della filosofia secondo un
metodo che si dimostrera essere 'unico vero e identico al contenu-
to*%. D’altra parte, una simile consapevolezza formale, che non la-
scia ininterrogato il modo in cui funziona la Darstellung perché non
é altro che «la coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del
suo contenuto»*”, si fonda su un cambiamento di prospettiva non ri-
ducibile interamente al livello del pensiero immanente che ha con-
dotto fino al metodo.

Performare di nuovo la logica come azione del metodo apre al
pensiero una possibilitd: non proseguire necessariamente con le altre
parti del sistema (natura e spirito), ma rideterminare il proprio cam-
mino sapendosi, per la prima volta, soggetto dell’azione che sta com-
piendo. Cio apre ulteriori possibilita di articolare discorsivamente la
performance di ri-azione del metodo*®. Questa possibilita esiste pro-
prio perché la ri-azione non si sostituisce alle altre modalita discor-
sive di procedere, quelle ancora prive della coscienza sulla forma in
cui il contenuto si sta sviluppando. Lo svolgimento immanente del
pensiero continua senza consapevolezza della propria collocazione
in una totalita in formazione, occupandosi dello sviluppo coerente
delle determinazioni. Analogamente, il discorso introduttivo non af-

sofia non aveva ancor trovato il suo metodo. Guardando con invidia all’edi-
fizio sistematico della matematica, essa, come dicemmo, toglieva il metodo a
prestito da questa, oppure si giovava del metodo di scienze, le quali non son
altro che misture di materie date, di proposizioni sperimentali e di pensieri
- o, infine, ricorreva anche al barbaro rigetto di ogni e qualunque metodo»
(ibidem). Che il riferimento sia alla matematica e al metodo impiegato dalle
altre scienze mi sembra tutt’altro che casuale.

4 Cfr. Enz, p. 23.
5 WAL I, p. 37; trad. it., p. 36.

4 Per una analisi e discussione di questa dinamica, in dialogo con la lettu-

ra del metodo proposta originalmente da Nuzzo, mi permetto di rimandare
al mio Hegel’s Discursive Logic: the Re-enactment of Method, «Verifiche», LI
(1-2), 2022, pp. 359-365.

254



ferma fin dall’inizio la forma di esecuzione del pensiero speculativo,
per evitare una fissazione anticipata del pensiero stesso. Cosi, I'in-
troduzione afferma che la verita di una determinazione rispetto al-
la precedente, da cui deriva, consiste nella rielaborazione delle sue
contraddizioni e dei suoi presupposti. Questa non confuta il proce-
dimento attuale della scienza, ma lo espande, ne amplia ’estensione.
Tale ampliamento significa, a mio avviso, poter porre il problema di
una scienza consapevole del proprio discorso senza lasciar agire alle
proprie spalle, per cosi dire, i modi di formazione del sapere che inten-
de criticare. Cio implica la consapevolezza del fatto che il contributo
del metodo é una forma di agire*’, pit che una ulteriore sezione lo-
gica (che, non a caso, non €) in cui si potrebbero ricostruire in modo
definitivo ricorrenze e corrispondenze delle determinazioni logiche,
sul modello di una sorta di Appendice finale**.

#7  La dimensione pratica dell’idea ¢ al centro della lettura avanzata, tra

gli altri, da Nuzzo in Approaching Hegel, Obliquely, e da L. Illetterati in The
Action of the Absolute Idea. On the Relationship between Thought and Reali-
ty in Hegel’s Philosophy, articolo apparso in un recente fascicolo di «Revista
Estudos Hegelianos» (19 (34), 2022, pp. 125-165), curato da G. Luciano, dedi-
cato alla dimensione pratica della logica hegeliana. Rispetto a questi contri-
buti, la lettura proposta qui approfondisce 1'aspetto discorsivo della scien-
za, consapevole del suo organizzarsi come sapere che pud essere imparato
e insegnato, e di cio che implica la sua riproduzione. Un esame ulteriore del
tema é condotto nel capitolo quarto.

% Un punto analogo, sebbene con minore evidenza, si poteva gia formula-

re a proposito del concetto, osservando il modo in cui Hegel presenta discor-
sivamente la «vera divisione». Qui emerge una certa reticenza a prosegui-
re sul piano immanente cio che agisce come sua riscrittura: proprio quando
sembrerebbe possibile esplicitare la lettura concettuale delle determinazioni
logiche e chiarirne il significato sistematico, tale chiarimento ¢ offerto come
riflessione possibile, non ulteriormente sviluppata. Cio non toglie che, al-
la fine di questo percorso, ci sia comunque un guadagno: si sono sperimen-
tati modi diversi, e via via piu determinati, in cui la verita del pensiero si
raggiunge — o meglio, si esegue. La vera lettura della logica oggettiva, e poi
soggettiva, non prosegue in continuita con lo sviluppo dell’argomento, né
potrebbe farlo; essa si affaccia piuttosto in passaggi che sospendono I’argo-
mentazione immanente per fissarne le implicazioni sistematiche. Cosi, con-

255



L’esecuzione é qui, strutturalmente, un cambio di prospettiva che
mostra fino a che punto la filosofia sia chiamata al compito di acco-
gliere la storicita della propria presentazione, e come la domanda
sull’organizzazione della filosofia come sapere si trasformi radical-
mente al suo interno, rivedendo strutturalmente le condizioni entro
cui era inizialmente formulata — come divisione anticipata (histori-
sch,) da giustificare nella divisione vera del concetto.

4. Possibilita e necessita della (auto-)critica

Una volta giunti al metodo, e attraversate criticamente le diverse
divisioni della scienza — nel Concetto preliminare, ne Il concetto parti-
colare e ne La divisione all’interno dell’Idea —, si rende chiaro il per-
corso attraverso cui la scienza prende su di sé | historisch, del proprio
discorso, criticando maniere inadeguate di organizzare il sapere, sen-
za rimanere intrappolata nella riproduzione dei loro modi di forma-
zione.

Comprendere fino in fondo questa mossa richiede un ultimo pas-
so: chiarire lo statuto della lettura della logica consentita dalle defi-
nizioni dell’assoluto, ossia la tesi secondo cui le determinazioni del
pensiero possono essere considerate come definizioni dell’assoluto.
L’urgenza di questo passo emerge dal fatto che le principali posizioni
interpretative che hanno affrontato la questione, in particolare quel-

trariamente alle attese generate dalla formulazione iniziale del problema,
Pestensione di una determinazione alla totalita cui appartiene non si esau-
risce discorsivamente nei modi dello sviluppo immanente, ma si da in uno
scarto rispetto a essi. In questo scarto — che non sostituisce la prospettiva
immanente, ma rimane in certo modo differente da essa — si produce un
cambiamento di prospettiva: la posizione di una struttura logica non ¢ sta-
bilita solo in rapporto a cio da cui proviene, ma si colloca retroattivamente
all’interno della forma compiuta dell’insieme logico. Questa topografia re-
troattiva, difficile da giustificare dal punto di vista immanente, lascia le sue
tracce in osservazioni marginali, percorsi alternativi o veri e propri sposta-
menti strutturali che non trovano quiete nemmeno alla fine della logica - ed
€ proprio questo che diventa trasparente alla fine, in contrasto con quanto
stabilito nel primo apparire della scienza come sapere (historisch,).

256



le di Bowman e Plevrakis, non sembrano riuscire a spiegare piena-
mente perché la giustificazione della scienza — come Erhebung del
suo primo apparire (historisch,) nella forma speculativa compiuta —
presenti un ulteriore historisch, al suo interno. Non porre questa do-
manda significa, a mio avviso, eludere il problema del perché Hegel
renda costitutiva la possibilita di un historisch che &, al tempo stesso,
tanto una forma specifica, tradizionale, di organizzazione della scien-
za (attraverso definizioni), quanto il modo in cui la scienza hegeliana
procede in maniera auto-critica (attraverso le definizioni dell’assolu-
to e la loro revisione).

Per spiegare il suo statuto — che appare paradossalmente ‘neces-
sario’ (Uintera Enciclopedia € cosi strutturata, insieme a tutte le altre
esposizioni della scienza) e al tempo stesso ‘possibile’ (I’ historisch, ¢
collocato discorsivamente nelle Annotazioni, apparentemente mar-
ginale nella lettura immanente della logica) — non basta invocare una
generica reverenza per la metafisica scolastica: la posta in gioco ¢
piuttosto una filosofia consapevole della sua antinomia. Il suo emer-
gere ha imposto infatti, da una parte, di approfondire la critica ai mo-
di metafisici di formare e organizzare il sapere, che né il criticismo
né il sapere immediato avevano del tutto scalfito. Dall’altra, si e visto
come tale critica chiami la filosofia a non riprodurre surrettiziamente
le forme discorsive ritenute non sufficientemente scientifiche, ma la
spinge ad acquisire «coscienza intorno alla forma dell’interno muo-
versi del suo contenuto [denn die Methode ist das BewufStseyn iiber die
Form der innern Selbstbewegung ihres Inhalts]»*” — forma che, come
si & visto, assume mentre critica la metafisica e si forma come scienza
consapevole del suo historisch.

Rispetto a Kant e Schelling - le cui posizioni sull’historisch so-
no state esaminate nel primo capitolo del presente studio —, Hegel &
tematicamente piu coerente: I’ historisch viene mobilitato come par-
te integrante della esecuzione della filosofia stessa, ossia del modo
in cui la filosofia sviluppa la propria antinomia, ritrovando sul pro-
prio fronte ‘interno’ qualcosa che sembrava insistere soltanto al suo
‘esterno’, ossia l'organizzazione come sapere. Nel giustificare il pro-

¥ WAL I, p. 37; trad. it., p. 36.

257



prio historisch,, riorganizza le coordinate entro cui il problema del-
la Darstellung era stato inizialmente posto, complicando struttural-
mente il quadro che sembrava emergere con Kant, Fichte e Schelling.
L’Enciclopedia € cosi consapevole della propria dimensione testuale
e vi ritorna continuamente, configurandosi come sapere critico che
€ autocritico.

Comprendere il senso della critica compiuta dalla filosofia hege-
liana, e dunque la portata della sua auto-critica, richiede di allontana-
re un fraintendimento. Nell’esposizione e nella critica delle definizio-
ni dell’assoluto, si potrebbe essere tentati di attribuire all’operazione
hegeliana un senso storico-determinato (geschichtlich), legandola al-
la forma locale di cui é critica: la filosofia scolastica e il suo modo,
storicamente definito, di procedere secondo ordo definitionum e ordo
propositionum. Una simile considerazione non &, certo, da trascurare,
soprattutto alla luce della diagnosi hegeliana sullo stato della meta-
fisica razionalista: qualcosa di ormai morto, estirpato fino alla radice
e non piu attuale, ma anche qualcosa che, non essendo stato portato
fino in fondo a compimento, attraverso una critica immanente, con-
tinua a insistere in maniera surrettizia — una tradizione, detto in altri
termini, la cui decostruzione richiede di colpirne insieme contenuto
e forma.

Ci si arresterebbe pero troppo presto se si interpretasse la critica
alle definizioni dell’assoluto come rivolta esclusivamente a una tra-
dizione storica tra le altre, per quanto influente. La critica € piuttosto
necessaria e ‘assoluta’, in due sensi.

In primo luogo, la critica alla definizione e al giudizio implica un
confronto filosofico, come si € visto, con cio che nel Concetto prelimi-
nare si raccoglie sotto alla Prima posizione del pensiero rispetto all’'og-
gettivitd: una forma che caratterizza non solo «tutta la filosofia nei
suoi cominciamenti»°®, ma anche «tutte le scienze, ed anche il mo-
do di procedere quotidiano della coscienza»>’'. La sua esposizione e
critica immanente attraversa la forma predicativa che struttura non
soltanto il discorso filosofico della scuola di Wolff, ma anche quello

0 Engz, §26; trad. it., p. 41.
1 Tbidem.

258



delle altre scienze e delle pratiche ordinarie con cui perlopiu si rende
conto del mondo e ci si orienta in esso®?. Assumere le determinazioni
di pensiero come determinazioni fondamentali delle cose, e ritenere
che possano essere «predicati del vero»>® senza che si sia proceduto
alla loro giustificazione, presupponendo la struttura predicativa (S é
P), & qualcosa che, preso di per sé, «é, in genere, sempre esistente»>**:
la «mera veduta intellettualistica [die blosse Verstandes-Ansicht]»>®.
La logica speculativa si fa carico fino in fondo di questa struttura:
ne espone dall’interno i limiti, progressivamente, mentre la impiega
discorsivamente per organizzarsi come sapere — in un unico e mede-
simo processo. In questo senso, la filosofia non é tanto legata a una
forma di organizzazione del sapere storicamente determinata (ge-
schichtlich), e cio che esamina e critica & «qualcosa di vecchio solo ri-
spetto alla storia della filosofia»*®.

In secondo luogo, piu precisamente, la critica e ‘assoluta’ perché
€ auto-critica: esaminando in maniera immanente la forma in cui si
¢ esposta — per mezzo di determinazioni di pensiero che possono es-
sere lette come definizioni dell’assoluto e, dunque, attraverso la loro
critica -, la filosofia diventa consapevole della dimensione formale
attraverso cui ha proceduto a formarsi come sapere. In questo senso,
ritengo si possa a buon diritto riconoscere nell'impresa sistematica
berlinese di Hegel, proprio per il modo in cui il discorso filosofico
lavora sulla sua antinomia, una rideterminazione organica del pro-
blema formale che, nella Fenomenologia dello spirito, trovava la pro-
pria risposta nella proposizione speculativa®”. Rispetto al testo feno-

%02 Sull’impatto che la critica filosofica ha sul modo ordinario di procedere

della coscienza, si veda il capitolo quarto.
B Engz, §28; trad. it., p. 42.

04 Ibidem.

% Ibidem.

06 Engz, §27; trad. it., p. 41.

7 Per le considerazioni che seguono sulla proposizione speculativa sono

debitrice a Luca Illetterati. Per la sua interpretazione della proposizione spe-
culativa si veda Il noto e il conosciuto. Ontologia ed epistemologia nella filoso-
fia di Hegel, «Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 15-31.

259



menologico, nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio la
questione discorsiva appare ormai talmente costitutiva da coincide-
re, per estensione e portata, con quello dell’esposizione del vero co-
me sistema. La verita é qui intesa come uno svolgimento processua-
le in momenti successivi, nei quali le stesse coordinate entro cui una
questione viene inizialmente formulata (come, ad esempio, la divi-
sione del sapere) vengono giustificate e, per questo, potentemente ri-
determinate. Lo speculativo non trova una sua esposizione definitiva
nella proposizione — nemmeno in quella speculativa — pur ponendosi
in continuita con l'esigenza di consapevolezza formale gia annuncia-
ta nel 1807°%. La sua risposta ¢, nel periodo berlinese, piu capillare: lo
speculativo € costitutivamente legato al passaggio da eseguire dall’a-
spetto historisch del sapere a cio che in esso si dimostra come neces-
sario ed eccedente il suo primo, costitutivo, apparire.

Si tratta di un lavoro di consapevolezza critica che si svolge all’in-
terno della forma intellettualistica, rappresentativa, proposizionale
- non al di fuori di essa, come sua alternativa. Ed & proprio questa
dimensione esecutiva di un sapere che riflette criticamente sulla pro-
pria forma a motivare, a mio avviso, la scrittura di un sistema che,
per essere consapevole del suo historisch,, si realizza anche attraver-
so la produzione di un historisch,. E la struttura stessa dello specula-
tivo a richiedere un’esposizione che consenta la sua esecuzione come
passaggio ‘oltre’ il livello formale nel formale: un passaggio che non

% Un allontanamento dello Hegel berlinese dal problema individuato dalla

proposizione speculativa é suggerito, per esempio, da K. Diising nel suo Das
Problem der Subjektivitdt in Hegels Logik, «Hegel-Studien», Beiheft 15, Ham-
burg, Meiner, 1995, p. 201. Per contro, A. Nuzzo in The Language of Hegel’s
Speculative Philosophy, in Hegel and Language, a cura di J.P. Surber, Albany,
SUNY, 2006, pp. 75-94 e in Vagueness and Meaning Variance in Hegel’s Logic
in Hegel and the Analytic Tradition, Continuum, New York, 2010, pp. 61-83,
approfondisce il modo in cui linguaggio e procedere dialettico del pensie-
ro facciano tutt’uno nella logica. Rispetto a quest’ultima interpretazione, il
presente studio non si impegna in una ricostruzione del processo di ride-
terminazione concettuale del linguaggio ordinario e di quello tecnico del-
la tradizione, perché ha di mira, invece, come si articola discorsivamente la
filosofia come discorso che € consapevole del suo presentarsi come sapere.

260



lasci dietro di sé il proprio apparire come un determinato sapere or-
ganizzato, ma che, anzi, mostri in questa stessa organizzazione — che
si da I’aspetto esplicito di una Historie — la propria necessita®”. Pro-
prio questo legame indissolubile con la dimensione formale e, insie-
me, 'urgenza di esibire criticamente la determinazione reciproca di
forma e speculativo sono all’origine del riferimento, problematico e
sulle prime controintuitivo, a determinate possibilita: prima fra tutte,
quella di considerare le determinazioni di pensiero — che dovrebbe-
ro essere oggetto della giustificazione logico-speculativa nella nuova
scienza — come «definizioni dell’assoluto, [...] definizioni metafisiche
di Dio»". In questo senso, il lavoro sulle definizioni dell’assoluto si
rivela non solo un momento decisivo per comprendere ’architettura
sistematica, ma anche uno dei luoghi in cui si misura la portata criti-
ca della filosofia rispetto alla propria forma.

Il risultato di quanto discusso in questo capitolo €, dun-
que, che le definizioni dell’assoluto (historisch)) vengono pro-
dotte per tematizzare il problema dell’organizzazione del sapere.
Da un lato, consentono di passare, nella scienza, dalla divisione sol-
tanto storico-ragionata del Concetto preliminare alla sua giustifica-
% In questo senso mi sembra ci siano buoni motivi per parlare di una con-
tinuita nel problema espositivo che trovava nella proposizione speculativa
presentata nella Fenomenologica una prima risposta. Come nel caso dell’e-
secuzione del pensiero speculativo nel sistema, cosi anche per la proposi-
zione speculativa vale I'esigenza di non considerare il superamento della
forma proposizionale come un abbandono definitivo del piano rappresen-
tativo. Cfr. PhG, p. 43; trad. it., p. 46: «Questo conflitto, fra la forma di una
proposizione in generale e I'unita del concetto da cui tale forma ¢é distrut-
ta, & simile a quello che ha luogo nel ritmo, fra il metro e accento. Il ritmo
risulta dall’equilibrio oscillante e dall’'unificazione di entrambi. Cosi, anche
nella proposizione filosofica, I'identita di soggetto e predicato non deve an-
nullarne la differenza, che é espressa nella forma della proposizione, ma la
loro unita deve risultare come un’armonia. La forma della proposizione &
il manifestarsi del senso determinato, ossia 'accento che ne distingue la
compiuta pienezza; ma il fatto che il predicato esprima la sostanza, e che il
soggetto stesso ricada nell’'universale, € 'unitd in cui si smorza il suono di
quell’accentazione».

310 Engz, §85; trad. it., pp. 100-101.

261



zione compiuta, cosi da elaborare una filosofia consapevole della pro-
pria esposizione — e con essa del proprio historisch, ossia del suo
apparire come sapere. Dall’altro, il loro attraversamento critico isti-
tuisce una confutazione del sapere metafisico scolastico, che diven-
ta al tempo stesso autocritica dell’organizzarsi della scienza come un
insieme di definizioni dell’assoluto progressivamente pit determina-
te e concrete.

La possibilita discorsiva che si apre con tali definizioni non rap-
presenta dunque un limite espositivo, né un semplice dispositivo di
facilitazione atto ad avvicinare gli studenti alle forme astratte di pen-
siero. Essa € piuttosto un elemento costitutivo di cio che, in quanto
coscienza della forma, si sviluppa mentre procede alla propria tra-
sformazione immanente. E, detto altrimenti, il modo attraverso cui la
filosofia lavora criticamente su cid che — come suo apparente ‘ester-
no’, ossia l'organizzarsi del sapere al modo di un testo riconoscibile
come filosofico - insiste in realta al suo ‘interno’, agendo sul suo mo-
do intrinseco di prodursi come filosofia.

L’aspetto che colpisce € che, per Hegel, la filosofia, per essere pro-
priamente filosofia, non puo arrestarsi nemmeno alla critica della
propria forma appena esaminata, nemmeno quando la sua presunta
esteriorita sia stata rintracciata nel suo centro piu interno. La filoso-
fia deve proseguire e confrontarsi con altre dimensioni del suo ‘fuori’
— soggettivita coinvolte nella formazione del discorso filosofico, luo-
ghi in cui si produce il sapere — che ne rimettono in gioco ancora una
volta Pantinomia costitutiva, costringendo a un suo ripensamento
ulteriore. Ma fino a che punto questa operazione ulteriore riesce dav-
vero a non riprodurre acriticamente i meccanismi di formazione del
sapere del proprio tempo? E in che modo li puo trasformare dall’in-
terno, in senso critico? E su questo che si gioca la prossima tappa del
nostro percorso.

262



PARTE II
Il discorso filosofico tra scolastico e cosmico

CAPITOLO QUARTO
LA FORMAZIONE DELLA SOGGETTIVITA

Abbiamo visto dare una maggiore ampiezza alle idee generali

con ’aiuto della fantasia, che mescolava alto e basso,

vicino e lontano [...]. Un cammino opposto, diretto anch’esso

ad una maggior estensione ¢ quello critico e scettico [...].

Se questo cammino serve pure in qualche modo ad esercitare I’acume
mentre il mezzo della fantasia vorrebbe invece sortire I'effetto di svegliare un
effimero fermento dello spirito - cio che si chiama anche edificazione — e di
accendere di per sé nei pochi I'idea universale, nessuna di queste maniere fa
tuttavia cio che deve essere fatto, e che ¢ lo studio della scienza’*!

Introduzione

Il presente capitolo muove da un risultato acquisito nei capitoli
precedenti: a Berlino, la filosofia prende forma nell’Enciclopedia del-
le scienze filosofiche in compendio in modo consapevole delle impli-
cazioni della propria esposizione come sapere. Si ¢ visto, in partico-
lare, come essa riesca a problematizzare il modo in cui si organizza e

1t Lettera di Hegel a von Raumer, 2 agosto 1816, Briefe II, pp. 98-99; trad.
it. in SB, p. 115.

263



si presenta in forma testuale, lavorando criticamente sul proprio ap-
parire (historisch,). La peculiarita di questo movimento consiste nel
fatto che I'opposizione tra esposizione e critica di una forma di or-
ganizzazione della filosofia non viene semplicemente riprodotta, ma
trasformata in un processo che articola la propria dimensione criti-
ca senza lasciare indiscussa la forma discorsiva che la rende possibi-
le. L’Enciclopedia, dunque, non si limita a criticare saperi alternativi:
mette in gioco, al proprio interno, modalita di auto-critica, legate alla
produzione di un historisch,, interrogando e rielaborando la propria
apparenza fino a mettere in questione le coordinate stesse entro cui
era stata presentata I’elevazione dal primo apparire della scienza (hi-
storisch,) alla sua forma speculativa.

Cio che a prima vista sembrava appartenere al margine esterno
del discorso — l'organizzazione del discorso filosofico come sapere
riconoscibile - si rivela, invece, un momento costitutivo della defini-
zione stessa della filosofia. Questo ‘fuori’, che insiste come margine
interno del discorso, non si esaurisce tuttavia nella questione dell’or-
ganizzazione di una scienza come sapere che risponde a determina-
te regole di formazione per essere riconosciuto come filosofico. Nella
filosofia classica tedesca, esso si estende a due ulteriori dimensioni:
da un lato, il rapporto del sapere con le soggettivita che si decidono
a filosofare, e per questo sono implicate e trasformate dal discorso;
dall’altro, le scene in cui si riproduce, nel suo compito formativo e
critico. Le due istanze sono inscindibili e si implicano a vicenda: una
filosofia che non si ripieghi sul proprio margine interno deve inclu-
dere, nella propria esposizione, sia la formazione delle soggettivita,
alle quali si presenta come un sapere che puo essere imparato, sia la
realta oggettiva in cui il discorso prende forma, e che contribuisce a
istituire.

Il compito che ne deriva ¢ stato formulato con forza nell’Intro-
duzione alla Scienza della logica: «lo studio di questa scienza, la di-
mora e il lavoro in questo regno delle ombre, & I’assoluta educazio-
ne e disciplina della coscienza [Das Studium dieser Wissenschaft, der
Aufenthalt und die Arbeit in diesem Schattenreich ist die absolute Bil-

264



dung und Zucht des Bewufitseyns]»>*2. Discutere questa posta in gio-
co — nella sua realizzazione specifica come Enciclopedia — costituisce
il tema del presente capitolo. Lo specifico della proposta hegeliana
emerge proprio nel legame indissolubile tra il procedere scientifico
del sapere e la formazione delle soggettivita. La filosofia, per esse-
re scienza pienamente autocritica, non puo trascurare la formazione
della soggettivita nel proprio sviluppo. Ma questa esigenza non coin-
cide con una dichiarazione preliminare circa il bisogno di formare le
soggettivita: soltanto lo svolgimento sistematico della filosofia mo-
stra in senso propriamente filosofico che cosa significhi, per la filoso-
fia, che la formazione della soggettivita é parte del suo essere scienza.

I quinto capitolo approfondira la seconda dimensione di questo
‘fuori’, legata inscindibilmente alla prima perché ne costituisce in
certo modo la condizione: come puo la filosofia rendere conto degli
effetti che ha sulle soggettivita senza presupporre, nello svolgimento
del proprio compito, un bisogno determinato da una crisi del tempo
o le scene in cui si riproduce come sapere? La filosofia come realizza,
in modo filosofico, il suo compito, senza rimanere prigioniera delle
sue immagini preliminari?

Quello che si intende mostrare in questo capitolo, a partire dai ri-
sultati delle pagine precedenti, &€ dunque la dinamica soggettivante
— ossia, di formazione delle soggettivita, trasformativa perché le co-
stringe a riconoscere i processi di determinazione da cui sono attra-
versate e che credono di padroneggiare — in atto nella strategia te-
stuale®® dell’Enciclopedia. Essa risulta decisiva per comprendere le

2 WL I p. 42; trad. it., p. 41.

% Impiego il termine mutuandolo dal lessico della pragmatica del testo.

Una strategia, che sia ludica o bellica, implica la profilazione di un avver-
sario (o di un complice), su cui costruire previsioni delle mosse e, in base al
loro rovescio, determinare la propria. Nella metafora, il testo enciclopedico
lavora criticamente su cio che il suo discorso implica per la sua produzione:
sul modo in cui il suo apparire presuppone un certo rapporto alle soggetti-
vita, su come interroga criticamente questo apparire, e sugli effetti che ne
derivano — decentramento del soggetto, sospensione della familiarita con i
modi consueti di orientarsi nel mondo. Una riflessione sulla strategia, intesa
in questo senso, si trova in Lector in fabula di Umberto Eco, quando osser-

265



forme che Pantinomia della filosofia assume nella filosofia classica
tedesca: non solo la distinzione, gia discussa, tra storico e razionale,
ma anche quella tra scolastico e cosmico, resa decisiva da Kant. L’a-
nalisi e la revisione di queste opposizioni consentiranno di mostra-
re come il discorso filosofico hegeliano implichi la formazione delle
soggettivita non come ricezione passiva di un contenuto esterno, ma
come trasformazione attiva richiesta dall’esecuzione della scienza.

Il percorso enciclopedico si presentera allora come scienza non
solo consapevole del proprio organizzarsi come sapere, ma anche
della inclusione strutturale della formazione delle soggettivita, la cui
problematizzazione ¢ parte integrante della forma stessa dell’antino-
mia filosofica. Per questo il testo deve esporre tale dinamica in presa
diretta: eseguirsi secondo una strategia espositiva che metta le sog-
gettivita nelle condizioni di scoprirsi radicalmente in questione; ri-
definire progressivamente, dall’interno, il loro legame con la scienza
- nello stesso processo attraverso cui la scienza si dimostra auto-cri-
tica, consapevole della forma che assume la sua esecuzione. L uni-

va che, nel testo letterario, «’analogia [con le strategie militari] puo essere
inficiata solo dal fatto che, in un testo, di solito I’autore vuol far vincere, an-
ziché perdere, I'avversario» (Lector in fabula. La cooperazione interpretativa
nei testi narrativi, Milano, La nave di Teseo, 2020, p.75). Nel caso dell’Enci-
clopedia hegeliana, pero, il ricorso al termine non rimanda a una presunta
esaltazione delle capacita autoriali di Hegel, come se avesse saputo sceglie-
re le mosse migliori per far accettare la sua filosofia a un pubblico, preve-
dendo da stratega gli effetti sul lettore. Posta in questi termini, la questione
é mal formulata. Il punto riguarda piuttosto la strategia che opera nel testo
come Darstellung del pensiero, una dinamica che consente una critica piena
mentre procede generando determinati effetti critici sul soggetto. Cio che
sembra un ‘fuori’ della filosofia — perché non tocca, apparentemente, in ma-
niera diretta il modo in cui essa giustifica i suoi contenuti e metodi - insi-
ste invece al suo interno: come le contraddizioni attraverso cui avanza e le
possibilita interpretative che richiede di attualizzare, presentandole di volta
in volta come marginali, strutturali o apparentemente impossibili, e rideter-
minandole progressivamente. Il fine dell’impiego del termine non & dunque
valutare il successo o 'insuccesso delle intenzioni dell’autore, ma esplicita-
re cio che é implicato nell’attualizzazione del pensiero in senso speculativo,
non pill meramente rappresentativo.

266



co modo per realizzare tale compito €, come vedremo, nella scrittura
della propria esposizione.

1. Kant: il problema della scrittura tra scolastico e cosmico

Kant riprende la distinzione wolffiana tra storico e razionale e, al-
lo stesso tempo, «si appropria della consolidata distinzione tra sco-
lastico e cosmico, la sovverte ed & profondamente innovativo»>'.
Nell’ Architettonica della ragion pura, distingue due concetti di filo-
sofia: il concetto scolastico (Schulbegriff) e il concetto cosmico (Wel-
tbegriff). Laddove il concetto scolastico € il concetto «di un sistema
della conoscenza, la quale viene cercata soltanto come una scienza,
senza avere come fine nient’altro che I'unita sistematica di tale sape-
re, e quindi la completezza logica della conoscenza»°?, il concetto co-
smico della filosofia definisce la filosofia, invece, come «la scienza del
rapporto di ogni conoscenza con i fini essenziali della natura umana
(teleologia rationis humanae)»*'°.

Mentre l'unita del concetto scolastico riguarda 1’ordine metodico
del nostro conoscere e delle sue condizioni, quel «concetto cosmico
(conceptus cosmicus) che & sempre stato alla base di questa denomi-
nazione»*” — hapax legomenon®*® nella produzione kantiana - ¢ 'u-

14 Ferrarin, I poteri della ragion pura, p. 90.

5 KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177.
16 KrV, A839/B867; trad. it., p. 1177.
17 KrV, A838/ B866; trad. it., p- 1177.

318 Alla base del ricorso a questo concetto vi € ’esigenza di un ripensamen-

to strutturale del concetto di mondo (Welt): non piu il concetto razionale
di mondo, ma la totalita in cui la filosofia prende forma e attraverso cui si
interroga sui fini ultimi della ragione. Tale esigenza attraversa il clima tar-
do-illuministico tedesco, a partire dalla rivista Der Philosoph fiir die Welt,
curata da Johann Jakob Engel e inaugurata nel 1775. Come nota C. Bohr,
per Engel il mondo & «l’intero pubblico eterogeneo [das ganze gemengte
Publicum], in cui 'uno & pil interessato a questi, altro a quegli oggetti;
I'uno predilige questo, I’altro quell’altro tono» (C. Bohr, Philosophie fiir die
Welt. Die Popularphilosophie der deutschen Spdtaufkldrung im Zeitalter Kan-
ts, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2003, p. 365). Anche Kant

267



nico in grado di consentire la domanda sul legame tra la scienza e i
fini essenziali della ragione umana, nella misura in cui interviene a
un grado di maggiore originarieta a formulare una autentica cono-
scenza sulla conoscenza, in quanto ne determina gli obiettivi e il si-
gnificato ultimo®”’. Se anche il concetto scolastico di filosofia mette

non interpreta pit il mondo come oggetto della cosmologia razionale. Lo
si vede nelle Lezioni di Enciclopedia filosofica (AA 29, 8), nel saggio Von den
verschiedenen Racen der Menschen (1777), e gia nell’annuncio per il corso di
geografia fisica del semestre estivo 1775. Qui Kant afferma che «la geogra-
fia fisica, che annuncio in questo modo, appartiene a quell’idea che mi sono
formato di un insegnamento accademico utile [von einem niitzlichen akade-
mischen Unterricht], che potrei chiamare I’esercizio preliminare nella cono-
scenza del mondo [die Voriibung in der Kenntnif3 der Welt nennen kann). E
infatti questa conoscenza del mondo a conferire a tutte le altre scienze e abi-
lita acquisite il loro carattere pragmatico, grazie al quale esse non risultano
utili soltanto per la scuola, ma anche per la vita, e mediante il quale I’allievo
ormai formato viene introdotto sul palcoscenico della sua vera destinazio-
ne, ossia nel mondo [Diese Weltkenntnif3 ist es, welche dazu dient, allen sonst
erworbenen Wissenschaften und Geschicklichkeiten das Pragmatische zu ver-
schaffen, dadurch sie nicht blof3 fiir die Schule, sondern fiir das Leben brau-
chbar werden, und wodurch der fertig gewordene Lehrling auf den Schaupla-
tz seiner Bestimmung, namlich in die Welt, eingefiihrt wird]» (AA 2, 443). 11
mondo cessa dunque di essere tema esclusivo della cosmologia e diventa
questione di antropologia e filosofia morale. In questo senso, il concetto co-
smico non indica un’astratta totalita, ma cio che riguarda necessariamente
ciascuno, non solo alcuni in modo contingente. Da qui il nesso costante, in
Kant, fra il mondo, i fini essenziali della ragione umana (KrV, B867) e la de-
stinazione dell’essere umano. Su questo si vedano C. La Rocca, Aufkldrung
und Rationalitdtsformen. Kant und die Vernunft als Zweck, in Kant und die
Aufkldrung, a cura di L. Cataldi Madonna, P. Rumore, Hildesheim/Ziirich/
New York, Olms, 2011, pp. 95-115; A. Cicatello, Ragione umana e forma del
mondo. Saggi su Kant, Roma, Inschibboleth, 2023, oltre al gia menzionato
Ferrarin, I poteri della ragion pura.

°”  Come ha mostrato Norbert Hinske, il termine cosmicus non compare in

nessun altro scritto a stampa di Kant (Id., Kants Verankerung der Kritik im
Weltbegriff. Einige Anmerkungen zu KrV B866ff., in Kant und die Philosophie
in weltbiirgerlicher Absicht, pp. 263-276, qui p. 263). Hinske individua, tutta-
via, alcuni paralleli con luoghi in cui esso ricorre, sempre tra parentesi, co-

268



in campo un’unita sistematica del sapere, 'unita richiesta dal concet-
to cosmico non ¢ quella di una completezza logica delle conoscenze,
perché instaura una relazione ai fini, da subordinare allo scopo fina-
le che é la destinazione ultima degli esseri umani come esseri morali.
In cio si radica l'esigenza — kantiana e post-kantiana — di ripensare
un concetto di filosofia che sia in grado di rispondere alle sfide di un
presente come tempo di crisi, di compiere una compiuta rivoluzione
del modo di pensare, promuovendo modi per fare un uso pubblico
della ragione e un sapere non solo per la scuola, ma per il mondo®*.

Come relazione istituita tra conoscenza e fini essenziali dell’'uma-
nita, il concetto cosmico la identifica, in ultima analisi, con la saggez-
za. Tale concetto, scrive Kant nell’ Architettonica della ragion pura, ri-
guarda «cio che interessa necessariamente chiunque»**'. Ma proprio

me nella Logica Jdsche (AA 9, p. 24; Hinske, Kants Verankerung der Kritik
im Weltbegriff, p. 266; per un confronto con la Logica Pélitz si veda p. 268).
L’interpretazione del termine resta tutt’altro che semplice, come rivela gia
la difficolta di traduzione: spesso reso con ‘cosmopolitico’, esso rinvia pero a
un registro diverso. ‘Cosmopolitico’ & un termine che Kant impiega piu fre-
quentemente, mentre cosmicus ricorre solo eccezionalmente. Che vi siano
affinita tra i due concetti & indubbio. Ma ridurre cosmicus a cosmopoliticus
rischia di oscurare cio che nel primo sembra emergere con maggior forza: il
riferimento diretto al mondo, e con esso alle idee e ai fini della ragione. Un
Weltbegriff &, come ricorda Ferrarin (I poteri della ragion pura, p. 92), I'idea
di una totalita assoluta e incondizionata, un ordine intelligibile.

520 Nella sua Introduzione all’Anthropologie — tesi di dottorato presso 'Ecole

normale supérieure discussa nel 1961 sotto la direzione di Jean Hyppolite e
Maurice de Gandillac — Foucault analizza lo statuto particolare dell’ Antro-
pologia dal punto di vista pragmatico di Kant. Qui, ’essere umano «non & né
homo natura né soggetto puro di liberta; € preso all’interno della sua sintesi
gia operante del suo legame con il mondo» (I. Kant, Antropologia dal punto
di vista pragmatico, introduzione e note di Michel Foucault, trad. M. Berta-
ni, G. Garelli, Torino, Einaudi, 2010, p. 38), ma non in termini di cio che la
natura fa di lui: si tratta piuttosto di cio che egli, in quanto essere libero e
agente, puo, deve e fa di se stesso. L’antropologia pragmatica non si confi-
gura dunque come conoscenza scolastica (come la psicologia), ma come co-
noscenza del mondo.

2t KrV, A840/B868; trad. it., p. 1179.

269



la possibilita che la filosofia sia accessibile, permettendo a ciascuno
di esercitare la propria ragione, appare problematica. Come visto nel
capitolo primo dello studio, secondo Kant, tra le cognizioni razionali
solo la matematica puo essere appresa razionalmente; la filosofia, in
quanto conoscenza razionale discorsiva, non puo invece essere ap-
presa razionalmente, ma soltanto storicamente. In tal caso, essa puo
venire appresa, ma al prezzo di trasformarsi in qualcosa di diverso da
se stessa: vale a dire, in una disciplina storica, non-razionale (dunque
non propriamente filosofica).

Una delle ragioni fondamentali del perché la domanda sulla par-
tecipazione delle soggettivita appare particolarmente complessa in
Kant &, a mio avviso, proprio il fatto che essa si innesta nella sua
scrittura*®®. Approfondire questo aspetto costringe a ritornare su al-
cuni risultati di quanto visto in precedenza a proposito di storico e
razionale, in particolare circa la (non-)apprendibilita della filosofia®**.

1.1 Apprendere quale filosofia?

Nel Conflitto delle facolta, Kant individua nello scambio a stampa
il luogo in cui si svolge propriamente il dibattito sostanziale, lo spa-
zio in cui gli studiosi possono ragionare tra loro ponendosi recipro-
camente nello stesso punto di vista. La scrittura &, in questo senso, il

%22 Le sezioni 1.1 e 1.2 del presente capitolo costituiscono una rielaborazio-

ne di quanto presentato, piu estesamente, in G. Bernard, That which neces-
sarily interests everyone? Writing philosophy in the “age of Enlightenment”,
«Teoria. Rivista di Filosofia», 44 (2), 2024, pp. 149-161.

% Come si e visto nel capitolo primo dello studio, la conoscenza meramen-

te storica — quella che viene appresa come un che di esterno, e che si impo-
ne alla ragione come un dato — & per Kant un conoscere secondo i fatti, non
secondo i principi. In filosofia, tuttavia, ’apprendimento sembra potersi dare
soltanto su questo piano, dal momento che ¢ certamente possibile imparare
un sistema filosofico gia costituito. Ma, in tal caso, la filosofia diventa qual-
cosa di altro da sé, perché non ¢ piti un conoscere propriamente razionale.
Cio che si apprende non ¢ la filosofia in quanto tale. Sul piano razionale, in-
fatti, non si tratta di ricevere contenuti, bensi di esercitare il talento della
ragione nel perseguire i propri principi.

270



luogo in cui la filosofia é se stessa, ossia scienza in senso proprio. So-
lo attraverso gli scritti — rivendicati polemicamente contro istruzioni
di taglio popolare, che mescolano sentimenti, inclinazioni e concetti
razionali — la filosofia progredisce e si «completa»®*.

Queste affermazioni, tuttavia, non sono prive di difficolta. Gia nel-
la Risposta alla domanda: Che cos’é I'Illuminismo? (1784) Kant distin-
gue tra due usi della ragione: uso privato e uso pubblico. Sotto al
primo, vale a dire I'uso che a un individuo «é lecito esercitare in un
certo o funzione civile a lui affidato»**, Kant affronta i problemi del-
la partecipazione al sapere, dell’apprendimento e dell’insegnamento.
Tale uso sperimenta limiti strutturali, dovendo rispettare un dovere
di istruzione entro 'ordine statuale: per questo, é vincolato da dot-
trine scritte e canoniche. Il secondo, invece, & 1’'uso, illimitato, che
chiunque puo fare «in quanto studioso, davanti all’intero pubblico
dei lettori [Leserwelt]»** — che, per Kant, ¢ il pubblico in senso pro-
prio. Per quanto gli studiosi ragionino nello scambio a stampa, essi
rimangono comunque soggetti ai vincoli dell’'uso privato.

La dimensione scritta, dunque, non appartiene a una sola sfera:
accompagna tanto i vincoli dell’uso privato quanto la liberta dell’uso
pubblico, in una tensione costante. Ed € proprio la forma-libro a rive-
lare questa tensione in modo piu netto. Se, da un lato, essa rappresen-
ta I’arena del progresso scientifico e del libero scambio della ricerca,
dall’altro Kant la indica tra gli strumenti che piu ostacolano I'uscita
dallo stato di minorita: «Se ho un libro che pensa per me [...] non ho
bisogno di sforzarmi da me. Non ho bisogno di pensare»®” - si legge
all’inizio del saggio. La forma-libro non ¢ dunque di per sé uno stru-
mento emancipatorio: puo, altrettanto, soffocare lo sforzo individua-
le e impedire lo sviluppo del pensiero critico.

Prevenire questo uso passivo ¢ il compito che I'Illuminismo asse-
gna all’educazione del giudizio. Ma come si coltiva il pensiero criti-
co? E davvero un compito confinato all’'uso privato, o investe anche

% Cfr. PhilEnz, p. 30; trad. it., p. 23.
%5 WA, p. 37; trad. it., pp. 82-83.

326 Tvi, p. 37; trad. it., p. 82.

27 Tvi, p. 35; trad. it., p. 79.

271



I'uso pubblico della ragione? Dato che Kant afferma che I"uso pubbli-
co della ragione «solo puo realizzare il rischiaramento tra gli esseri
umani»>*, cio che avviene nella sfera pubblica non puo essere sepa-
rato dalla questione — pur presentata come solo privata — di come il
pensiero critico si apprende e si esercita. La questione della forma-
zione (Bildung) non pud dunque essere liquidata come meramente
privata, ma riemerge sul piano dell’'uso pubblico, scritto, della ragio-
ne — dove peraltro é gia richiesta una certa dose di formazione.

Il nesso tra scrittura e (non-)apprendibilita della filosofia emerge
con chiarezza nell’ Annuncio del programma delle lezioni per il seme-
stre invernale 1765-66 e nell’ Architettonica della ragion pura. Nell’ An-
nuncio, Kant afferma senza esitazione: «imparare la filosofia & impos-
sibile»*®. Come visto nel primo capitolo, per Kant, le scienze che si
possono apprendere in senso stretto sono storiche o matematiche: in
tutto cio che € storico € dato cio che 'esperienza o la testimonianza
forniscono; in ci6 che é matematico, invece, c’é ancora qualcosa di
dato, sebbene molto differente: vi e I’evidenza dei concetti e I'infalli-
bilita della dimostrazione. In entrambi i casi, si tratta di contenuti che
si possono imprimere nella memoria o nell’intelletto. E qui che sorge
il problema per la filosofia. Perché, osserva Kant, «per imparare la fi-
losofia, per prima cosa dovrebbe essercene realmente una»>*. In altri
termini, «si dovrebbe poter indicare un libro e dire: ecco, qui € la sag-
gezza [ Weisheit] e la conoscenza sicura; imparate ad intenderlo e a
capirlo, d’ora in poi costruite sulla base di questo, e sarete filosofi»*>*'.
Eppure, un simile testo non ¢ affatto disponibile.

Come si era visto nel capitolo primo, Kant sottolinea I’assenza di
un testo filosofico definitivo paragonabile a una narrazione storica
0 a un trattato matematico, sul quale si possa fare affidamento co-
me risorsa fondativa per praticare la filosofia. Due aspetti ulteriori
emergono pero a questo livello dell’analisi. Anzitutto, la questione
dell’apprendimento non riguarda soltanto il concetto scolastico di fi-

% Ivi, p. 37; trad. it., p. 82, traduzione leggermente modificata.

%9 NEVW, p. 306; trad. it., p. 297.
30 Tvi, p. 307; trad. it., p. 297.

531

Ivi, p. 307; trad. it., p. 298, traduzione leggermente modificata.

272



losofia, ma si estende alla sua dimensione cosmica, in cui la filosofia
é intesa come saggezza. Ne risulta un intreccio problematico tra fi-
losofia, scrittura, e apprendimento, che non si risolve nella semplice
opposizione tra scolastico e cosmico, come se questultimo non fosse
anch’esso esposto alle aporie della scrittura e alla domanda sulla par-
tecipazione. In secondo luogo, 'uso della scrittura e della forma-libro
sembra inizialmente mettere sul medesimo piano la filosofia e le altre
scienze, come se essa — racchiusa in un testo definitivo — potesse es-
sere appresa al pari delle altre discipline, cioé delle storiche. Kant non
esclude del tutto questa prospettiva quando aggiunge:

Ma sino a quando [bis] non si potra mostrare un libro di filosofia, al

quale io mi possa appellare come, per esempio, a Polibio, per illustrare

una circostanza della storia, o a Euclide, per un enunciato della
matematica, mi sia concesso di dire che [...] si inganna il pubblico

[des gemeinen Wesens] con una filosofia che si pretende gia bell’e

fatta, che sarebbe gia stata inventata per loro da altri®*.

Per la filosofia si apre cosi uno scenario complesso. Da un lato,
senza un testo definitivo, imparare la filosofia razionalmente (cioe
come filosofia) & impossibile. In questo interregno — in cui i filosofi
devono evitare di presentare opere incomplete come saperi esausti-
vi, pena il cadere in una illusione di scienza (Blendwerk von Wissen-
schaft)®* -, la filosofia non puo essere appresa in quanto tale, se non
in modo storico, il che pero equivale per Kant a non praticarla come
cognizione razionale.

Dall’altro lato, sembra che la specifica non-apprendibilita della fi-
losofia come filosofia cesserebbe qualora esistesse un testo compren-
sivo®!. Con un simile testo, infatti, diventerebbe possibile apprendere
la filosofia razionalmente, come ¢ il caso della matematica. Ma, con-
tro questa ipotesi, occorre ricordare una differenza radicale, gia ac-

%52 Ibidem, traduzione leggermente modificata.

3 Ibidem.

34 Non intendo sostenere la realizzabilita di tale possibilita. Cio che mi in-

teressa é piuttosto mostrare come il problema della scrittura, nei tentativi da
parte di Kant di definire il concetto di filosofia, si riveli in ogni caso proble-
matico (a sottolineare la specificita della filosofia), indipendentemente dal
fatto che un simile libro possa mai essere scritto o no.

273



cennata nel capitolo primo. La possibilita di apprendere la matema-
tica si fonda sul fatto che, per Kant, le fonti della conoscenza su cui
I'insegnante si appoggia risiedono nei principi della ragione, e per-
tanto non possono essere ricavate altrove dallo studente, né da lui
messe in discussione, giacché la ragione si basa su un’intuizione pura
e dunque priva di errore. La filosofia ¢ diversa: non costruisce concet-
ti né poggia sull’intuizione. Puo essere razionale oggettivamente, ma
resta storica soggettivamente quando viene appresa. Diventa allora
evidente che la scrittura non silenzia la specificita (eccezionale) della
filosofia, allineandola al modo in cui altre scienze vengono imparate,
ma al contrario ne enfatizza la complessita.

Rimane aperta, invece, la domanda: come puo¢ la filosofia scritta
promuovere l'esercizio critico? Puo la scrittura custodire I'essenza
razionale della filosofia, senza pervertirla in qualcosa d’altro da sé?

1.2 L’antinomia nella scrittura

Questa tensione trova un ulteriore sviluppo nell’ Architettonica
della ragion pura, che introduce un livello aggiuntivo di complessita.
Qui Kant afferma che la filosofia ¢ il modello con cui valutare tutti i
tentativi di filosofare:

fino a che [so lange, bis] non venga scoperto 'unico sentiero che era

stato quasi occultato dalla sensibilita, e finché non si riesca — per

quanto sia concesso agli uomini — a rendere la copia finora difettosa
uguale al modello. Fin qui non si puo imparare alcuna filosofia

[bis dahin kann man keine Philosophie lernen]: dove mai sarebbe,

infatti, la filosofia, chi la possiederebbe e da che cosa la si potrebbe

riconoscere?**

In termini oggettivi, la filosofia e I'idea di una scienza che non
potra mai essere data in concreto. Il rinvio all’idea sembra suggerire
che la filosofia non possa mai fissarsi in un libro definitivo. Ma Kant,
paradossalmente, riapre qui lo stesso dilemma gia enunciato nell’ An-
nuncio, riproponendo un analogo paradosso: «fino a che [so lange,
bis] non venga scoperto I'unico sentiero»**, non ¢ possibile appren-

5 KrV, A838/B866; trad. it., p. 1177. Trad. modificata, corsivi miei.

5% Ibidem. Trad. modificata

274



dere la filosofia in quanto filosofia — dove infatti sarebbe depositata,
dove scritta? E come potrebbe un ectipo eguagliare ’archetipo?

A questa difficolta, I’ Architettonica ne aggiunge un’altra: subito
dopo, Kant precisa che «fin qui [bis dahin] il concetto di filosofia re-
sta solo un concetto scolastico»*¥. Il rapporto tra il so lange, bis e il bis
dahin diventa cosi decisivo. Si puo intendere quel bis dahin: (i) tem-
poralmente, come affermazione che Kant, a differenza dei predeces-
sori, abbia trovato 'unico sentiero, oppure come suggerisce Alfredo
Ferrarin®*, (ii) come momento di svolta nell’argomentazione, in cui si
passa dal concetto scolastico a quello cosmico di filosofia. Entrambe
le letture, tuttavia, sollevano dei problemi decisivi. Se (i) il bis dahin
é temporale, occorre chiedersi quale destino attenda l’eccezionalita
della filosofia una volta conquistato ’accesso al concetto cosmico.
Non ci si troverebbe forse finalmente nella condizione di poter ricor-
rere a un libro filosofico, come con Euclide o Polibio? Se invece (ii) il
bis dahin segna il passaggio al concetto cosmico, resta da chiarire co-
me cambi la non-apprendibilita della filosofia, una volta che la sag-
gezza divenga il centro della riflessione: 'impossibilita di apprendere
razionalmente varrebbe solo per il concetto scolastico, lasciando cosi
aperta una frattura permanente tra scolastico e cosmico?

Si potrebbe essere tentati di eludere tali interrogativi richiaman-
do la distinzione kantiana tra filosofia e cio che, per Kant, puo essere
effettivamente insegnato e appreso: il filosofare. Filosofare significa
saper usare gli strumenti della ragione, la logica, le regole del ragio-
namento. Per rafforzare questa linea e aggirare le aporie legate alla
scrittura, si potrebbe sottolineare la dimensione della formazione, e
sostenere che la responsabilita di favorire I’esercizio critico della ra-
gione non spetti tanto alla filosofia in sé, quanto all’apprendimento
(e all'insegnamento) del filosofare. In questo senso, si potrebbe pro-
porre un approccio diverso, pedagogico e critico, agli scritti, intesi

7 Ibidem. Trad. modificata.
%% Ferrarin, I poteri della ragion pura, p. 82, che ricorda come le traduzioni
italiane divergano: «fin qui» (Gentile e Lombardo Radice), «sin qui» (Colli),

«fino a questo punto» (Chiodi: «prima di essere arrivati a questo punto»,
trad. it., p. 1177).

275



come momenti del filosofare — una sorta di ricezione spirituale, per
usare una terminologia successiva®*’. Nelle Lezioni di enciclopedia fi-
losofica, come si era visto nel capitolo primo, Kant offre un esempio
in tal senso: i libri non sono modelli da imitare, ma occasioni per
esercitare la ragione e il giudizio.

Questa prospettiva, in continuita con I’Annuncio®® e rivelatrice
della persistenza del problema della scrittura, non scioglie tuttavia il
nodo, ma lo rilancia alla filosofia stessa come compito: come si arti-
cola filosoficamente la filosofia, una volta compresa propriamente —
che cio coincida o meno con la scoperta dell’unico sentiero sicuro?
Se la filosofia deve distinguere il proprio metodo sia dal sapere stori-
co sia dalla matematica, essa deve anche porsi il problema della sua
corretta ricezione.

Attribuire la responsabilita della partecipazione razionale non al
concetto stesso di filosofia, ma all’attivita del docente, solleva almeno
due difficolta. Anzitutto, richiederebbe una forte rivalutazione dell’o-
ralita e una giustificazione consistente della capacita della pedagogia
di promuovere la liberta, tanto negli scritti di Kant quanto nella sua
pratica di insegnamento. Se, da un lato, egli, nelle lezioni, evita di tra-
smettere mere cognizioni e mira piuttosto a mostrare criticamente i
modi del pensare, dall’altro il suo stile didattico testimonia la persi-
stente tensione tra l'istruzione orale come occasione di esercizio cri-
tico (sebbene entro vincoli istituzionali forti) e il primato del discorso
scientifico, favorito dallo scambio a stampa. Come mostra I’analisi di
Sean Franzel**!, Kant non giunge mai a proporre una vera e propria
concezione positiva dell’istruzione orale, preferendo individuare il
potenziale critico della filosofia nello scambio tra studiosi maturi at-

540

% Sulla questione della ricezione spirituale, contrapposta all’approccio

della conoscenza storica nella filosofia classica tedesca, mi permetto di ri-
mandare al mio contributo Mitteilung of the Absolute: Performing Knowledge
in the Philosophy of Religion.

0 Cfr: «Lo scrittore filosofico [...] su cui si fonda la propria istruzione non
deve essere considerato come il paradigma del giudizio. Egli va piuttosto in-
teso come occasione per formare un giudizio proprio su di lui e, anzi, persi-
no per esprimere un giudizio contro di lui» (NEVW, p. 307; trad. it., p. 297).

1 Franzel, A ‘Popular’, Private’ Lecturer?.

276



traverso la scrittura®*. L’assenza di una riflessione approfondita sul
potenziale emancipatorio dell’oralita, unita all’accento sulla comu-
nicazione scritta (come nel Conflitto delle facoltd), rende problemati-
co considerare filosofare e formazione come soluzioni definitive alle
tensioni proprie della scrittura.

La seconda difficolta é connessa alla prima: il concetto stesso di
filosofia & concepito in maniera tale da non poter prescindere dalla
questione della partecipazione e dall’esigenza di ripensarla in chiave
critica, per contrastare derive non-filosofiche o dogmatiche. Questo
vale non solo per il concetto scolastico, ma anche per quello cosmico,
che rimanda alla saggezza. A dispetto da cio che il richiamo alla sag-
gezza potrebbe suggerire in prima battuta, Kant individua nella natu-
ra discorsiva uno dei criteri fondamentali per distinguere la filosofia
dal non-filosofico. Lo mostra con chiarezza nel saggio D’un tono da
signori assunto di recente in filosofia (1796), dove contesta I’idea che
la filosofia consista in un’intuizione immediata di cio che sfuggireb-
be ai concetti. Al contrario, insiste sul fatto che 'intelletto discorsivo
deve dedicare «non poco lavoro alla scomposizione e alla ricomposi-
zione secondo principi dei suoi concetti»**, che implica «molti gra-
dini per progredire nella conoscenza»**. Per questo mette in guardia
dai rischi di una divulgazione indebita di una scienza discorsiva che
implica fatica. Chi pretende di conoscere sulla base di rivelazioni o
intuizioni, senza esercitarsi con i concetti, non fa filosofia, ma compie
la «morte di ogni filosofia»**.

542

Ivi, p. 14.
¥ TP, p. 389; trad. it., p. 257.
4 Tbidem.

5 Ivi, p. 398; trad. it., p. 265. Si ricordi I'inizio del saggio: «Smarrito il suo

significato originario di saggezza di vita perseguita con metodo, il nome di
filosofia venne ben presto rivendicato a titolo di ornamento dell’intelletto
di pensatori fuor del comune, per i quali rappresento una sorta di rivela-
zione d’un mistero» (Ivi, p. 389; trad. it., p. 257). Contro tale deviazione, la
conclusione della Critica della ragion pratica ricorda che «la scienza (critica-
mente cercata e metodicamente avviata) € la porta stretta che conduce alla
dottrina della saggezza, se per questa non s’intende semplicemente cio che
si deve fare, ma cio che deve servire da regola ai maestri per spianar bene e

277



Questa prospettiva — che spiega in parte anche una certa reticen-
za kantiana verso l'oralita — non riflette un atteggiamento elitario,
ma sottolinea come la partecipazione critica sia un elemento intrin-
seco alla filosofia. E un compito che rimane aperto anche dopo la sco-
perta del concetto cosmico. La filosofia deve ripensare la propria for-
ma per non diventare altro da sé. Qui 'osservazione di Franzel, pur
senza risolvere i limiti strutturali, diventa decisiva: anche se Kant
avesse elaborato una teoria positiva dell’oralita — cosa che, come no-
ta Franzel, non fece mai —, la scrittura resterebbe il nodo centrale del-
la filosofia come scienza discorsiva. Nell’orizzonte kantiano, infatti,
Poralita non potrebbe mai offrire una risposta pienamente soddisfa-
cente alla contraddizione costitutiva della scrittura filosofica, né al ri-
schio che essa soffochi il pensiero critico.

Se cio ¢ plausibile, allora la posizione kantiana attraversa alcuni
problemi gia segnalati dalla critica platonica alla scrittura nel Fedro,
ma a un livello ulteriore di complessita. Come mostra Derrida®®, tale
critica porta con sé una polisemia ineludibile: la scrittura & pharma-
kon, insieme rimedio e veleno. Platone tenta di superare questa ambi-
valenza attribuendo il primato all’oralita; Kant, invece, mostra il suo
inerire al cuore della scrittura stessa, e dunque della filosofia. Cosi, in
maniera quasi platonica, si potrebbe vedere in Kant una filosofia che

far conoscere la via verso la saggezza, che ciascuno deve seguire [...]; una
scienza, custode della quale deve sempre restare la filosofia» (KpV, p. 163;
trad. it., p. 357).

6 Cfr. Derrida, La farmacia di Platone. Ferrarin nota che «in se stesse le

conoscenze sono mute, come la scrittura per Socrate nel Fedro di Platone; &
sempre il nostro giudizio a portarle in vita» (Id., I poteri della ragion pura, p.
79). Ciononostante, I'interprete non approfondisce i problemi che ne deri-
vano per la filosofia, riproducendo cosi la frattura tra le cognizioni (scritte)
e la vitalita della nostra attivita razionale. Il problema non credo si risolva
osservando che I'apprendere € 'apprendere un metodo, poiché la filosofia
é anche la scienza del rapporto di ogni conoscenza con i fini della ragione.
Sulla relazione tra scienza e saggezza, si veda C. La Rocca, La saggezza e l'u-
nita pratica della filosofia kantiana, in Id., Soggetto e mondo: Studi su Kant,
Venezia, Marsilio, 2003, pp. 217-242, e Illetterati, Sul concetto di filosofia, pp.
467-468.

278



non puo che articolarsi nella scrittura, esponendosi al rischio costan-
te di ridursi a mera dottrina storica per non essere entusiasmo non-di-
scorsivo®. Se si prende sul serio la contraddizione intrinseca della
scrittura, i problemi kantiani appaiono persino piu radicali di quelli
platonici: non perché la scrittura sia "'unica dimensione disponibile,
ma perché il suo altro non pud mai scioglierne davvero i nodi. E nella
scrittura, e solo in essa, che la filosofia, nel differenziarsi da altri sa-
peri, resta sempre esposta al rischio di cadere in storicita. Ed € nella
scrittura, e solo in essa, che tale rischio puo essere affrontato.

2. L’Enciclopedia e la sua esecuzione

In Kant, la tensione tra scrittura filosofica e partecipazione non
soltanto persiste, come ha mostrato Franzel, ma diventa costitutiva
della natura stessa dell’indagine filosofica. In questo intreccio si rive-
la I'essenza della filosofia: la scrittura si fa insieme simbolo e veicolo
della sua specificita — non riducibile a dottrina storica (sempre pos-
sibile), né assimilabile alla scienza matematica (impossibile). Le diffi-
colta proprie della scrittura assumono cosi un ruolo decisivo, sia per
(i) la configurazione del concetto di filosofia in quanto tale, sia per
(ii) la ridefinizione della partecipazione filosofica, una volta chiari-
ta la natura discorsiva della disciplina contro ogni fraintendimento.

L’antinomia che caratterizza la filosofia nel periodo berlinese di
Hegel prende forma in questo punto. La discussione su come vada
formulata filosoficamente la domanda sul bisogno e sulla partecipa-
zione alla filosofia — senza presupporla in un tempo che é la stessa
filosofia a definire come tempo di crisi, né dando per scontati i luo-
ghi in cui la filosofia viene eseguita — occupera il prossimo capito-
lo. Qui si tratta di interrogare il modo in cui I’Enciclopedia non lascia
indiscussa la formazione della soggettivita, mentre si produce come
scienza consapevole di poter essere appresa e insegnata. L’inclusio-
ne di questa istanza é tutt’altro che univoca: non puo essere relegata
sullo sfondo senza compromettere la pretesa critica della filosofia; al

37 Sulla polemica con Platone e la critica alla possibilita di un’intuizione

intellettuale si veda TP, p. 398s; trad. it., p. 265s.

279



tempo stesso, proprio per essere problematizzata deve essere rifor-
mulata all’interno dello sviluppo scientifico della filosofia, evitando
di riprodurre sotterraneamente 'immagine iniziale del rapporto tra
soggettivita e scienza come di due ‘entita’ esterne I'una all’altra:

[...] il punto di vista che appare qui come immediato deve diventare,

dentro la scienza, risultato, e propriamente risultato ultimo, nel

quale essa attinge di nuovo il suo cominciamento e ritorno in sé.

[...] il concetto della scienza, e cioe, il primo, — e perché ¢é il primo

contiene la separazione che rende il pensiero oggetto per un soggetto

(parimente esteriore), che si mette a filosofare — deve essere compreso

nella scienza stessa. Questo € appunto il suo unico fine, la sua opera

e la sua mira: giungere al concetto del suo concetto, e cosi al ritorno

in sé ed al completo appagamento®®.

La filosofia non puo presupporre la formazione critica come un
punto di partenza. Farlo significherebbe stabilire cosa sia la filoso-
fia prima ancora della filosofia stessa — e questo, per Hegel, & un ge-
sto antifilosofico®®’. Al contrario, la filosofia lavora sulla formazione
della soggettivita proprio perché — in maniera solo apparentemente
paradossale — non si definisce in funzione di cio che il soggetto filo-
sofante gia & o di cio di cui avrebbe bisogno. Non solo non assume in
anticipo gli effetti che il suo svolgimento avra sul soggetto, ma si im-
pegna da subito a non rimanere prigioniera di un’immagine secon-
do cui la scienza sarebbe per un soggetto: ossia, quella immagine che
inevitabilmente si riproduce anche quando si impegna in un’artico-
lata diagnosi del tempo, delle fratture in cui i soggetti si muovono,
perché surrettiziamente presenta la soggettivita come qualcosa su cui
la scienza agirebbe, vincolandosi a essa. Al contrario, la filosofia af-

8 Engz, §17; trad. it., pp. 25-26.

9 Cfr. Enz, §10; trad. it., p. 16: «Quel pensiero del modo di conoscenza,

che e conoscenza filosofica, ha bisogno esso stesso, considerato cosi sotto
l'aspetto della sua necessita come della sua capacita a conoscere gli oggetti
assoluti, di essere giustificato. Ma la giustificazione é essa stessa un cono-
scer filosofico, che percio ha luogo solo dentro la filosofia. Una spiegazio-
ne preliminare sarebbe quindi antifilosofica, e non potrebbe consistere in
altro che in un tessuto di presupposti, di asserzioni e di raziocini, - cioe di
affermazioni accidentali, a cui con pari diritto se ne potrebbero opporre al-
tre contrarie».

280



ferma esplicitamente di lavorare al suo proprio sviluppo scientifico e
basta. Ma questo € 'unico modo filosofico di rendere conto di cio che
la scienza puo essere come formazione della soggettivita®, «educa-

30 Si potrebbe obiettare che Hegel abbia ben presente il riferimento alle

soggettivita come fine specifico ed esplicito della filosofia, e che un accento
quasi esclusivo sulla scienza rischi di far perdere di vista un elemento es-
senziale: quello che Hegel sintetizzava, come movente, nella famosa lette-
ra a Schelling del 2 novembre 1800: «Nella mia formazione scientifica, che é
partita dai bisogni piu subordinati degli uomini, dovevo essere sospinto ver-
so la scienza, e, nello stesso tempo, 'ideale degli anni giovanili doveva mu-
tarsi in forma riflessiva in un sistema» (Briefe, pp. 59-60, enfasi mia). Se si
considerano testi come, per esempio, il frammento La contraddizione sempre
crescente... (GW 5, pp. 16-18) — su cui hanno portato ’attenzione R. Bodei
(Scomposizioni. Forme dell’individuo moderno, Torino, Einaudi, 1987, pp. 15-
58), A. Nuzzo (Contradiction in the Ethical World: Hegel’s Challenge for the
Times of Crisis, in Freiheit, Akten der Stuttgarter Hegel Kongress 2011, a cura
di G. Hindrichs e A. Honneth, Stuttgart, Klostermann, 2011, pp. 627- 643) e,
piu di recente e in modo dettagliato, G. Luciano (Critical Bildung. Hegel and
the Logic of Diremption, Leiden, Brill, 2025) —, questi evidenziano un legame
decisivo della filosofia all’'umano, alla contraddizione vissuta nella forma di
un sentimento di sofferenza individuale, prodotto da quello iato tra un in-
terno aspirazionale, desiderativo, e 'esterno della vita sociale, che la filoso-
fia é chiamata a togliere. A mio avviso, nella riflessione hegeliana berline-
se non si tratta di negare questo punto, ma di radicalizzarlo filosoficamente.
La differenza sta nell’impegno hegeliano a trovare il modo, filosoficamente
piu consistente, di formulare quel compito critico ed emancipatorio, e di realiz-
zarlo. Se é chiaro che il movente non viene sconfessato, e vi &€ una continui-
ta nella riflessione hegeliana, occorre rilevare pero la distanza significativa
circa il modo in cui la filosofia si pensa: non muovendo dalla constatazione,
pur complessa, di sofferenze soggettive, motivate da ragioni sociali e stori-
che, ma da una messa in questione radicale che non presupponga nemme-
no quel punto di partenza, e con esso una certa immagine del ruolo della
filosofia. E qui che si gioca, a mio avviso, lo specifico del lavoro hegeliano:
non soltanto come diagnosi, critica immanente delle contraddizioni vissute,
e lavoro in direzione della loro trasformazione, ma problematizzazione radi-
cale del modo in cui la presentazione stessa di un simile compito debba esse-
re filosoficamente problematizzata nel medesimo processo attraverso cui la
filosofia si giustifica come scienza e si mostra consapevole di come si ripro-

281



zione e disciplina della coscienza [Bildung und Zucht des Bewufsts-
eyns]»*

Ne derivano due conseguenze: ogni presa in carico esplicita del
rapporto tra soggettivita e sapere non rappresenta il modo definitivo,
filosofico, di pensare tale relazione, ma solo un momento da rielabo-
rare criticamente affinché la filosofia si costituisca come scienza; solo
attraverso la problematizzazione filosofica del suo apparire (histori-
sch,) la filosofia puo elaborare in modo coerente il problema del suo
rapporto con chi vi si dedica, e quello della sua formazione.

duce. In cio la filosofia € chiamata a prendere coscienza di cio che ¢ implica-
to nella sua antinomia, e lavorare criticamente su cio che si accompagna al
suo primo apparire — compreso il rinvio alla soggettivita, e la diagnosi del
tempo di crisi. Un simile approccio presenta, a mio giudizio, due vantaggi ri-
spetto alle prime formulazioni. In primo luogo, consente di approfondire la
diagnosi del tempo, estendendola a quelle forme pervasive di non-coscien-
za della scissione, 1a dove la sofferenza non € ancora sentita e la contraddi-
zione non ¢ propriamente vissuta. La filosofia funziona allora come presa
di coscienza, spesso violenta, della propria alienazione — non limitandosi a
partire da questa, ma sviluppando una riflessione critica sul modo in cui il
suo prodursi come scienza é parte di quella stessa diagnosi. In secondo luo-
go, questa estensione della diagnosi esige strumenti epistemologici piu ela-
borati e complessi, che permettono di lavorare filosoficamente a una filoso-
fia radicalmente critica sulla propria antinomia, tanto sul margine interno
(contenuti e metodo) quanto su quello esterno (organizzazione come sape-
re, trasformazione della soggettivita, diagnosi sui tempi e sui luoghi in cui si
produce), e soprattutto sul loro legame indissolubile, fino a problematizzare
proprio una simile dicotomia. In questo senso, I'impossibilita per la filosofia
di vedere esaurito il suo concetto rimanendo all’interno di una presentazio-
ne di sé come una critica sulle scissioni e un lavoro fatto per la coscienza —
se questo lavoro non trova la propria rideterminazione critica nello sviluppo
della filosofia come scienza, che ne riscrive il significato, ma rimane legata
ai presupposti che abitano 'immagine della sua prima presentazione — non
indica una trascuratezza della soggettivita a favore di una scienza astratta,
al modo di un presunto dualismo tra un giovane Hegel interessato alla sto-
ria e alla cultura e un Hegel maturo rivolto al sistema. Al contrario, segnala
la posta in gioco di un lavoro filosofico su cio che é filosofia. La discussione
di questa tesi € oggetto di questa seconda parte dello studio.

U WAL I p. 42; trad. it., p. 41.

282



In quanto Darstellung filosofica — nel senso messo in luce nel
primo capitolo, ossia come performance espositiva — I’Enciclopedia
svolge una funzione duplice: da un lato costituisce il filo rosso delle
lezioni, dalle quali riceve completamento, dall’altro & un libro**? indi-

32 Sotto questo aspetto, il testo enciclopedico presenta forse un’analogia

con quello teatrale. Come osserva Luigi Allegri (Scritture per la scena. Legge-
re i testi teatrali, Roma/Bari, Laterza, 2021), il testo teatrale é generalmente
inteso, nella sua differenza rispetto agli altri testi, come «una scrittura a pri-
ori rispetto allo spettacolo ma che tuttavia ¢é al suo servizio» (p. 15). E tut-
tavia, sin dalle prime riflessioni sul teatro, si afferma anche il principio se-
condo cui «il testo teatrale viene prima, cronologicamente ma in certo senso
anche ontologicamente, di un evento teatrale a cui il testo dovrebbe invece
servire e che con questa impostazione teorica assume sostanzialmente la
funzione in sostanza ancillare di illustrarlo» (p. 16). In termini drammatur-
gici, si potrebbe allora dire che il testo filosofico é funzionale alla messa in
scena della Darstellung a lezione, eppure conserva al tempo stesso una pro-
pria dignita autonoma come testo scritto — anzi, ¢ proprio la scrittura I’ele-
mento decisivo da cui dipende la possibilita che, tra gli effetti prodotti, ci sia
la consapevolezza di un sapere autocritico. In questo senso € particolarmen-
te istruttiva la Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, dove Hegel ri-
chiama Pl’attenzione sulla natura produttiva del compendio in quanto testo
a stampa destinato a un pubblico: «La motivazione immediata alla pubbli-
cazione di questo compendio ¢ il bisogno di dare in mano ai miei ascoltato-
ri una guida per le lezioni che io tengo, in conformita del mio ufficio, sulla
Filosofia del diritto. Questo manuale € un’esposizione ulteriore, soprattutto
piu sistematica [mehr systematische Ausfithrung derselben Grundbegriffe],
dei medesimi concetti fondamentali che su questa parte della filosofia sono
gia contenuti nella Enciclopedia delle scienze filosofiche (Heidelberg 1817) da
me altra volta destinata alle lezioni. Ma il fatto che questo compendio do-
vesse apparire a stampa, che quindi anche giunga di fronte a un piu vasto
pubblico, divenne la motivazione ad esporre talvolta gia qui pitt ampiamen-
te le annotazioni, che in un primo momento dovevano menzionare in brevi
cenni le concezioni affini o divergenti, conseguenze ulteriori e simili (il che
avrebbe ricevuto nelle lezioni la sua debita dilucidazione [Erlduterung]), al
fine di chiarire talora un piu astratto contenuto del testo, e di avere un piu
ampio riguardo a concezioni che ci sono d’intorno, correnti nel tempo pre-
sente. Cosi & sorto un numero di annotazioni pil estese di quanto altrimenti
comporta il fine e lo stile di un compendio» (R, p. 5; trad. it., p. 3).

283



rizzato a un pubblico preciso, ossia «lo spirito della gioventu, [...] non
ancora imprigionata nel sistema degli scopi limitati del bisogno e per
sé ancora capace della liberta di un’occupazione scientifica disinteres-
sata»>**. La tensione che qui emerge - tra I’esplicita inclusione di un
destinatario e la sua radicale definizione nel processo di formazione
a scienza, che costituisce «il suo unico fine, la sua opera e la sua mi-
ra»>** — sara esaminata in questo capitolo nei termini di una pragma-
tica del testo.

Assumo il termine nel senso che Umberto Eco sviluppa in Lector
in fabula, dove indica «[’attivita cooperativa che porta il destinatario
a trarre dal testo quel che il testo non dice (ma presuppone, promette,
implica ed implicita), a riempire spazi vuoti, a connettere quello che
vi ¢ in quel testo con il tessuto dell’intertestualita da cui quel testo si
origina e in cui andra a confluire»**. Nel sistema berlinese, pero, la
cooperazione non consiste tanto nel colmare spazi vuoti, quanto nel-
lo sperimentare contraddizioni che lo sviluppo del pensiero costrin-
ge a sperimentare, che hanno l'effetto di interrompere, nel soggetto,
la familiarita con cio che gli sembrava essere piu noto (le opposizioni
astratte, prodotte dall’intelletto, in cui perlopil si muove nel mondo)
e rendere visibili quei processi che lo fanno essere cio che ¢, e che
crede di dominare. A un ulteriore livello, I'inclusione della soggetti-
vita si verifica nel connettere possibilita che si aprono e si chiudono,
facendo esperienza del modo in cui si articola criticamente 1’appari-
re della scienza, che implica la rideterminazione di cio che un certo
momento aveva acquisito, e la sua revisione entro una prospettiva
scientifica piu ampia. Il soggetto é cosi chiamato a partecipare atti-
vamente al lavoro che il testo produce: impara a formulare domande
e a vedere come le risposte avanzate riconfigurano alla radice le do-
mande stesse.

Cio che tiene uniti i due processi, distinti (per scopi analitici) in
processo scientifico e processo di formazione, ¢ la critica. Approfon-
dirne la duplicita - scientifica, in quanto movimento del sapere verso

%3 D1818, pp. 17-18; trad. it., pp. 224-225.
4 Eng, §17; trad. it., p. 26.

555

Eco, Lector in fabula, p. 11.

284



la consapevolezza, e formativa, in quanto trasformazione dei destina-
tari — significa riprendere quanto emerso finora e valutarne le impli-
cazioni, mostrando in particolare che: la formazione critica del sog-
getto pensante € problematizzata proprio quando la scienza procede
nella propria dimostrazione (2.1.1); I’avanzare critico del sapere sul
proprio historisch, non lascia intoccato il soggetto, al modo di un sa-
pere scolastico, perché anzi ne mette in crisi la pretesa solidita (2.1.2).

2.1 Forme della critica

Nel capitolo precedente, I’attenzione era rivolta al modo in cui
I'elevazione dell’historisch, a scienza, articolata attraverso la produ-
zione e la critica di un historisch,, consente di tematizzare in manie-
ra immanente — e quindi di criticare dall’interno - la definizione, e
la struttura del giudizio che la fonda, quale forma di organizzazione
della scienza come sapere. L’analisi dell’esposizione discorsiva del-
la logica enciclopedica ha mostrato come questa critica si rivolge a
una modalita fondamentale di organizzare il sapere, ossia la metafi-
sica scolastica.

E rimasto, tuttavia, in secondo piano il fatto che la forma di pen-
siero che Hegel tematizza nella Prima posizione del pensiero rispetto
all’oggettivita non coincide soltanto con una modalita teorica propria
della scolastica, ma rappresenta anche «il modo di procedere quoti-
diano della coscienza»**, ossia la maniera comune in cui si organizza
Pesperienza. La critica immanente della forma che ne costituisce la
base, ossia il giudizio, non ha soltanto conseguenze interne alla con-
figurazione della scienza, ma incide direttamente sulla soggettivita e
sulla sua costituzione.

Nella forma nel giudizio (S € P) — che trattiene insieme unita (il
soggetto é il predicato, e il predicato é il soggetto) e differenza (sog-
getto e predicato non sono lo stesso) tra soggetto e predicato senza
pero renderne effettivamente ragione — si riproduce la dinamica fon-
damentale dell’esperienza, segnata da una oscillazione costante e ir-
risolta fra due direzioni divergenti. Da una parte, il soggetto si lascia

¢ Engz, §26; trad. it., p. 41.

285



catturare dall’oggetto: vi si immerge nel percepirlo, nel manipolar-
lo, nel servirsene, e in questo ‘perdersi’ in esso ¢ il proprio oggetto.
Dall’altra, il soggetto si ritrae dall’oggetto: lo pone come altro da sé,
lo fissa nella sua differenza, e proprio in questo movimento di sepa-
razione e di distanza guadagna la consapevolezza di cio che é (o crede
di essere). L’esperienza della coscienza naturale &, percio, attraversa-
ta da una tensione che essa da sola non puo ancora sciogliere, e che
struttura di fatto la soggettivita.

Nella modernita, il soggetto non & mai semplice punto d’origine,
ma si scopre risultato di processi complessi che lo attraversano e lo
determinano, ossia mediazioni sociali, simboliche e istituzionali nel-
le quali non si esaurisce mai interamente, ma che crede di domina-
re. Ogni nuova determinazione, sul piano delle attitudini, delle com-
petenze, dei costumi — al pari di un predicato in un giudizio - rende
il soggetto piu articolato, ricco, e, nello stesso gesto, rilancia pero la
sua lacerazione, il suo non essere quella determinazione. Ogni nuova
determinazione dell’identita e infatti insieme segno di compimento,
perché arricchisce cio che il soggetto €, e di rinnovata scissione, nel
tentativo di determinare cio che il soggetto in realta sarebbe. La sog-
gettivita & dunque presa da un movimento duplice: & un effetto, pro-
dotto dei linguaggi in cui pensa e parla, delle forme sociali in cui si
riproduce ed ¢ disciplinato, finanche nei desideri che la animano; ma
é anche, contemporaneamente, il movimento attivo attraverso cui il
riconoscimento in ruoli e funzioni viene esposto alla costante ecce-
denza che lo informa.

Fino a quando la forma del giudizio non viene tematizzata e ride-
finita nella scienza — insieme alle determinazioni del pensiero (finito/
infinito, singolare/universale, sostanza/accidentalita, necessita/con-
tingenza...) -, la soggettivita resta prigioniera di un’oscillazione che
blocca qualsiasi tentativo di critica: da un lato, la passivita acritica di
chi ¢ a tal punto immerso in forme di alienazione che non avverte
nemmeno piu il bisogno di riattivare la possibilita di pensare e agi-
re diversamente; dall’altro, la pretesa illusoria di mantenere una po-
sizione sovrana, fondativa, rispetto a cio che in realta la costituisce.
Cosi facendo, si riproducono quelle dicotomie fondamentali — pub-
blico/privato, sociale/individuale, coercizione/autonomia — che im-

286



pediscono di pensare e operare veracemente la trasformazione, e di
comprendere i processi di determinazione all’interno del movimento
reale, storico, in cui si producono.

Si tratta allora di comprendere in che senso i due livelli - la for-
mazione della soggettivita e 'autocritica della filosofia — non siano
separati, ma si implichino reciprocamente, al punto che il primo e
compreso e ripensato all’interno del secondo.

2.1.1 Dalle rappresentazioni ai concetti, e ritorno

Il lavoro critico sulle rappresentazioni e sui loro presupposti co-
stituisce la definizione introduttiva che Hegel offre della filosofia
nell’Annotazione al §3 dell’Enciclopedia: «la filosofia pone, al posto
delle rappresentazioni, pensieri, categorie e, pit propriamente, con-
cetti»*’. Il movimento di traduzione dalle rappresentazioni ai concet-
ti*® e la direzione tutt’altro che lineare di tale processo, trovano un
chiarimento esemplare in un passo delle Lezioni sulla filosofia della
religione®™. Quando ci si interroga sul significato del termine ‘Dio’ in
definizioni come ‘Dio ¢ I’eterno’, ‘Dio ¢ I'infinito’, ci si imbatte imme-
diatamente in un paradosso: 'espressione sembra gia essere portatri-
ce di senso prima ancora che se ne chiarisca il contenuto concettua-
le. In un certo senso, essa € gia significante in qualche modo, perché

»7 Enz, §3 A, trad. it., p. 6.

% Al tema é stato dedicato di recente il volume XLIX (1-2), 2020, di «Veri-
fiche» curato da S. Hrnjez e E. Nardelli.

% Su questo hanno portato I’attenzione, in particolare, M. Clark, Logic and

System. A study of the Transition from “Vorstellung” to Thought in the Phi-
losophy of Hegel, Martinus Nijhoff, The Hague, 1971 e P. Valenza, La circo-
larita di rappresentazione e concetto nella filosofia della religione di Hegel,
«Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 63-77, p. 74s. Recentemente la
questione del rapporto tra rappresentazione e concetto € stata ripresa piu
estensivamente da N. Cristante, in Logos e veritd. Sulla relazione tra pensie-
ro e linguaggio nella filosofia di Hegel, Milano, Mimesis, 2025, mentre quella
tra la rappresentazione e il linguaggio da S. Pieroni, Linguaggio, concetto e
realta. L’ontologia relazionale di Hegel, Napoli, Orthotes, 2024, in particola-
re pp. 21-64.

287



se ne presuppone una certa rappresentazione appresa in un contesto
religioso, familiare, o storico, che pud rimandare a immagini piu o
meno elaborate. Questa rappresentazione sollecita pero un lavoro di
determinazione concettuale. Se, prima ancora di sapere che cosa una
parola significhi, si dispone gia di una serie di elementi significanti, il
significato di Dio non si esaurisce pero qui. Non € questo il significa-
to di ‘significare’ che interessa la filosofia: «Se ci chiediamo che cos’e
Dio, che cosa significa I'espressione ‘Dio’, vogliamo che ce ne sia da-
to il pensiero»>®. Determinare il significato concettuale equivale per
Hegel all’intero compito della filosofia, se € vero che «cio che voglia-
mo sapere e I’assoluto, Iidea, la natura concettuale di Dio, la natura
di Dio colta nel pensiero, o I’essenza logica di Dio»***. Il termine ‘Dio’
denota cosi lo stesso contenuto logico del termine ‘assoluto’: il pen-
siero concreto, pensato filosoficamente, é al tempo stesso il significa-
to di Dio e dell’assoluto.

Il passaggio al concetto esige una ridefinizione critica, nella scien-
za, di cio che caratterizza strutturalmente la rappresentazione, la qua-
le si da originariamente come qualcosa di posto davanti alla soggetti-
vita, un che di costituito a cui il soggetto si relaziona per conoscerlo.
Questo lavoro di rideterminazione procede in una duplice direzione:
implica la critica dell’opposizione del soggetto al contenuto, cioe la
rigidita della contrapposizione tra soggetto conoscente e oggetto da
conoscere (Dio), e richiede contestualmente di oltrepassare la fissita
delle determinazioni differenziate implicate nelle rappresentazioni,
mostrando, attraverso determinazioni concettuali, il nesso intrinse-
co che le lega e che la rappresentazione, in quanto tale, non riesce a
giustificare.

In questo movimento, pur operando sul terreno del concettuale
e ponendo al centro la necessita di superare i presupposti inscritti
nella forma stessa della rappresentazione — la separazione dal sog-
getto e I'indeterminatezza delle differenze implicate —, Hegel non ri-
muove ma tematizza la tensione strutturale che abita il rapporto tra

560

VPR I, p. 34; trad. it., p. 93. Nella nuova edizione critica delle lezioni di
filosofia della religione, un passo corrispondente € in GW 29,1, pp. 118-119.

1 Ibidem.

288



rappresentazioni e concetti, e ’'aprés coup a cui si & esposti quando
di un termine se ne chiede il significato. A riprova di cio, proprio nel
punto in cui sembra si sia raggiunto (a grandi linee) cio che signifi-
ca offrire una definizione di qualcosa per mezzo del suo concetto, la
direzione dell’indagine si mostra come nient’affatto unidirezionale:
emerge la necessita di un movimento inverso, dal concetto alla rap-
presentazione:
Noi pero c’interroghiamo ancora in un altro senso, che richiede
la cosa opposta. Infatti, se cominciamo dalle pure determinazioni
del pensiero e non dalla rappresentazione, puo darsi il caso che lo
spirito non si senta appagato, non si senta a casa propria in questa
determinazione del pensiero, e si chieda che cosa puo significare
questa pura determinazione del pensiero. [...] Se c’interroghiamo
in un caso del genere, allora ‘significato’ & 'opposto di quel che
era prima*? Qui si esige un’intuizione, una rappresentazione della
determinazione di pensiero, un esempio [Beispiel], qualcosa che
esemplifichi [ein Beiherspielendes] il contenuto che prima era dato
solo nel pensiero®®.

562

A questo riguardo nella Nachschrift Hotho si legge: «Infatti, se prima
volevamo venire a sapere ’essenza piu intima, il concetto di un oggetto che
si trovava davanti a noi, la sua esterioritd non ci soddisfaceva; ma ora che
lo abbiamo davanti a noi secondo la sua essenza piu interna, secondo il suo
pensiero, il bisogno opposto ci spinge a dare esteriorita a questo pensiero
puro» (VPR p. 34; trad. it., p. 93, nota 5).

% VPR I, pp. 34-35; trad. it., p. 93; GW 29,1, pp. 118-119. L’espressione
‘esempio’ & qualcosa che per Hegel contiene gia la rappresentazione di
questo movimento. Cosi scrive Hotho nella sua Nachschrift: «Nel termine
‘esempio’, tuttavia, l'esteriorita & al contempo riconosciuta come qualcosa
che esemplifica soltanto, ma il puro pensiero € riconosciuto come ’elemen-
to sostanziale. E questo duplice significato del significato ce lo indica I'idea
che, come il concetto interno, come il puro pensiero, procede pero parimenti
fino all’alienazione di sé, si da negli esempi di sé e, nel fare cio, resta l’ele-
mento essenziale, pur diventando per se stessa ’esempio di sé» (ibidem, no-
ta 6). Sul ruolo speculativo dell’esempio rimando agli studi di A. Warminski,
Readings in Interpretation: Holderlin, Hegel, Heidegger, Minneapolis, Univer-
sity of Minnesota Press, 1987; Id., Reading for Example: ‘Sense-Certainty’ in
Hegel’s Phenomenology of Spirit, «Diacritics», estate 1981, e al recente con-
tributo di J. Macha, Beispiel / By-Play in Hegel’s Writings, «Verifiche», 49 (1-
2), 2020, pp. 227-241.

289



I secondo punto di vista e, dunque, opposto al primo: il signi-
ficato deve ora essere ricavato a partire dalle pure determinazioni
concettuali e arrivare alla dimensione rappresentativa — come Dio
e la sua rivelazione, includendo gli elementi storici***. In questo pas-
saggio si avverte la difficolta dell’elemento speculativo, che priva il
pensiero finito, soggettivo, della sua apparente immediatezza, condu-
cendolo in uno spazio concettuale in cui non si sente a casa. E allora
possibile che, nel significato speculativo di un termine, la soggettivi-
ta non riconosca cio in cui riponeva la propria fede, come nel caso del
Dio rappresentato, cui si sostituisce il Dio pensato. Tale smarrimento
puo arrivare a un rifiuto del razionale, percepito come astratto o in-
capace di elevare I’animo, di offrire alla soggettivita un contenuto in
cui possa riconoscersi immediatamente.

Tale smarrimento, pero, non € il punto di arrivo del lavoro filoso-
fico — se non in alcune maniere, contemporanee a Hegel, di fare filo-
sofia, che sono aride rispetto alla soggettivita che vi si dedica come a
un sapere non trasformativo, estraneo. Esso pero non e un che di evi-
tabile, una violenza aggirabile per arrivare direttamente, come con

36 Colpisce che, nel testo, una delle occorrenze della questione della rive-

lazione sia proprio nel contesto di questa ‘teoria del significato’: «Se comin-
ciamo cosi dalla rappresentazione di Dio e c’interroghiamo sul suo signifi-
cato, si esige da un lato I'idea di Dio, ’assoluto, ’essenza colta nel concetto,
e questo significato & comune con I’idea logica; ma Dio non ¢ solo essere
in sé, egli é altrettanto essenzialmente per sé. Egli é spirito, e non lo spirito
finito, bensi quello assoluto, ed egli é spirito per il fatto che non & solo I'es-
senza che si mantiene nel pensiero, ma ¢ anche cio che si manifesta, cio che
si da rivelazione, oggettivita. Se quindi nella filosofia della religione consi-
deriamo l’idea di Dio, abbiamo contemporaneamente davanti a noi anche
il modo della sua rappresentazione; egli rappresenta soltanto se stesso e si
rappresenta soltanto a se stesso. Questo ¢ il lato dell’esistenza dell’assoluto.
Nella filosofia della religione abbiamo quindi come oggetto I’assoluto, ma
non semplicemente nella forma del pensiero, bensi anche nella forma della
sua manifestazione. — L’idea universale va dunque colta nel suo significato
assolutamente concreto, che contiene la determinazione del manifestarsi,
del rivelarsi. Questo lato dell’esistenza deve pero essere ripensato a sua vol-
ta nella filosofia ed essere colto col pensiero» (VPR I, p. 35; trad. it., p. 94).

290



un colpo di pistola, alla verita®®. Quest’ultima non ¢, infatti, altro che

Pesposizione, necessariamente discorsiva, di un contenuto secondo
tutte le determinazioni che sono implicate nella sua articolazione.
L’aspetto cruciale e il fatto che cio che appare come un accomo-
damento per lo spirito — il fatto che «puo darsi il caso che lo spirito
non si senta appagato, non si senta a casa propria in questa determi-
nazione del pensiero»*® — non ha natura meramente soggettiva, ma
corrisponde a un’esigenza interna alla scienza. La tensione tra rap-
presentazione e concetto, e la necessaria bidirezionalita che muove
non solo da rappresentazioni a concetti ma anche da concetti a rap-
presentazioni, non costituisce un elemento estrinseco alla scienza a
favore della soggettivita, ma una modalita propria dello speculativo
di articolare la propria esposizione, che si serve di Avvertenze, Intro-
duzioni, Concetti preliminari e Annotazioni, come historischz su cui
lavorare criticamente per essere consapevole della forma che assu-
me la propria auto-critica, come visto nell’analisi delle definizioni
dell’assoluto nella logica enciclopedica®’. Se & vero che, nell’esame
565 Sul rapporto, strutturale, tra violenza e soggettivita, Illetterati mostra,
in modo pregnante, che per Hegel «non c’é soggetto senza violenza. Esse-
re soggetto [...] significa fare i conti con la violenza, significa riconoscere
la violenza come qualcosa di determinante il proprio modo d’essere» (L. II-
letterati, Soggettivita e violenza. Una prospettiva hegeliana, in Il campo della
metafisica. Studi in onore di Giuseppe Nicolaci, a cura di C. Agnello, R. Cala-
darone, A. Cicatello e R.M. Lupo, Palermo, Palermo University Press, 2017,
pp. 259-281).
66 VPR I, p. 34; trad. it., p. 93; GW 29,1, pp. 118-119.

37 La questione del significare, come duplice passaggio che emerge proprio

dalle definizioni dell’assoluto, ¢ ripresa da Hegel in un breve excursus all’ini-
zio della Dottrina dell’Essenza: «La filosofia ha il diritto di scegliere dal lin-
guaggio della vita ordinaria, che ¢ fatto per il mondo della rappresentazione,
quelle espressioni che sembrino avvicinarsi alle determinazioni del concetto.
Non si puo trattar di provare, per una parola scelta dal linguaggio della vita
ordinaria, che anche nella vita ordinaria si colleghi con cotesta parola quel
medesimo concetto per il quale ’adopra la filosofia, perché la vita ordinaria
non ha concetti, ma rappresentazioni, ed ¢ la filosofia stessa, di conoscere il
concetto di quello che altrimenti ¢ semplice rappresentazione. Deve quindi
bastare che in quelle sue espressioni che vengono adoprate per delle deter-

291



delle determinazioni logiche, il sostrato rappresentativo non e, né
puo essere, cio in forza di cui il concetto procede nel proprio svilup-
po, la tensione linguistica e rappresentativa non viene taciuta, ma se-
gna al contrario una maniera peculiare dello speculativo di eseguire
la propria dimostrazione®®.

minazioni filosofiche la rappresentazione sappia intravedere approssima-
tivamente una qualche differenza, come in quelle espressioni puo accadere
che vi si conoscano sfumature della rappresentazione, le quali si riferiscono
piu strettamente ai corrispondenti concetti» (WAL III, p. 130; trad. it., p. 805).

%8 Cfr. VWAL 11, pp. 586-587: «Il prodotto del pensiero, nel nostro proce-
dere logico, deve essere necessario. L’altra questione riguarda il nome che
attribuiamo al concetto. Puo darsi che il nome non corrisponda del tutto al
concetto. [...] In questi casi si fa appello alla nostra coscienza, al modo in cui
utilizziamo quel nome. Prendiamo, per esempio, 'unita di essere e nulla: en-
trambi sono assolutamente opposti, e tuttavia diremo che la verita & 'unita
di entrambi. Se ci chiediamo come cio debba chiamarsi, lo chiameremo di-
venire; e allora si trattera di vedere se questo contenga in sé le due determi-
nazioni di essere e nulla. Il divenire & perfettamente semplice: € unita e con-
tiene in sé i due momenti sopra indicati. Puo accadere che nella lingua non
si usi una parola nella determinazione precisa in cui la usiamo noi: abbiamo
i termini essere, esserci (Dasein), essenza, esistenza, realta effettiva, oggettivi-
ta. Nella lingua comune tutto cio si trova pitt 0 meno sullo stesso piano: e in
effetti queste parole hanno tutte qualcosa in comune, ma ognuna porta con
sé delle determinazioni particolari; e per ciascuna di queste determinazioni
particolari useremo una parola particolare: e, per lo meno approssimativa-
mente, anche nella nostra rappresentazione si fa questa distinzione. Realta
effettiva [ Wirklichkeit] ha qualcosa di piu vigoroso rispetto a esistenza [ Exi-
stenz]: ci orientiamo quindi secondo distinzioni approssimative che anche
la rappresentazione possiede. Questi sono dunque i due lati: il concetto in sé
[Begriff in sich] e la sua figura peculiare [seine eigenthiimliche Gestalt]». Al
termine della citazione si distingue tra il «concetto in sé» e «la sua peculia-
re forma», una questione che riguarda il potenziale della vaghezza rappre-
sentativa per la determinazione del pensiero rispetto al linguaggio, uno dei
temi cruciali affrontati a partire dal Concetto preliminare enciclopedico nelle
tre posizioni del pensiero rispetto all’oggettivita, e in particolare nella pri-
ma, dedicata alla vecchia metafisica. Cfr. Bowman, Hegel and the Metaphysi-
cs of Absolute Negativity, p. 92: «il loro nome ¢ scelto dalla sovrabbondanza

292



Cio che emerge, dunque, é che, solo in quanto esigenza scientifica,
il lavoro critico sulle rappresentazioni e sulla forma del giudizio puo
includere le soggettivita che si accingono a filosofare. Resta allora da
chiedersi: una volta mostrato che tale rapporto é radicato nell’esi-
genza critica della filosofia di mostrarsi consapevole del modo in cui
funziona la sua antinomia, come puo I’esecuzione discorsiva della fi-
losofia avere forza trasformativa e non ridursi a un esercizio scolasti-
co che lascia intatta la coscienza?

2.1.2 La proposizione speculativa

Una simile dinamica performativa costituisce, a mio avviso, I’ap-
profondimento berlinese di un processo che non riguarda soltanto
l'organizzazione della filosofia come sistema — come visto nel capi-
tolo precedente —, ma investe in modo decisivo anche la formazio-
ne critica della soggettivita: il processo istanziato dalla proposizione
speculativa nella Fenomenologia dello spirito.

In essa Hegel affronta il problema dell’esposizione filosofica a par-
tire dalla forma del giudizio, che appare come un presupposto noto e
non bisognoso di essere discusso: la connessione di soggetto e predi-
cato tramite la copula, in una dinamica che si mostri capace di espri-
mere la verita, ossia il movimento attraverso cui la sostanza diventa
soggetto. Qui si gioca la differenza specifica della filosofia rispetto a
due avversari polemici: un sapere puramente storico o matematico,
in cui il contenuto rimane esterno al processo di dimostrazione, che
non ne giustifica la necessita, e un formalismo vuoto, che riduce il
conoscere a puro esercizio privo di contenuti — come scetticismo, al
quale occorre mostrare che il negativo non € un semplice nulla, ma
e lo sviluppo stesso del contenuto, la critica della sua immediatezza;
e come pensare da sé privo di rigore, contro cui bisogna dimostrare
che il contenuto sostanziale e patrimonio comune, da approfondire e
acquisire criticamente, aspetto su cui si tornera piu oltre.

Il bisogno di rappresentare ’assoluto come soggetto si & servito di
proposizioni quali “Dio ¢ cid che & eterno”, oppure “¢ 'ordine morale

del linguaggio e da espressioni vagamente sinonimiche». Sul tema si veda
anche A. Nuzzo, Vagueness and Meaning Variance in Hegel’s Logic.

293



del mondo”, oppure ancora “¢ 'amore”, e cosi via. In proposizioni

come queste il vero & posto come soggetto soltanto in maniera

diretta, ma non € presentato come il movimento del riflettersi entro

se stesso [nicht aber als die Bewegung des sich in sich selbst Reflectirens

dargestellt]. [...] Il soggetto & preso come punto fermo a cui i

predicati aderiscono come al loro sostegno, attraverso un movimento

che appartiene a chi detiene il sapere relativo a quel soggetto, e

che peraltro non si considera appartenente al punto stesso; ma il

contenuto sarebbe presentato come soggetto unicamente da tale

movimento®®.

Nell’atteggiamento proposizionale naturale, il soggetto sembra
un fondamento stabile: le rappresentazioni che fungono da soggetto
della proposizione sono assunte come criterio, unita di misura cui at-
tribuire predicati. Il problema — approfondito nell’ Enciclopedia sotto
la Prima posizione del pensiero rispetto all’oggettivita, come visto nel
precedente capitolo — € che & proprio quel soggetto a dover essere
determinato attraverso il predicato. Se, ad esempio, Dio & preso come
soggetto, rimane un fondamento immobile; i predicati che gli si at-
tribuiscono non mostrano il suo svolgimento: I'unita resta estrinseca
e gli elementi rimangono come erano prima di quel giudizio, assunti
dalla rappresentazione. Il giudizio, cosi inteso, non riesce a esprimere
il processo che rende il soggetto tale.

Eppure, qui interviene una prima rottura: il soggetto della propo-
sizione non rimane un che di inerte, ma si toglie dalla sua posizione
di fondamento e passa nel predicato — uno spostamento che la forma
giudizio non riesce tuttavia ad esprimere pienamente:

Questo modo di pensare [il pensare raziocinante] subisce insomma, se
vogliamo rappresentarcelo cosi, un contraccolpo [einen Gegenstof3].
Incomincia dal soggetto, come se questo permanesse a fondamento;
ma poiché il predicato piuttosto € la sostanza, esso trova poi che il
soggetto & passato a predicato, e percio € levato; e poiché quanto aveva
Papparenza di predicato € divenuto in tal modo una massa intera e
autonoma, il pensare non puo vagare liberamente, ma é trattenuto
da questa pesantezza. — Di solito, per prima cosa il soggetto & posto
a fondamento come il Sé oggettivo e fisso; di qui, il movimento
necessario si dirige verso la molteplicita delle determinazioni o dei
predicati; a questo punto, al posto di quel soggetto, subentra lo stesso

% PhG, pp. 20-21; trad. it., pp. 17-18.

294



Io che sa: esso ¢ il vincolo dei predicati e il soggetto che li sostiene
[an die Stelle jenes Subjects das wissende Ich selbst ein, und ist das
Verkniipfen der Prddicate und das sie haltende Subject]. Mentre perd
quel primo soggetto si addentra nelle determinazioni stesse e ne ¢

P’anima, il secondo soggetto, cioé quello che sa, nel predicato trova

ancora quel primo soggetto di cui pretendeva d’essersi sbarazzato,

e al di la del quale vuole ritornare a se stesso; e invece di poter

costituire I'elemento attivo nel movimento del predicato — con

raziocini che disquisiscono se a quel primo soggetto sia da attribuirsi
questo o quel predicato —, esso piuttosto ha ancora a che fare con

il Sé del contenuto; non dev’essere per sé, ma dev’essere insieme al

contenuto medesimo®”.

L’aspetto che interessa ¢ il fatto che ci sono due ‘soggetti’: il sog-
getto della proposizione mostra di non essere il fondamento stabile,
e va nel predicato — che dovrebbe costituirne la determinazione - to-
gliendosi. A questo punto compare un secondo soggetto, quello del
pensiero raziocinante, I'lo che, dopo che é venuto meno il rinvio al
contenuto determinante, sembra assumere il ruolo di garante dell’u-
nita della determinazione. Il suo muoversi, apparentemente libero,
tra predicati che possono essere attribuiti al soggetto nel tentativo
di esaurirne la determinazione, incontra perd un urto, un contrac-
colpo nel togliersi del soggetto della proposizione, che in certo modo
lo spodesta: gli rende impossibile muoversi liberamente, ossia conti-
nuare a ricorrere a sé come unico ‘positivo’ rimasto, e blocca la gene-
razione di nuovi giudizi nel tentativo di tamponare il fallimento della
forma proposizionale. In cio si trova dislocato, spogliato dell’illusio-
ne di essere il padrone del processo.

Il processo negativo &€ dunque duplice: sul piano dell’esposizione
scientifica, il soggetto e il predicato vengono entrambi messi in mo-
vimento, cosi che né I’'uno né I’altro restino astrazioni immobili, ma il
soggetto diventi propriamente soggetto proprio perché non é un che
di immediato, da assumere in quanto tale (come sarebbe in un cono-
scere storico); sul piano del soggetto conoscente, viene meno la sua
fiducia in un soggetto del giudizio che permarrebbe come fondamen-
to stabile della determinazione, e con essa si toglie anche la pretesa di
dominare dall’esterno il processo (come sarebbe nella dimostrazione

% PhG, p. 43; trad. it., p. 45.

295



matematica). E il soggetto stesso che entra in crisi, scoprendosi coin-
volto nel processo di dissoluzione che si verifica nella forma del giu-
dizio. Il terreno, che si pretendeva solido, vacilla.

Questo duplice processo negativo — che Hegel chiama speculativo
— non puo essere reso nella forma ordinaria del giudizio.

[...] la natura del giudizio o della proposizione in generale, che
include entro di sé la differenza fra soggetto e predicato, viene
distrutta dalla proposizione speculativa; e la proposizione identica,
a cui mette capo il divenire della prima, contiene il contraccolpo
rispetto a quella relazione. [...] nella proposizione “Dio & l'essere”,
il predicato & “I’essere”; esso ha un significato sostanziale, in cui il
soggetto si fluidifica. “Essere”, qui, non deve costituire il predicato,
bensi ’essenza; con cid il termine “Dio” sembra cessare di essere cid
che ¢é in virtu della posizione che occupa nella frase, e cioé quella
di soggetto stabile. — Il pensare, anziché proseguire nel passaggio
dal soggetto al predicato, si sente frenato, visto che il soggetto va
perduto, e si sente ricacciato indietro al pensiero del soggetto, poiché
ne avverte la mancanza; ovvero, dato che il predicato & enunciato
a sua volta come un soggetto, cioé come l'essere, come 'essenza
che esaurisce la natura del soggetto, il pensare rinviene il soggetto
immediatamente anche nel predicato; e a questo punto il pensare,
anziché aver ottenuto - tornando entro di sé nel predicato - la
libera posizione del raziocinare, € ancora immerso nel contenuto;
o quantomeno si presenta I'esigenza che esso vi sia immerso. [...]
Il pensare perde dunque il suo saldo terreno oggettivo che aveva
nel soggetto, quando, mentre & nel predicato, viene rimandato al
soggetto; e in tale predicato non ritorna entro di sé, bensi nel soggetto
del contenuto®”.

La natura stessa del giudizio, fondato sulla distinzione di sogget-
to e predicato, viene fatta deflagrare nella proposizione speculativa.
Qui il predicato deve divenire totalita di determinazioni, capace di
esprimere cio che ¢ sostanziale per il soggetto; e il soggetto, a sua
volta, deve svilupparsi fino a mostrare il proprio processo di deter-
minazione.

Parallelamente, il soggetto pensante deve rinunciare alla tentazio-
ne di rientrare in sé come garante del processo di determinazione di
significato, piegando il contenuto ai propri scopi. Deve invece rico-
noscersi nel contenuto stesso, nel suo movimento critico, e lasciar-

't PhG, pp. 43-44; trad. it., p. 46.

296



si trasformare da esso — proprio in quanto cio implica un andare a
fondo. Nel momento in cui si perde come soggetto esterno e astrat-
to, scopre di essere gia implicato®” nel processo di articolazione del-
la verita: «invece di costituire ’elemento attivo nel movimento del
predicato — con raziocini che disquisiscono se a quel primo soggetto
sia da attribuirsi questo o quel predicato —, esso piuttosto ha ancora
a che fare con il Sé del contenuto; non dev’essere per sé, ma dev’es-
sere insieme al contenuto medesimo»*. Il posto vuoto del soggetto
della proposizione coincide cosi con il decentramento del soggetto
pensante: 'esperienza del venir meno di un terreno saldo - cio che
esistenzialmente si esprime nella perdita di familiarita con il mon-
do, quell’esperienza testimoniata nel passo dalle Lezioni sulla filoso-
fia della religione riportato sopra — diventa possibilita di una prima
costituzione libera, di una formazione critica.

Nella dinamica critica della proposizione speculativa, non si trat-
ta dunque di collocarsi ‘al di la’ del giudizio, come se fosse possibile
un punto d’inizio puro, gia vero, non compromesso, su cui poggiare
saldamente i piedi per mettersi al riparo dalla critica. La proposizione
speculativa € piuttosto la comprensione adeguata di un movimento
critico che avviene dall’interno della forma del giudizio®™. La sua ve-

2 Su questo movimento si veda lo studio di E. Caramelli, Eredita del sensi-
bile, in particolare Uefficace chiarificazione del problema che pone la propo-
sizione speculativa (pp. 21-33).

B3 PhG, p. 43; trad. it., p. 45.

% Una dinamica analoga é ricostruita da Cesaroni a proposito del rapporto

tra scienze positive, che presuppongono il proprio oggetto e producono co-
noscenze, e la filosofia come scienza speculativa: il concetto, nota opportu-
namente Cesaroni, «introduce una “interruzione” (Unterbrechung) nel corso
delle rappresentazioni nel punto in cui queste ultime mostrano la propria
incapacita a rendere ragione di sé (cioé il proprio inevitabile andare ‘a sbat-
tere’ in contraddizioni, in luoghi di non tenuta, cioé in un reale che insiste
all’interno del campo designato senza potervi trovare posto). Questo “con-
traccolpo” (Gegenstof3) costringe la riflessione a tornare su di sé (resistenza
alla prima riflessione), trasformandosi da designazione (di una realta sup-
posta data) ad istruzione (di un nuovo spazio soggetto-oggettivo), mediante
la creazione di un nuovo concetto che da consistenza di realta-razionalita

297



rita non sta in un singolo enunciato, bensi nel processo stesso di rea-
lizzazione reciproca di soggetto e predicato, di soggetto e sostanza®”.

Non stupisce, dunque, che la dinamica istanziata dalla proposi-
zione speculativa si presti a Berlino a diventare coestensiva alla que-
stione dell’esposizione della filosofia e alla sua organizzazione come
sapere — come si era visto, nel capitolo precedente, esaminando il
modo in cui la critica alle definizioni dell’assoluto nell’Enciclopedia &
critica in forma immanente del sapere metafisico-scolastico, ed & au-
tocritica. Tuttavia, cio che emerge qui € un aspetto decisivo ulteriore
dell’esecuzione della filosofia rispetto alla sua antinomia: la sua pro-
duzione e critica costituisce un processo che chiama radicalmente in
questione il soggetto, il pensare, non solo rideterminando il signifi-
cato di cio che crede di sapere — il senso di predicati come finito, in-
finito, sostanziale, oggettivo, soggettivo —, ma anche esponendolo a
piu riprese alla messa in discussione del modo in cui procede. Men-
tre si fa scienza, la scienza lo decentra, lo espone ripetutamente a una
perdita da cui non puo ripararsi (come in un sapere scolastico) e che
non é accessoria alla scienza ma strutturale, inseparabile dalla sua
articolazione come sapere consapevole del suo prodursi e riprodursi.
L’auto-critica alla forma della Darstellung € una critica alla soggetti-
vita che, come vedremo a breve, si accompagna alla consapevolezza

al reale o all'impossibile che insisteva nello spazio precedente» (La vita dei
concetti, pp. 96-97). Come nella proposizione speculativa, anche nel lavoro
speculativo della filosofia ‘interruzione’ e ‘contraccolpo’ mobilizzano il regi-
me della rappresentazione che le scienze dell’intelletto presuppongono, fa-
cendolo incontrare con le contraddizioni che non sono tematizzate, e apren-
do lo spazio per la loro rideterminazione.

575

Cfr. PhG, p. 45; trad. it., p. 47: «Che la forma della proposizione ven-
ga levata non deve accadere soltanto in modo immediato: non cioé per via
del mero contenuto di quest’ultima. Bisogna, invece, che questo movimento
opposto venga espresso: esso non deve costituire solamente quell’ostacolo
interiore, ma questo ritornare a sé del concetto deve anzi essere presenta-
to. Tale movimento, il cui compito € quello che altrove doveva essere svolto
dalla dimostrazione, € il movimento dialettico della proposizione stessa. Sol-
tanto questo movimento ¢ lo speculativo dotato di realta effettiva, e soltanto
la sua enunciazione € presentazione speculativa [speculative Darstellung]».

298



della forma che assume: una critica, detto altrimenti, che non si limi-
ta a presentarsi come tale, muovendo da una certa immagine del rap-
porto tra la scienza e il soggetto, ma riflette sul proprio apparire, per
non riprodurre surrettiziamente i presupposti legati ai procedimenti
che intende superare.

2.2 Noi - chi? La pragmatica testuale nelle lezioni

L’inclusione del destinatario nella strategia espositiva emerge con
particolare chiarezza nelle lezioni sul compendio enciclopedico. L’e-
sperienza cruciale ¢ quella in cui il soggetto diventa consapevole del-
le contraddizioni all’opera nel linguaggio, finanche nelle espressioni
all’apparenza piu semplici: «Quando dico “io”, penso soltanto a me
stesso, con esclusione di tutti gli altri. Ma nel linguaggio si esprime
cosi qualcosa di completamente diverso da cio che si intende: “i0” &
un che di universale»®".

Un caso esemplare ¢ quello della tautologia, che approfondisce la
dinamica fenomenologica aprendola a una dimensione ulteriormente
sistematica. Come noto, essa costituisce nella Fenomenologia il punto
di accesso alla questione della proposizione speculativa (‘Dio & Dio’);
nelle lezioni enciclopediche essa svolge una funzione strutturale, cre-
ando un’esperienza performativa: qualcosa entra in gioco senza esse-
re espresso pienamente dalla forma che pure lo enuncia. L’attenzione
portata su questa impasse diventa parte della dinamica stessa attra-
verso cui un certo contenuto procede a determinarsi.

In questo processo si osserva un uso ricorrente, da parte di Hegel,
di formule come ‘quando diciamo’ o ‘quando dico’, che convocano un
‘noi’ coinvolto in cio che il linguaggio stesso produce, come si vede
nel passaggio da L’identita a La differenza nell’esame delle determi-
nazioni della riflessione. Nella Nachschrift Libelt del 1828 all’altezza
della discussione del §115 dell’Enciclopedia si legge:

L’essenza appare uguale a sé stessa, dunque pura identita: questa
pero € la forma propria dell’intelletto. Tutto cio che e limitato si
riferisce essenzialmente a un altro. Tutto viene cosi isolato ed elevato
alla forma di identita come se fosse qualcosa che sussiste per sé. Se

7 Cfr. VWAL II, p. 522.

299



dico che I’assoluto € identita, cio é del tutto corretto [richtig]; ma non

bisogna con questo annullare la differenza: & proprio questa la critica

rivolta al cosiddetto sistema dell’identita. La ragione non conosce
un’identita astratta, mentre per la filosofia kantiana questa costituisce

il principio supremo. Si dice che l'esperienza prova la proposizione

secondo cui a = a, o, in forma ancora piu solenne, che a non puo

essere insieme a e non-a. Ma se si guarda all’esperienza, non vi &
alcuna proposizione che esprima davvero questa legge del pensiero

a = a. Persino la forma stessa della proposizione & contraddittoria,

poiché richiede di distinguere tra soggetto e predicato. Per mostrare

la verita della seconda legge negativa del pensiero, & sufficiente

concepire un ente qualsiasi: esso € al tempo stesso se stesso e un

altro. Per esempio: Giorgio IV é re d’Inghilterra®”.

L’appello é a un lettore (uditore) che nel suo linguaggio fa espe-
rienza di questo passaggio, ossia dell’impossibilita di considerare la
legge dell’identita senza implicare qualcosa che c’¢ ma non viene
espresso, ossia la differenza. Il destinatario non resta spettatore di
questa inversione, ma fa esperienza diretta di come la legge d’iden-
tita implichi sempre gia la differenza. Come si legge nella Nachschri-
ft Karl Hegel, sembra che tale legge «non possa essere dimostrata,
e che tutti gli uomini la riconoscano, erigendola cosi a fatto [Faktu-
m]»*"8. Eppure, prosegue Hegel, se ci si appella all’esperienza, la leg-
ge d’identita non restituisce che una tautologia. L’identita non & né
puo essere mai qualcosa di astratto, perché si media sempre con de-
terminazioni molteplici - il che costituisce il proprio della forma giu-
dizio, come avevamo visto nel capitolo precedente. Quando si dice
‘il magnetismo ¢’, al posto del predicato «non ci si aspetta di nuovo
la stessa cosa, “magnetismo”, ma un ulteriore sviluppo, che tuttavia
nella sua totalita corrisponde al primo»*". Identita e differenza sono
inseparabili: ognuna include il proprio altro, e si ridetermina nel suo
significato a partire da esso. «L’esperienza mostra quindi che é falso
fare dell’identita la legge della verita per 'essere umano»>®.

7 VWAL II, p. 500.
8 VWAL II, p. 748.
79 Ibidem.
80 Ibidem.

300



In questo modo, il soggetto che abbia deciso di imparare la filoso-
fia e costretto a performare cio che il pensiero produce, non se ne puo
tirare fuori, analogamente a quanto avveniva nella Fenomenologia. In
essa la tautologia mostra il proprio effetto critico non solo nella Pre-
fazione in cui é discussa la proposizione speculativa, ma anche nella
certezza sensibile®®!. Essa, come prima figura dello spirito, pretende
di esprimere identita semplici, essendo un sapere immediato, un sa-
pere dell'immediato (‘io’, ‘questo’, ‘qui”, ‘ora’), ma viene spinta a ri-
conoscere che il proprio linguaggio non coincide con la cosa (res) che
intende (meint). La ragione e che

se voglio venire in aiuto al linguaggio — che ha la natura divina
[gottliche Natur] di invertire immediatamente I'intenzione mentale,
facendola divenire qualcosa d’altro e impedendole cosi di giungere
alla parola —, indicando questo determinato pezzo di carta, ecco allora
che faccio 'esperienza di cio che di fatto € la verita della certezza
sensibile: lo indico come un qui che & un “qui” di altri “qui”, ossia
che ¢, in se stesso, un insieme semplice di molti qui, vale a dire un
universale®®.

Come scrive Hegel, il linguaggio ha una «natura divina [gottl-
iche Natur]»*®, che rovescia immediatamente cio che & piu proprio
(mein): mostra che, anche la forma piu semplice di coscienza, appa-
rentemente immediata, richiede la mediazione attraverso forme uni-
versali di rappresentazione. Il modo in cui la coscienza si rende conto
della propria ignoranza sul funzionamento del conoscere €, in appa-
renza, liberale. Anzitutto, si consente alla forma piu immediata di
coscienza di scegliere un esempio (Beispiel) di una relazione (appa-
rentemente) passiva con una res. Per mostrarle che in realta nella
rappresentazione di un oggetto c’¢ qualcosa di piu in gioco, di cui la
coscienza non € consapevole, si procede poi ponendo una domanda

81 Per l'interpretazione della certezza sensibile che segue, tengo in parti-
colare considerazione I’analisi retorico-stilistica proposta da J.H. Smith, The
Spirit & Its Letter. Traces of Rhetoric in Hegel’s Philosophy of Bildung, Ithaca/
London, Cornell University Press, 1988, p. 187s.

2 PhG, p. 70; trad. it., pp. 78-79.

83 Ibidem.

301



all’apparenza minimale: che cos’é il ‘questo’”**. Domanda apparente-
mente neutra — dato che noi «non dobbiamo riflettere sull’'oggetto
e meditare su che cosa esso potrebbe essere in verita, ma dobbiamo
considerarlo solamente per come la certezza sensibile lo ha in sé»**
-, in realta obbliga la coscienza a esporsi. Come nota John H. Smi-
th®® non si tratta di una richiesta innocente, ma di una vera e propria
ingiunzione: prendere parola e cosi rivelare la contraddizione impli-
cita nella propria posizione, il che mette in moto il processo di ripen-
samento di cio che era non visto.

Qualcosa di analogo € in gioco nella tautologia presentata nelle
lezioni. L’appello al destinatario non ¢ un semplice espediente re-
torico, ma un modo di costringere la soggettivita a venire allo sco-
perto. Non é un intervento esterno: il linguaggio e cio che ci é piu
prossimo, e proprio per questo la sua tematizzazione appare tanto
pit perturbante. Nell’identita tautologica, I’ascoltatore viene ingag-
giato, costretto a fare i conti con cio che il suo linguaggio fa: afferma
la assoluta verita del principio di identita, e con questo si contrad-
dice — dato che l'identita richiede, per poter essere pensata, anche
Pinclusione della differenza. Cosi, afferma 'impossibilita di pensare
la contraddizione, eppure «nel momento stesso in cui la enuncio, io
penso immediatamente la contraddizione [indem ich ihn spreche, so
denke ich ja den Widerspruch unmittelbar]. Né si puo dire che non esi-
sta nulla che contenga contraddizione in sé: quante cose ci sono che
si contraddicono in se stesse»®®’. Le contraddizioni sono ovunque, si
pensi, ad esempio, a cio che il bisogno rappresenta: «quando ho un
bisogno, in me ¢ presente il negativo del sentimento di sé: li sono io
stesso la contraddizione; ogni attivita € contraddizione»**. Ma non
sono viste in quanto tali.

¥t Cfr. PhG, p. 64; trad. it., p. 71.

%5 Ibidem.

%86 Smith, The Spirit & Its Letter, p. 229s.
%7 VWAL II, p. 748.

88 Ibidem.

302



L’ascoltatore & dunque coinvolto in un’esperienza (Erfahrung)™

che, se anche riguarda qualcosa che la soggettivita gia da sempre
compie, proprio per questo non &€ immediata, ma deve essere solleci-
tata, suscitata dal testo per essere vista. E il testo a portare allo sco-
perto cio che normalmente resta implicito — noto, ma proprio per
questo non conosciuto —, rendendoci capaci di vederlo, come quel
‘noi’” implicato nella certezza sensibile che costringe ad assumere una
posizione:
Proprio a tale certezza bisogna dunque domandare: che cos’é il
‘questo” Se noi lo prendiamo nella duplice figura che & propria
del suo essere, cioé come I'adesso e come il qui, la dialettica che il
“questo” ha in sé conterrd una forma atta anche a intenderlo per
com’é. Alla domanda: che cos’é I’“adesso”?, rispondiamo per esempio:
I’“adesso” ¢ la notte. Per sottoporre a esame la verita di tale certezza
sensibile, e sufficiente un semplice esperimento. Noi mettiamo per
iscritto questa verita; una verita non perde nulla se viene messa
per iscritto, e tantomeno se la conserviamo. Se pero adesso, che é
mezzogiorno, noi guardiamo nuovamente alla verita che abbiamo
messo per iscritto, dovremo dire che essa ¢ divenuta stantia®’.

Il ‘noi’ del testo funziona a piu livelli: & I'interlocutore che pone
domande alla certezza sensibile; altrettanto, € colui che sperimen-
ta il destino della certezza sensibile mettendosi nella sua posizione
(invece di rimanervi estraneo) e facendo, dunque, esperienza dell’in-
versione che la attraversa. E I'esperienza della contraddizione - in

. o 501 o o o
un passaggio da diversi ‘segnaposto’”', posizioni del ‘noi’: dalla po-

% Si ricordi la definizione di esperienza (Erfahrung) elaborata nella Feno-
menologia, come processo che si produce sostanzialmente sulla base di una
inversione, una conversio verrebbe da dire in termini retorici: «E si da il no-
me di esperienza appunto a tale movimento, in cui 'immediato, cio che non
€ esperito, vale a dire ’astratto — che appartenga all’essere sensibile oppure
alla semplicita soltanto pensata - si estrania da se stesso, per poi ritornare
a sé da questa estraniazione; e solo a questo punto si presenta cosi nella sua
realta effettiva e nella sua verita, essendo anche proprieta della coscienza»
(PhG, p. 29; trad. it., p. 26).

0 PhG, p. 64; trad. it., p. 71.

1 A questo riguardo si pensi al contributo di R. Bubner in Dialog und Dia-
lektik oder Plato und Hegel, in 1d., Zur Sache der Dialektik, Stuttgart, Reclam,

303



sizione di un lettore disinteressato del testo, a chi fa domande, a chi
da risposte nel testo come certezza sensibile, a chi da ultimo, speri-
mentando la contraddizione, si innalza a un livello ulteriore di con-
sapevolezza.

Lo stesso vale, a mio avviso, per il ‘noi’ convocato nelle lezioni:
dapprima spettatori apparentemente disinteressati, veniamo costret-
ti a prendere parola®*, e a fare esperienza della trasformazione che si
compie nel linguaggio da cui siamo attraversati senza possibilita di
tenersene fuori. Si tratta di un invito a riattivare una messa a distan-
za non verso un qualche aldila del linguaggio — una presunta verita
‘senza veli’ a cui potersi mostrare fedeli — ma in direzione dell’inter-
ruzione della familiarita con cio che ci appare piu vicino e familiare,
quel tessuto quotidiano di relazioni in cui la nostra soggettivita viene
determinata per cio che &, rivelando cio che in esso non torna.

Questo mostra, in secondo luogo, che 'esperienza della contraddi-
zione non € accessoria rispetto al procedimento della scienza, né uno
strumento meramente retorico®” utile all’insegnamento. Nell’Enci-

1980, p. 133, in cui lo studioso mostra il funzionamento in Hegel di una fin-
zione letteraria che ingaggia il lettore in un dialogo.

2 A proposito della forma di costrizione all’opera nell’esame della cer-
tezza sensibile, convocata per rispondere a delle domande, Warminski no-
ta: «pochi commentatori hanno mancato di notare I'arbitrarieta, 'ingiusti-
zia, anzi la prepotenza cui la certezza sensibile viene sottoposta da parte
del “noi”. [...] Questa sconvenienza [...] risulta piuttosto penosa per chi si
aspetti la serieta, il dolore, la pazienza e la fatica del negativo» (Reading for
Example, p. 90).

5% J.H. Smith mostra in modo convincente come dialettica (che tradizional-
mente si occuperebbe delle res nudae) e retorica (che rivestirebbe i pensieri
di un ornamento) non siano separabili, in Hegel, come potrebbe sembrare.
L’argomentazione dell’interprete si appoggia anche a un’analisi dei manua-
li che influenzarono la formazione di Hegel: da Melanchton ed Ernesti, al
Compendium di latino di Immanuel Scheller, fino a Balthasar Haug, suo in-
segnante di latino, per il quale «I’elocutio non era un’aggiunta superflua a
un discorso altrimenti corretto, ma la condizione stessa di ogni espressione
adeguata» (p. 182). L’immagine della veste (Kleid) ricorre anche nella sezio-
ne Religione della Fenomenologia, laddove la rappresentazione € tematizza-
ta nei termini di «figura [Gestalt]» e «veste [Kleid]» (PhG, p. 365; trad. it.,

304



clopedia proprio in questa esperienza, quella della contraddizione, si
da il passaggio da L’identitd a La differenza come determinazioni del-
la riflessione. A differenza di cio che avviene nella Scienza della lo-
gica, in cui il passaggio si basa sulla dimostrazione del modo in cui
I'identita & un’identita concreta, e questa concretezza é costituita dal-
le strutture della riflessione (Riflessione che pone, Riflessione esterna,
Riflessione determinante), nell’ Enciclopedia il passaggio a y. Il fonda-
mento (Grund) si fonda sull’esperienza della contraddizione — ossia,
su qualcosa che il testo performa nella tautologia e mostra nella for-
ma dell’identita. Cio va verosimilmente insieme ad altre differenze
del testo enciclopedico, in cui non compare una sezione specifica-
mente dedicata alla contraddizione®*. Che I’assenza di una sezione
dedicata esclusivamente alla contraddizione non segnali I'impossi-
bilita di comunicare lo speculativo a lezione (questione che avreb-
be senso, al piu, al Ginnasio), ma indichi piuttosto la sua pervasivita

p- 447). Se si mantiene ’analogia con l'atto del vestire un corpo, si potrebbe
intendere l’elocutio come condizione di visibilita del pensiero, nei termini
di una vestizione: come nel Cristo velato scolpito da Giuseppe Sanmartino,
esposto nella Cappella Sansevero a Napoli, dove il velo che copre intera-
mente la figura non ne occulta la vista, ma al contrario rende palpabile la
presenza del corpo, fino a esibirne la fisionomia e i segni della crocifissione.

% A ben guardare, la contraddizione compare nel testo esplicitamente so-

lo come principio di contraddizione, sotto la voce a. Identita, nella forma di
cio che la logica formale esclude per definizione (la contraddizione, appun-
to). Proprio questo implica che 'unica apparizione possibile della contrad-
dizione sia, di fatto, in quanto messa fuori gioco. Con la necessaria cautela,
mi sento di condividere I'interpretazione di L. Illetterati: I’assenza, nell’En-
ciclopedia, di una sezione specifica dedicata alla contraddizione non segna-
la una sua marginalita o sottodeterminazione, ma piuttosto il suo divenire
pervasivo, al modo di una vera e propria funzione operativa lungo I'intero
testo. Sul concetto di contraddizione, si rimanda a L. Illetterati, Limit and
Contradiction in Hegel, in Contradictions: Logic, History, Actuality, a cura di
E. Ficara, Berlin/Boston, De Gruyter, 2014, pp. 127-152. E. Berti, La critica di
Hegel al principio di non contraddizione, «Filosofia», 31, 1980, pp. 629-654. F.
Chiereghin, Incontradditorieta e contraddizione in Hegel, in Atti del convegno
di Padova (maggio 1980), 1981, pp. 257-270.

305



strutturale — non piu legata alla singola determinazione che pareva
estrometterla — ¢ la direzione di lettura che qui si apre.

3. L’apparire della scienza e la trasformazione della sogget-
tivita
La strategia all’opera nell’Enciclopedia riguarda contestualmen-
te Papparire della scienza, il suo organizzarsi come sapere, e cio che
viene richiesto al soggetto che vi si dedica. L’ingaggio attivo e lo svi-
luppo metodologico del sapere procedono insieme. Circa il legame
tra I'esposizione auto-critica della filosofia, che sa il suo historisch, e
si impegna nella sua elevazione, e la formazione del soggetto, ¢ pos-
sibile distinguere quattro momenti ‘strategici’**: i) I'Introduzione e il
Concetto preliminare, ii) la sua presentazione rispetto alla scienza, iii)
la presentazione della scienza al suo compimento, iv) il ritorno sulla
scienza alla luce dell’esposizione sistematica enciclopedica compen-
diosa.
i) Introduzione e Concetto preliminare. Essi non offrono sol-
tanto informazioni provvisorie sugli oggetti e sul metodo
della filosofia, ma contribuiscono a liberare da presupposti
che ostacolano ’accesso alla scienza. Nella presentazione e
decostruzione di alcuni presupposti — ossia assicurazioni ar-
bitrarie®*® che sembrano dover valere in quanto date®” - la fi-

% Per le dinamiche esaminate in questi momenti, sono debitrice alla let-

tura che H.-F. Fulda avanza in Pre-concetto e concetto della filosofia in Hegel,
in La logica e la metafisica di Hegel, a cura di A. Nuzzo, Roma, NIS, 1993,
pPp- 69-88.

% Cfr. Enz, §78.

597

Nell’Enciclopedia di Heidelberg, Hegel enumera quattro presupposti: 1)
la validita fissa di determinazioni dell’intelletto, che sono limitate ed op-
poste; 2) un substrato rappresentativo che dovrebbe valere da criterio per
I'eventuale conformita ad esso di quelle determinazioni di pensiero; 3) il
conoscere come mero rapportare tali predicati fissi ad un substrato; 4) 'op-
posizione del soggetto conoscente e dell’oggetto che ad esso non puo in tal
modo venir ricongiunto, e che resta percio a sua volta qualcosa di per sé fis-
SO € vero.

306



598

599

600

601

602

losofia viene presentata tanto in un senso soggettivo, quanto
in un senso oggettivo, in modo non troppo dissimile da Kant,
che distingueva tra una dimensione produttiva del filosofare e
quella, non esauribile in quest’ultima, di un’idea che non puo
mai essere data in concreto. Sin da subito, nell’Introduzione, il
soggetto si confronta con un compito arduo, per come emerge
nelle informazioni preliminari che gli vengono fornite: gli si
chiede di abbandonare, per esempio, I'immagine del pensiero
come attivita meramente soggettiva e si afferma contestual-
mente che le esperienze piu alte della liberta, dello spirito, di
Dio, hanno la loro radice proprio nel pensiero®®; o si dice che
qui il pensiero assume se stesso ad oggetto®”, e che l'inizio
della filosofia é nel libero atto del pensiero di porsi la dove esso
é per sé, dandosi e producendo a se stesso il proprio ogget-
to®”. Analoghe tensioni — che sembrano adombrare una sorta
di idealismo soggettivo — attraversano le pagine in cui si nega
che l'esperienza possa costituire metro esterno della verita,
salvo poi richiamarla come pietra di paragone®. E difficolta
simili emergono dal lato opposto, la dove la filosofia € presen-
tata come una dimensione oggettiva distinta dalla soggettivita
finita. Su questo versante si usano indistintamente espressioni
come ‘idea’, ‘assoluto’, e ‘oggettivo’.

Ora, non si tratta di denunciare la difficile compatibilita delle
immagini proposte da Hegel — quando non aperta contrad-
dittorieta®® —, ma di coglierne l'intento strategico. Se, nell’In-
troduzione, la disinvoltura con cui Hegel tratta i presupposti

Cfr. Enz, § 8 A.
Cfr. Enz, § 11.
Cfr. Enz, § 17.
Cfr. Enz, § 6.

H.-F. Fulda parla esplicitamente di ‘contraddizioni’ quando ricostruisce

il testo hegeliano. Cfr. Id., Pre-concetto e concetto della filosofia in Hegel, p.
78. A mio avviso il contributo di Fulda non distingue pero precisamente cio
che avviene nell’Introduzione e cio che € in gioco invece nel Concetto preli-
minare.

307



anti-speculativi implica che il soggetto non possa ancora for-
marsi un’immagine univoca della filosofia, nel Concetto prelim-
inare € in gioco qualcosa di diverso. Non si mira tanto a dare
un’immagine univoca di cosa sia la filosofia speculativa, bensi
a predisporre istanze che strategicamente operano in due di-
rezioni inseparabili. Da una parte, nel Concetto preliminare la
scienza comincia a formulare progressivamente I’ historisch,
che é compito del sistema giustificare e superare come proprio
apparire — si pensi ai paragrafi finali in cui vengono presentati
i momenti del logico-reale (metodologicamente, il momento
intellettuale-astratto, quello negativo-razionale, quello positi-
vo-razionale), e viene avanzata la divisione come rappresen-
tazione del corso della scienza, che quest’ultima, come abbia-
mo visto nel capitolo terzo, riprende in sé e riarticola. Nel farlo
pero, d’altra parte, la scienza coinvolge il soggetto®®”, costrin-

3 Non credo si tratti di due imprese distinte, come sembra invece sugge-

rire Nuzzo (Ead., Das Problem eines “Vorbegriffs” in Hegels spekulativer Lo-
gik). Concordo con Nuzzo nel riconoscere che nel Concetto preliminare sia in
questione I’apparire della scienza, ma ritengo che tale apparire sia inscindi-
bile dalla produzione discorsiva del soggetto. Sin dall’inizio del testo, la ge-
nesi che prende forma riguarda insieme il pensiero e il soggetto filosofante:
la formazione del secondo nella misura in cui il primo & 'oggetto centrale e
I'unico fine. Seguendo un prezioso suggerimento di Illetterati — che indaga
una problematica, a mio avviso, simile in didattica della filosofia — credo si
possa parlare, entro certi limiti, di effetti collaterali del discorso filosofico,
intendendo con cio che la costituzione della soggettivita non ¢é lo scopo pre-
supposto della filosofia, come se essa avesse come fine primo la produzione
di determinati effetti (sulle soggettivita e sul mondo) e potesse stabilire la
propria definizione, la determinazione di sé, sul rovescio dell’emancipazio-
ne delle soggettivita e la trasformazione delle scissioni che le fanno essere
cio che sono. A differenza pero di cio che comunemente si intende con ef-
fetti collaterali (effetti che accompagnano ’assunzione di una sostanza nel-
le dosi prescritte, previsti ma non necessariamente realizzati), nella filosofia
hegeliana tali effetti non restano esterni al discorso né sono accessori. La lo-
ro discussione — critica e in continua riformulazione, in modo da non reite-
rare le implicazioni insite nel punto di partenza della scienza in relazione al
soggetto — € inclusa nel processo stesso attraverso cui la filosofia si espone

308



gendolo a rielaborare i propri presupposti, in un lavoro che
non lo lascia inalterato. Cosi, 'apparire iniziale della scienza
é insieme figura storica (historisch) e figura formativa: riflette
il modo in cui il sapere puo manifestarsi al conoscere finito e,
in questa manifestazione parziale e ancora, necessariamente,
distorta, mette gia in gioco la realta della scienza. Detto di-
versamente: nella strategia in cui articola preliminarmente il
suo punto di vista, come esigenza per la propria scientificita, la
scienza non lascia ininterrogato il modo in cui appare e coin-
volge il conoscere finito. In questa sua prima manifestazione
affiora gia una prima presentazione del rapporto che la scienza
istituisce con la soggettivita, un rapporto che e strutturale alla
scienza, ma che, proprio per il luogo sistematico in cui si trova,
é in forma ancora incompleta, unilaterale e aperta struttural-
mente al fraintendimento.

ii) Il Concetto preliminare della logica rispetto alla scienza. Qui
Pesposizione compie un passo ulteriore rispetto alle immagi-
ni della scienza proposte nell’Introduzione, in direzione di una
loro correzione che sara compito della scienza articolare. Men-
zionando un’antica credenza®, il testo afferma che si tocca lo
stesso punto della scienza se si sostiene che nella riflessione
viene alla luce la vera essenza, e che tale natura ¢ allo stes-
so modo creazione dello spirito di ciascuno®®, produzione del
pensiero che € una sua attivita. Si delinea cosi un nesso prov-
visorio tra oggettivo e soggettivo. Le diverse posizioni del pen-
siero rispetto all’oggettivita non servono ancora a fornire un
assetto stabile, ma a fornire alcuni argomenti contro i presup-
posti di un conoscere filosofico non scientifico e soggettivisti-
co. Alla fine del percorso che tracciamo, la logica appare, pero,
in modo nuovo: non solo come prodotto soggettivo, ma come

come scienza e come sapere che puo essere appreso e insegnato, sebbene in
forma del tutto peculiare, ossia non come scopo presupposto, come si vedra
pit nel dettaglio nel prossimo capitolo.

¢4 Cfr. Enz, §21 A.
65 Cfr. Enz, §23.

309



accadere oggettivo. Questo nuovo modo, ancora preliminare,
di considerare la filosofia, &€ funzionale a liberare il pensiero
filosofico da ogni particolarismo: dal lato soggettivo esso deve
essere puramente presso-di-sé, mentre dal lato oggettivo deve
essere solo nella cosa stessa e nelle sue determinazioni®®.

iiif) La presentazione della logica. Nella logica, il pensiero del
soggetto finito & condotto a sperimentare la nullita dei pro-
pri presupposti conoscitivi, che si dimostrano non adeguati al
concetto di filosofia che si sta articolando. Questa prova con-
duce, alla fine della logica, ad un primo concetto speculativo
di scienza. In esso si consuma la sua separazione dal soggetto
finito: il concetto della filosofia si costituisce come eccedente
rispetto al modo in cui essa appariva al singolo®”.

3.1 A parte objecti

Dal lato della scienza, la correzione dei preconcetti continua nel-
la filosofia dello spirito. Qui diventa evidente che, anche al di 1a della
contingenza del soggetto filosofante, al concetto della scienza filoso-
fica appartiene il carattere del conoscere soggettivo, ma in un senso
determinato: la scienza € fine in se stessa. In tal modo viene ripreso,
in forma filosofica, cio che era stato solo affermato in via prelimina-
re alla fine dell’Introduzione: il fatto che I'unico scopo, I'unica attivi-
ta e meta della scienza ¢ giungere al concetto del proprio concetto®®.
Ma qui, cio che in quel contesto era solo posto in forma anticipato-
ria, viene ora mostrato e al tempo stesso superato, rideterminato: il
concetto della scienza ¢ stato liberato dai presupposti di un soggetto
che si appresta a filosofare, e ricostruito nella forma del finalismo e
dell’attivita spirituale, di cui il soggetto finito non disponeva.

Si assiste cosi a una vera e propria dimostrazione retrospettiva
- che, come nel caso della divisione del materiale logico, esamina-
ta nel capitolo terzo, € tanto una ripresa quanto una correzione del-

8% Cfr. Enz, §23 A.
7 Cfr. Enz, §17.
%8 Cfr. Ibidem.

310



la cornice entro cui la questione era stata presentata in via prelimi-
nare — di cio che era stato presentato all’inizio. Poiché il logico, che
nel suo automovimento ha percorso I'intero sviluppo sistematico, si
é dimostrato risultato della scienza come lo spirituale®®, esso € libe-
ro. La forma dell’avanzamento necessario si rivela allora, tanto per
la scienza quanto per il soggetto filosofante, come un modo in cui la
scienza si & manifestata. Cosi trova conferma, a un livello piu alto,
quanto affermato al §18: I'idea si dimostra il pensiero assolutamen-
te identico con sé, che da a sé il suo oggetto senza presupporlo come
dato altrove.

Lo sviluppo del concetto speculativo della filosofia, tuttavia, non
si esaurisce qui. Il punto piu alto — e piu problematico - si incontra
nei sillogismi finali che chiudono I’Enciclopedia (1817 e 1830°'°). Ne-
gli ultimi paragrafi della sezione Filosofia, Hegel presenta tre espo-

9 Cfr. Enz, §574.

10 Come commentario ai tre sillogismi finali dell’Enciclopedia si rinvia,

in primo luogo, a W. Jaeschke, Die Philosophie (§§ 572-577), in Hegels
,Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften’ (1830), pp. 466-501; L.
Cortella, La forma compiuta del sapere. Un commento ai tre sillogismi della
filosofia, in Morale, etica, religione tra filosofia classica tedesca e pensiero
contemporaneo, pp. 597-614; T.F. Geraets, Le trois lectures philosophique
de I’Encyclopédie ou la réalisation du concept de la philosophie chez Hegel,
«Hegel-Studien», X, 1975, pp. 231-254; 1d., Lo spirito assoluto come apertura
del sistema hegeliano, Napoli, Bibliopolis, 1985. Per linterpretazione
dei tre sillogismi come una riarticolazione dell’ordine di esposizione
dell’Enciclopedia, si veda H.-F. Fulda, Das Problem einer Einleitung in Hegels
Wissenschaft der Logik, Frankfurt a.M., Vittorio Klostermann, 1965, pp.284-
296. Per una lettura che insiste sui sillogismi come forme differenziate della
relazione fra le tre forme dell’ldea, si vedano L. Bignami, Concetto e compito
della filosofia in Hegel, Trento, Verifiche, 1990, pp. 166-191; il capitolo 5 di
S. Fuselli, Forme del sillogismo e modelli della razionalita in Hegel, Trento,
Verifiche, 2000. Anche L.B. Puntel in Darstellung, Methode und Struktur:
Untersuchungen zur Einheit der systematischen Philosophie, Hamburg,
Meiner, 1981, legge i sillogismi come la presentazione di diverse modalita
di esposizione del sistema, ma non limitato alla sola forma enciclopedica,
bensi comprensivo anche della Fenomenologia e di una Elementarstruktur a
partire da cui I'intero sistema risulterebbe intelligibile.

311



sizioni del sapere filosofico: le prime due ancora apparenti, la terza
come esposizione veritiera e completa. Se & vero, come ha sostenuto
Peperzak, che «forse il concentrarsi sul problema di come i sillogi-
smi degli ultimi tre paragrafi siano sussumibili sotto le diverse figure
dei sillogismi formali, non ¢ del tutto conforme all’intenzione di He-
gel»®"!, un attraversamento sintetico di essi rimane tuttavia cruciale
per esaminare I’esposizione del sapere.

Il primo sillogismo ha come base la logicita (o il logico, das Logi-
sche), come termine medio la natura e come conclusione lo spirito. La
natura, in quanto termine medio, congiunge lo spirito con la logicita.
Proprio perché termine medio di un sillogismo, la natura non possie-
de il carattere di totale esteriorita, né i tre elementi presenti nel sil-
logismo si comportano come indifferenti I'uno all’altro. Al contrario,
essi si rimandano vicendevolmente, dal momento che «la natura, che
sta tra lo spirito e la sua essenza [la logicita], non si scinde in estremi
di astrazione finita, né si separa da essi facendosi alcunché d’indipen-
dente, che congiunge gli altri soltanto come un altro»*'2

Questo primo sillogismo determina la prima manifestazione della
scienza come razionale, e dunque come momento costitutivo di una
filosofia della ragione che sa se stessa: il pensiero a sé identico ¢ un
pensiero non piu solo soggettivo nel senso dell’attivita di pensieri
propria arbitrariamente dello spirito finito. Il risultato & duplice. Da
una parte, viene scalzata I'obiezione (lasciata aperta nell’Introduzio-
ne) che la filosofia sia un idealismo soggettivo mascherato. Dall’altra,
diventa impossibile leggerla come un semplice monismo naturali-
stico (simile a Spinoza). Il pensiero non piu solo soggettivo si da nel
concetto stesso della filosofia, non in un oggetto distinto, come se la
filosofia si desse in un rapporto, estrinseco, a un soggetto conoscen-

11 AT. Peperzak, Autoconoscenza dell’assoluto. Lineamenti della filosofia

dello spirito hegeliana, Napoli, Bibliopolis, 1988, p. 158. Per una discussio-
ne della differenza tra i primi due sillogismi e il terzo, si veda in particolare
pp-131-196.

2 Eng, §575; trad. it., p. 565.

312



te. In questo modo si dissolve la separazione che gravava sul primo
concetto della scienza®”.

Tuttavia, il fatto che si sia «nell’idea»®**, non significa che la for-
ma espositiva sia gia pienamente adeguata. Proprio perché la natura
é termine medio di questo primo sillogismo, «la mediazione del con-
cetto ha la forma estrinseca del trapasso, e la scienza quella dell’an-
damento necessario, cosicché la liberta del concetto € posta soltanto
nell’uno degli estremi come il suo congiungersi con se stesso»**. Nel
primo sillogismo assistiamo, dunque, a un passaggio che avviene da-
vanti ai nostri occhi: la logicita diventa natura, e questa trapassa nel-
lo spirito. La liberta si manifesta propriamente nell’estremo in cui il
sillogismo si conclude, cioé nello spirito che ritorna in sé dalla logici-
ta. Si tratta pero di un movimento che — come ha osservato Cortella
- «assume i tratti della necessitd, di un trapasso cieco e coatto, quello
tipico dei processi naturali»®.

Il secondo sillogismo affronta ulteriori presupposti, ancora in so-
speso, del conoscere soggettivo finito. Il termine medio ¢ lo spirito,
che unisce natura e logicita. Qui é gia presente, scrive Hegel, «il pun-
to di vista dello spirito»®". E proprio il punto di vista segna la diffe-
renza decisiva con il sillogismo precedente. Non ¢ piu la prospetti-
va esterna di chi osserva il trapassare delle parti del sistema nel loro
esporsi e culminare nello spirito, ma quella di un soggetto che, «ri-
flettendo su se stesso, scopre la radice naturale da cui proviene per
poi pervenire alla propria ultima essenza logica»®'.

Il movimento non é piu un trapasso passivo, ma un’attivita auto-
noma, che si determina da sé: € liberta, e anzi «la via per produrla»®?.
Il nome di questa attivita e riflessione. Essa conduce la natura al suo
fondamento logico lungo un percorso in cui lo spirito si approfondi-

614

013 Cfr. Enz, §17.
14 Jbidem.

5 Jbidem.

616 Cortella, La forma compiuta del sapere, p. 605.
7 Eng, §576; trad. it., p. 565.

618 Ibidem.

%1 Ibidem.

313



sce e si scopre. La liberta, ora, non é piu soltanto per uno degli estre-
mi (lo spirito, nel primo sillogismo), ma si estende all’intero sillogi-
smo. Attraverso questa riflessione spirituale nell’idea, il conoscere
soggettivo che la filosofia aveva sinora posto in modo indetermina-
to viene determinato come razionale, e diventa momento costitutivo
di quel pensiero non piu soltanto soggettivo con cui I'idea assoluta
si identificava al termine dell’esposizione del concetto della filosofia.

Se anche i presupposti soggettivistici che avevano trovato spazio
nell’Introduzione e nel Concetto preliminare vengono qui legittimati, e
relativizzati, all’interno del processo dello spirito, é tuttavia evidente
che anche il secondo sillogismo presenta un limite. Qui, scrive He-
gel, «la scienza appare come un conoscere soggettivo»*?. Non si tratta
ancora dell’autoconoscenza dell’assoluto, liberata da ogni apparenza.

Al terzo sillogismo spetta, allora, il compito di chiarire retrospet-
tivamente il senso di quanto affermato nell’ Introduzione: il fatto che,
con il mostrarsi dell’idea come pensiero assolutamente identico con
sé, questo pensiero si mostrava anche come attivita di essere per sé,
di opporsi a sé e di essere presso di sé in questo suo altro®*.

Come base del sillogismo si fa avanti lo spirito, che nel sillogismo
precedente era il medio — una mossa coerente con la logica del secon-
do sillogismo, in cui il termine medio del primo sillogismo (la natu-
ra) diventa a sua volta punto di partenza. L’attivita soggettiva dell’i-
dea ha ora come termine la natura, definita perd come «l’estremo
universale, in quanto processo dell’idea che é in sé ed oggettivamen-
te»®. La natura €, dunque, solo I’altro lato dell’idea, quello oggettivo,
e il sillogismo si configura come il passaggio dal lato soggettivo-co-
noscitivo dell’idea (spirito) al lato oggettivo-reale (natura). Entrambi
questi momenti non sono piu semplicemente elementi, perché cor-
rispondono invece ai sillogismi precedenti. Il processo é il passaggio
in cui lattivita soggettivo-riflessiva dello spirito viene risolta nella

20 Ibidem.
¢ Cfr. Enz, §18.
22 Eng, §577; trad. it., p. 566.

314



processualita del reale, ed esso € «l’autogiudizio dell’idea nelle due
apparenze (§§575-6)»%.

In questo terzo sillogismo — in cui, come nota Cortella, scompare
il termine logicita sostituito dalla «ragione che sa sé stessa»** per fa-
re da medio tra spirito e natura - il compito ¢ precisamente quello di
mostrare, retrospettivamente, come le due apparizioni della scienza
siano da intendere al modo di manifestazioni della ragione che sa se
stessa. La soggettivita che si sa come riflessione non e piu conoscen-
za finita, ma realta, ed é tale come autoriflessivita. La ragione che sa
se stessa si sviluppa cosi attraverso i due processi gia determinati dai
sillogismi precedenti: (i) passa dalla logica allo spirito attraverso la
natura; (ii) si riflette, come conoscenza di sé, dalla natura alla logicita.
In questo sillogismo di sillogismi, le «apparenze»® diventano «sue
manifestazioni»®®* (della filosofia), e cio che appariva presupposto si
ricongiunge alla ragione come processo unitario. Questo ¢ il sillogi-
smo vero, non piu apparente®?.

A questo punto due osservazioni sono decisive. In primo luogo,
per Hegel, il solo sillogismo verace ¢ il terzo, come sillogismo di sillo-
gismi. I primi due restano apparenze, che solo dalla prospettiva finale
del terzo sillogismo possono essere considerate manifestazioni della

623 Ibidem.
824 Ibidem.
%5 Tbidem.
2% Tbidem.

627 Per un’interpretazione del terzo sillogismo come momento che racco-

glie in sé le prospettive dei primi due, conservandole come superate e co-
me lati parziali del proprio apparire, si veda R. Bodei, La civetta e la talpa.
Sistema ed epoca in Hegel, Bologna, Il Mulino, 2021, pp. 309-317, dove si of-
fre anche un’analisi complessiva e approfondita delle relazioni tra i tre sil-
logismi. Una direzione in parte analoga, ma sottolineando la loro portata
non solo formale bensi anche contenutistica, € percorsa da A. Nuzzo, Hegels
Auffassung der Philosophie als System und die drei Schliisse der Enzyklopdd-
ie, in Hegels enzyklopddisches System der Philosophie, a cura di B. Tuschling,
U. Vogel, Stuttgart, frommann-holzboog, 2004, pp. 459-480, che insiste sul
fatto che solo il terzo sillogismo ¢ in grado di conferire alla filosofia la sua
conclusivita sistematica.

315



verita. In secondo luogo, vi € perd una corrispondenza evidente tra la
forma che si da I'esposizione dell’Enciclopedia e il primo sillogismo
(logicita — natura — spirito), ossia uno di quelli apparenti, non anco-
ra I'idea della filosofia in quanto tale. Di questa non esiste un’espo-
sizione hegeliana compiuta, né nelle opere a stampa né nelle lezio-
ni®®. Non pare plausibile attribuire cio a un mero motivo contingente
- una mancanza di tempo o di completamento — ma a una ragione
strutturale, legata alla natura stessa della filosofia. Il fatto che Hegel
non abbia dato questa forma al sistema — nella sua figura enciclope-
dica né altrove - dipende, a mio avviso, da una impossibilita di con-
cetto: il sistema, per Hegel, non é mai una deduzione lineare da un
principio dato una volta per tutte. Lo sguardo sulla totalita diventa
possibile solo alla fine. Come gia nella Scienza della logica a proposi-
to del metodo, € proprio questa verita del sistema, espressa nell’Enci-
clopedia come sillogismo di sillogismi, che impedisce tanto (i) un’e-
sposizione verace gia dall’inizio condotta dalla prospettiva della fine,
quanto (ii) una riscrittura complessiva che si sostituisca retroattiva-
mente al percorso sviluppato, standole semplicemente accanto. Una
tale riscrittura non sarebbe per Hegel una correzione dell’esposizio-
ne del sistema, ma una sua falsificazione: come se la verita non fosse
precisamente quel procedere, critico della propria forma, attraverso
mediazioni e nuove immediatezze®®.

628 Per quanto riguarda le corrispondenze individuate nella critica, alcuni

interpreti hanno riconosciuto nel primo sillogismo un riferimento all’Enci-
clopedia e nel secondo un richiamo alla Fenomenologia. E il caso, ad esem-
pio, di M. Theunissen, Hegels Lehre vom absoluten Geist als theologisch-po-
litischer Traktat, Berlin, De Gruyter, 1970, e di L. Cortella, il quale vede un
parallelo tra il passaggio dalla naturalita all’essenza logica e il percorso fe-
nomenologico della coscienza «dalla sua prima manifestazione naturalisti-
ca (la “coscienza naturale”) fino alla piena consapevolezza di sé come sape-
re assoluto» (La forma compiuta del sapere, p. 607). A differenza di Cortella,
pero, Theunissen sostiene che una realizzazione possibile del terzo sillogi-
smo andrebbe rintracciata nelle Lezioni sulla filosofia della religione.

9 In questo senso, ’analogia con la conclusione della Scienza della logi-

ca nella parte dedicata al metodo arriva a riguardare, a mio avviso, anche
I'esigenza di una riscrittura dell’organizzazione complessiva del materiale.

316



Quanto finora delineato tocca il cuore stesso della determinazione
del pensiero dialettico, facendo emergere come esso si configuri, per
certi versi, come una sorta di estensione di sé. Nel movimento dialet-
tico, infatti, la verita di una determinazione consiste nel mostrarle la
sua non indipendenza: nel rimando necessario al suo altro, proprio in
questa contraddizione, essa acquista la sua effettiva determinatezza.
Il punto decisivo € che questa verita, superiore alla falsita unilaterale
dei due lati presi isolatamente, non si limita a stabilizzarsi nel corso
della Darstellung della scienza. Essa, piuttosto, rinvia oltre sé, verso
nuove determinazioni capaci di articolare quella stessa contraddizio-
ne in una forma piu giustificata.

Una simile dinamica ¢ all’opera tanto nella logica quanto nell’in-
tera Enciclopedia, e si rivela in maniera particolarmente evidente
quando si tratta di comprendere che cosa significhi per la logica es-
sere «la scienza prima e ultima [die erste und letzte Wissenschaft]»**.
La questione ¢ cruciale perché mostra come una verita, proprio in
quanto in un certo senso compiuta, non si chiuda su sé stessa ma si
apra ad altre articolazioni della propria contraddizione. Queste nuo-
ve articolazioni non intervengono soltanto sulla falsita (per esempio,
I'unilateralita di pensare I’essere umano solo come libero o solo come
necessitato), ma rimettono in qualche modo gioco anche il suo stesso
essere vera. In questo senso, I’Enciclopedia & un testo che, nella pro-
pria esecuzione, istituisce la possibilita di chiedere che cosa signifi-
ca conservare una verita e come pensare la sua apertura a una ride-
scrizione, in un movimento discorsivo che tenga insieme 'autorita di
una verita gia raggiunta e, al tempo stesso, le sue estensioni e corre-
zioni. In breve: quali forme ha la verita? Una simile possibilita dipen-

Come la chiusura della Logica ritorna sulla questione della divisione, ride-
terminandone il significato, nel metodo, cosi i sillogismi finali sembrano ri-
prendere e riflettere su cio che era la sua divisione (Einteilung) introduttiva.
Quest’ultima — che «non puo essere compresa se non mediante 1'idea» (Enz,
§18; trad. it., p. 26) — presenta infatti la logica come «la scienza dell’ldea in sé
e per sé», la filosofia della natura come «la scienza dell’Idea nel suo alienarsi
da sé», e la filosofia dello spirito come «la scienza dell’Idea, che dal suo alie-
namento ritorna in sé» (Enz, §18; trad. it., pp. 26-27).

©0 VWAL II, p. 445; p. 516.

317



de dal carattere dell’esecuzione speculativa, che da un lato richiede
una lettura spontanea, naturale nel senso di non ancora pienamente
consapevole della propria posizione (unbefangen), e dall’altro si sot-
topone essa stessa a una ri-azione della propria narrazione, alla luce
dell’avanzamento nell’auto-critica della forma che assume il suo pro-
cedere scientifico®.

Per quanto riguarda I'inclusione attiva della soggettivita nel pro-
cesso espositivo della scienza, si osserva dunque che 'aspetto espo-
sitivo del testo implica strutturalmente I’attivita del soggetto. In ter-
mini narratologici, riprendendo Hayden White, si puo dire che il
discorso ha una «duplice natura»®®, che ¢ «al tempo stesso interpre-

61 Questa osservazione puo risultare feconda nel contesto della discussio-
ne sui sillogismi finali dell’Enciclopedia, in particolare per la questione se
essi aggiungano effettivamente qualcosa alla scienza in quanto tale. Il di-
battito appare infatti diviso tra chi sostiene che i sillogismi non introduca-
no nuovo contenuto e spiega cosi la loro soppressione nell’edizione del 1827
(cosi ad esempio A. Peperzak: «Come si potrebbe spiegare che egli abbia
semplicemente tralasciato gli ultimi tre paragrafi, se questi aggiungono an-
cora qualcosa di essenziale? [...] Essi non possono offrire nulla di radical-
mente nuovo, ma solo una spiegazione ulteriore in rapporto a quanto € stato
gia raggiunto», Autoconoscenza dell’assoluto, p. 147), e chi invece li conside-
ra decisivi per comprendere quale sia la forma compiuta del sapere filosofi-
co in Hegel (tra gli altri, A. Nuzzo, R. Bodei, L. Cortella). A mio avviso, nel
testo rimane aperta la possibilita di una ridescrizione del processo, come ve-
rita di un processo che si € gia compiuto in una determinata forma, e cio in-
dica una necessita intrinseca della scienza stessa. Questo non solo conferma
il fatto che lo speculativo € operativo nel testo, che funziona quando il pro-
cesso discorsivo in cui emerge viene preso alla lettera, ma offre un elemento
ulteriore della rilevanza dei sillogismi finali.

632

H. White, Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism, Baltimo-
re, Johns Hopkins University Press, 1978, p. 4. White indaga anche il modo
compositivo hegeliano (e poi marxiano), descrivendolo nei seguenti termi-
ni: «La trama archetipica della formazione discorsiva sembra richiedere che
I'“i0” narrativo del discorso passi da una caratterizzazione metaforica ori-
ginaria di un dominio d’esperienza, attraverso decostruzioni metonimiche
dei suoi elementi, fino a sineddochi delle relazioni tra i suoi attributi super-
ficiali e la sua presunta essenza, per giungere infine a una rappresentazione

318



tativo e pre-interpretativo; esso riguarda sempre tanto la natura stes-
sa dell’interpretazione quanto 'oggetto che costituisce 'occasione
manifesta della sua elaborazione»®. Se la scienza si da come siste-
ma, e il sistema si presenta come un testo, la sua articolazione funzio-
na attraverso determinate regole di formazione come discorso, come
«genere di scrittura»®* le cui dinamiche tradizionalmente sono state
formalizzate nella forma retorica della elocutio® — i cui quattro tro-
pi fondamentali (metafora, metonimia, sineddoche e ironia) possono
essere rintracciati anche nel testo hegeliano, a patto di intenderli in
movimento, ossia come processi che hanno effetti trasformativi per-
ché si presentano a piu altezze del testo e, nel corso del suo svolgi-
mento, vengono continuamente ripresi e reinterpretati®*.

Cosi, aspetto spaziale del trasferimento insito nella metonimia si
riconosce nel succedersi delle determinazioni del pensiero per come
compaiono anzitutto nella loro Darstellung lineare; la relazione pars
pro toto, che definisce la sineddoche, si coglie nella funzione di ‘mo-
mento’ del tutto, funzione in cui le determinazioni si scoprono quan-
do la scienza procede alla propria auto-critica e auto-interpretazio-
ne; la negativita che si esprime come inversio permette al significato
di una certa determinazione, in un determinato punto sistematico, di

di tutti i contrasti o opposizioni che si possano legittimamente riconoscere
nelle totalita identificate nella terza fase della rappresentazione discorsiva»
(p. 20).

3 Ibidem.

634

R. Rorty, Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Jacques Derrida,
«New Literary History», 10 (1), 1978, pp. 141-60.

55 Smith, The Spirit & Its Letter, p. 220 s.

66 Questa dimensione trasformativa e auto-trasformativa, che si dispiega

discorsivamente, richiama forse la felice espressione di Theodor W. Ador-
no, Filme des Gedankens (Tre studi su Hegel). Un tentativo di leggere la Feno-
menologia attraverso i quattro tropi fondamentali € stato avanzato da Smith
(The Spirit & Its Letter, pp. 182-184). La possibilita di individuare operazioni
stilistico-retoriche simili nelle strategie espositive dei testi hegeliani corro-
bora, a mio avviso, l'ipotesi di indagare piu a fondo le analogie strutturali
che emergono nelle molteplici esecuzioni del metodo dialettico. Su questo si
veda 'ultima sezione del presente capitolo.

319



essere risignificato — anche nella sua ‘verita’ — in una fase successi-
va della sua elaborazione (ironia); infine, queste dinamiche risulta-
no possibili nella misura in cui nelle determinazioni si concretizza la
tendenza spirituale a una duplicazione rappresentativa (metafora) **’.

3.2 A parte subjecti

Una simile procedura di riconfigurazione - trasformativa per il
soggetto perché lo include nella propria articolazione - ¢ gia all’o-
pera nella logica enciclopedica, come si ¢ visto nel capitolo terzo. Li
essa definisce, in modo complesso, il modo in cui la scienza lavora
criticamente sull’ historisch, del proprio apparire, al fine di giustifi-
carsi come sapere fondato. Cruciale in questo processo € il problema
della divisione e organizzazione del materiale logico, problema che

97 Nell’Estetica curata da Hotho, la metafora ¢ messa in relazione alla ten-

denza strutturale dello spirito di duplicarsi e di sapere sé come espressio-
ne: «Da ultimo, per quanto concerne 1’obiettivo e I'interesse del metaforico,
dal momento che la parola in senso proprio € un’espressione per sé com-
prensibile, e la metafora un’altra, possiamo domandarci il motivo di questa
duplice espressione, o altrimenti, il che ¢ la stessa cosa, la ragione del me-
taforico, che in se stesso € una simile duplicita [Zweiheit]. [...] Per questa
ragione quale senso e scopo della dizione metaforica in generale si devono
considerare [...] il bisogno e la potenza dello spirito e dell’anima, i quali non
sono soddisfatti da cio che e semplice, abituale, consueto, bensi li superano
allo scopo di arrivare a altro, per indugiare in quel che & diverso, per uni-
re in uno quel che é doppio [bei Verschiedenem zu verweilen und Zwiefaches
in eins zu fiigen]» (GW.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1970, pp. 520-521; trad. it. Estetica, a cura di F. Valagussa,
Milano, Bompiani, 2012, pp. 1076-1078). Per un’analisi del passo si rimanda
a Smith, The Spirit & Its Letter, p. 180. Non mi sembra irrilevante notare che
nell’Enciclopedia Hegel presenta introduttivamente le rappresentazioni nei
seguenti termini (che ricalcano — a mio avviso in maniera niente affatto ca-
suale — la formulazione con cui sono introdotte le definizioni dell’assoluto:
konnen...angesehen werden): «Le rappresentazioni in genere possono essere
considerate come metafore dei pensieri e concetti [ Vorstellungen iiberhaput
konnen als Metaphern der Gedanken und Begriffe angesehen werden]» (Enz,
§3 A; trad. it., p. 6).

320



culmina nella questione del metodo. La sua specificita discorsiva non
é semplicemente immanente al testo, ma si da anche in una distanza
critica da esso: come cio che apre il testo a una nuova consapevolez-
za. Per funzionare, tale azione deve distinguere tra due forme di let-
tura: una lettura spontanea (unbefangen), quella del lettore o ascol-
tatore che si confronta per la prima volta con il testo logico e non e
ancora in grado di muoversi con consapevolezza critica, ossia avendo
coscienza di dove si trova, e una lettura che prende atto dei limiti - e
insieme della legittimita — di quella prima esposizione.

Un tale avanzare pone una sfida decisiva al soggetto che si appre-
sta a filosofare. Il metodo, in quanto forma che assume alla fine della
logica il problema inizialmente posto dalla presentazione della scien-
za — ossia dal suo historischz, che deve essere attraversato e superato
criticamente — compie due mosse essenziali. In primo luogo, riscri-
ve il problema: confuta le aspettative del lettore, che, al termine della
trattazione, si attende una sorta di Appendice in grado di conferma-
re la prospettiva iniziale sulla divisione della scienza. E precisamente
perché le capacita di previsione del soggetto vengono deluse e rove-
sciate — nel senso dell’inversione che si verificava nella proposizione
speculativa — che si apre lo spazio del metodo come riscrittura con-
clusiva.

In secondo luogo, proprio questo rovesciamento produce una
conferma retrospettiva: cio che all’inizio era stato disseminato come
mera possibilita — dovendo necessariamente distinguere, nella prima
lettura, 'incedere immanente, presentato come propriamente scien-
tifico, da cio che invece ha apparenza di qualcosa di semplicemente
intellettuale-astratto e rappresentativo, non filosofico (come 1’ histo-
rischS) — sirivela ora come effettivo compito del testo. Cosi, ad esem-
pio, diviene chiaro che la Dottrina dell’essere e la Dottrina dell’essenza
potevano presentare le loro determinazioni come concetti determi-
nati, avanzando tale possibilita come qualcosa di cui, in fondo, non
ne va veramente nel testo — quando, in realta, capire quali sono i
concetti determinati, e come si leggerebbero sapendo che il concetto
é il soggetto del divenire logico, &€ qualcosa che si apre solo in segui-
to. Diviene chiaro, poi, cosa significa che si potrebbero considerare
le determinazioni di pensiero della logica come definizioni dell’asso-

321



luto, se ne andasse delle definizioni — quando, di fatto, ne va di esse,
della loro assunzione e critica immanente circa la loro capacita di esi-
bire una forma minima di autoriflessivita, anche laddove non rappre-
sentino ancora un’espressione definitiva dello speculativo. In questa
maniera, si ha retroattivamente una conferma di una possibilitd e la
sua riscrittura. In altri termini, il testo stesso forma, educa a questa
duplice dinamica: delusione delle aspettative (il metodo non ¢ una
semplice conferma della divisione e dell’organizzazione del materiale
logico, al modo di un’Appendice finale) e insieme conferma retroat-
tiva di possibilita gia implicate nel testo, per rideterminare filosofica-
mente il modo in cui vanno poste le questioni®®.

Alla fine dell’Enciclopedia, quando la logica diventa I'ultima scien-
za filosofica e porta il sistema al suo compimento (Schluss, il sillogi-
smo dei sillogismi), il pensiero conquista la capacita di cogliere I’at-
tuale nella dimensione della verita: la capacita, cioé, di riconoscere
la razionalita operante nella realta, nel suo farsi altro e nel ricono-
scersi in esso, e di guadagnare cosi la liberta. Guardando retrospet-
tivamente 'intera dinamica del testo, si comprende che 1’esecuzione
dell’ Enciclopedia implica fin dall’inizio la partecipazione del sogget-
to, chiamato a formulare previsioni e attese che il testo stesso suscita,
disattende e progressivamente corregge.

Questo movimento prende avvio da un’apertura iniziale, che
viene via via in certo modo ridimensionata («se scopo della tratta-
zione del concetto fosse di assegnare quali concetti determinati si
diano»®*) o addirittura squalificata (non si tratta, qui, di offrire defi-
nizioni dell’assoluto). Eppure, proprio nel caso delle definizioni, ac-
cade che la possibilita evocata venga in seguito ripresa in maniera
pervasiva, disseminata e strutturale (§85 e seguenti), per poi con-

6% 11 soggetto che, a questo punto, avesse operato quella che in semiotica

si definisce una disgiunzione di probabilita sarebbe stato nelle condizioni
di «riconoscere nell’'universo della fabula [...] 'attuazione di un’azione che
puo produrre un cambiamento nello stato del mondo narrato, introducendo
cosi nuovi corsi di eventi» e sarebbe dunque stato «indotto a prevedere qua-
le [sarebbe stato] il cambiamento di stato prodotto dall’azione e quale [sa-
rebbe stato] il nuovo corso di eventi» (Eco, Lector in fabula, p. 150).

9 WAL III, pp. 45-46; trad. it., p. 696.

322



cludersi con una critica immanente che culmina in una ridescrizio-
ne complessiva del problema, che investe le coordinate entro cui era
stato inizialmente posto. Quando Hegel scrive che 'essere puo essere
considerato come «la prima e pil pura (cioé piu astratta) definizione
dell’Assoluto; — come infatti sarebbe se in generale ci si dovesse oc-
cupare di questa forma di definizione, e dei nomi dell’assoluto»®, il
testo procede in quattro mosse: (i) apre una possibilita; (ii) la chiude
immediatamente («come infatti sarebbe se...»); (iii) la riapre, impie-
gandola concretamente per scandire il proprio ritmo; infine, (iv) ne
svuota dall’interno l'interpretazione tradizionale, mostrando che cio
che sembrava una definizione dell’assoluto é in realta sottoposto a
una decostruzione del giudizio stesso, su cui si fondava quella possi-
bilita di organizzazione del materiale logico.

In termini narratologici, le attese che il soggetto poteva anzitutto
formulare (quando si afferma che le determinazioni di pensiero pos-
sono essere considerate definizioni dell’assoluto), prima della loro
messa fuori gioco (non si ha a che fare con le definizioni), risultano
cosi paradossalmente confermate: la logica si articola di fatto attra-
verso definizioni dell’assoluto, addirittura secondo un ritmo ternario
formalizzato (1,3 — 2). Ma questa conferma € condizionata: essa vale
solo se il lettore comprende che tali determinazioni non sono defini-
zioni dell’assoluto per come le aveva inizialmente intese (S ¢ P, dove
ciascuno dei due termini é assunto dalle rappresentazioni senza esse-
re sottoposto a critica, e la forma del giudizio é presupposta), e la lo-
ro funzione non ¢ quella presentata all’inizio. Detto diversamente, la
conferma si verifica a patto di non leggere la logica come se veramen-
te le sue determinazioni fossero di per se stesse definizioni dell’asso-
luto e basta, ossia come sono state intese dalla metafisica scolastica.
Le definizioni diventano vere nel momento in cui la loro insufficienza
é stata esposta, e quando il testo stesso ne mostra il ritorno nell’idea
assoluta come alla loro base ultima. A quel punto, il metodo rivela il
proprio senso: un’azione performativa di rilettura, che implica la tra-
sformazione del soggetto come parte integrante della strategia espo-
sitiva della propria auto-critica.

80 WAL I, p. 60; trad. it., p. 60.

323



In tal modo, la logica richiede non solo una prima lettura ingenua,
ma la sua auto-trasformazione in una seconda lettura critica. E perd
soltanto perché si da quella prima lettura — di cui si fa carico il testo,
scrivendosi necessariamente in modo da consentire la formulazione di
possibilita, la loro chiusura e riapertura — che la seconda lettura puo
venire in essere. E cosi, da una parte I’Enciclopedia si rivela un testo
che non solo espone un contenuto, ma riflette sul proprio historisch
— historisch, del proprio apparire e historisch, che ¢ la scienza a pro-
durre - e giustifica le proprie trasformazioni espositive: essa sa di sé,
e in questo sapere consiste la sua forma. Dall’altra, il soggetto non
€ messo di fronte a un sapere che, scolasticamente, non lo riguarda
nella sua costituzione.

L’Enciclopedia espone un’impresa filosofica che giunge al proprio
concetto solo nella misura in cui si dispiega per un soggetto finito
— anche proprio quando, alla fine, sovverte i termini didattici in cui
questo rapporto era stato inizialmente impostato. Detto altrimenti, il
pensiero enciclopedico da conto della relazione del soggetto con la
scienza: mostra come il soggetto divenga consapevole di sé nel pro-
cesso di articolazione della scienza (senza lasciarsi semplicemente
alle spalle questa consapevolezza, ma includendola in cio di cui la
scienza deve rendere conto per non essere un sapere soltanto scola-
stico), e, insieme, sottopone a verifica le prime forme in cui quella re-
lazione era stata presentata, rideterminandole radicalmente. Un tale
pensiero non ¢ dunque acritico, nel senso che Kant attribuiva all’ap-
prendimento storico: non si offre come un paesaggio monolitico, che
lascia il soggetto passivo, senza operare su di lui alcuna trasforma-
zione, ma si riscrive costantemente, si autocorregge e si espande fino
al sillogismo della filosofia, dove il movimento dialettico del pensiero
€ nuovamente mobilitato. Questa esecuzione discorsiva, in cui tanto
la scienza quanto la soggettivita (e il loro rapporto) sono sottoposte
a critica radicale, € cio che apprende propriamente chi si rivolge alla
filosofia, secondo Hegel.

Il risultato di questa duplice critica non é una de-soggettivazione,
intesa come progressiva eliminazione del soggetto a favore dell’emer-
gere di un piano a-soggettivo. Se alla fine della scienza si giungesse
a dimostrare che il soggetto non é che una funzione prodotta dal di-

324



scorso filosofico, dal sistema della scienza, mentre solo quest’ultimo,
come polo oggettivo, avrebbe piena consistenza, ci si ritroverebbe
ancora prigionieri dell'immagine che ¢ compito della scienza filoso-
fica criticare: quella secondo cui la scienza opererebbe su un domi-
nio dato, un campo pre-costituito che si presenta davanti al soggetto,
disponibile ad essere conosciuto. In tal caso, si tratterebbe semplice-
mente di spostare I’accento: non piu il primato del soggetto sull’og-
getto, ma quello del discorso della scienza sulla soggettivita. Reste-
rebbe pero intatta la struttura iniziale della domanda su che cosa sia
la scienza, che implica un campo a cui la soggettivita si contrappone.

Questa immagine & propria delle scienze dell’intelletto, o scienze
del finito®*, che possono assumere i loro oggetti come gia dati nella
rappresentazione, ma non della filosofia. Non a caso, I'Introduzione
dell’Enciclopedia la richiama, criticamente, per annunciare la neces-
sita del suo superamento nella filosofia, e con esso la decostruzione
delle mire moderne della soggettivita che ambisce ad avere una posi-
zione sovrana sul sapere: ['unico scopo della scienza, si legge nel §17,
é «giungere al concetto del suo concetto, e cosi al ritorno in sé ed al
completo appagamento»“?, il che implica necessariamente di toglie-
re il suo primo apparire, che «contiene la separazione che rende il
pensiero oggetto per un soggetto (parimente esteriore), che si met-
te a filosofare»®®. Alla fine della scienza, viene messo in luce il fatto
che la soggettivita non domina i processi da cui € attraversata e costi-
tuita, compreso il discorso filosofico, di cui non costituisce affatto il
fondamento (come scopre nella proposizione speculativa). Tuttavia,
'esito non ¢ il dominio di un polo sull’altro, semplicemente inverti-
to rispetto a cio che accade nelle altre scienze, ma rimanendo entro
il medesimo discorso di dominio: é piuttosto la trasformazione della
soggettivita stessa, nel senso di una sua diversa soggettivazione. In cio

1 Enz1817, § 5, lo stesso paragrafo in cui la filosofia é definita come scien-

za della libertd, una definizione che scomparira nelle edizioni successive
dell’Enciclopedia. Su questo cfr. llletterati, Philosophy as the Science of Fre-
edom.

2 Eng, §17; trad. it., pp. 25-26.

3 Ibidem.

325



che il soggetto apprende, la scienza rende possibile una presa di di-
stanza critica dal suo atteggiamento naturale — dalla forma del giudi-
zio, attraverso cui si strutturano i processi in cui si determina e da cui
¢ determinato — che rende visibili le contraddizioni inerenti a questi
processi. Cosi diventa possibile metterle in questione, interrompere i
modi in cui si riproducono e aprire la possibilita di altri modi di esse-
re, di soggettivarsi: anzitutto, costruendosi come soggetto della pra-
tica filosofica, e alla pratica filosofica.

Poiché il testo si dimostra consapevole di cio che accade al lettore
che vi accede per la prima volta, non si limita a presupporlo, ma in
certo modo lo produce in senso proprio. Al soggetto cui si rivolge la
presentazione sistematica della filosofia, il Concetto preliminare non
offre soltanto informazioni provvisorie sul suo oggetto e sul suo me-
todo. Esso combina rappresentazioni comuni ed eterogenee, gene-
rando un’immagine della filosofia in sé problematica, tale da allon-
tanare alcuni presupposti e sollevare questioni per I'intero sistema,
consentendo poi di trasformare progressivamente i preconcetti che
emergono dalla lettura e interrogare la comprensione che la filosofia
ha di sé. Il testo lavora cosi in modo strategico: si rivolge a un letto-
re che abbia deciso di filosofare, gli apre possibilita che subito mette
fuori gioco, per poi riprenderle come vere a condizione che si accet-
ti di rileggerle in chiave radicalmente trasformata — una trasforma-
zione che ridetermina retroattivamente anche la prima posizione del
problema, e dunque cio che nel frattempo era stato ricostruito come
sostanziale e in cui il soggetto si era provvisoriamente riconosciuto.
Da un lato, dunque, il testo presuppone la prima lettura per poter ac-
cedere alla seconda; dall’altro, in questo stesso movimento, produce
e forma il soggetto a cui si rivolge, perché non presuppone che sia in
grado di vedere sin da subito cio in cui & implicato.

In termini di pragmatica del testo, ’Enciclopedia rappresenta un
caso esemplare di «un prodotto la cui sorte interpretativa deve far par-
te del proprio meccanismo generativo»**. Il testo enciclopedico deve
4 Eco, Lector in fabula, p. 74. Scrivere un testo implica — in maniera piu o
meno esplicita — ’adozione di una strategia, richiede cioé una certa previ-
sione delle mosse di quello che ¢ e diventera il lettore modello, capace di co-
operare all’attualizzazione testuale nel modo che sembra implicato dal testo.

326



consentire al lettore di «muoversi interpretativamente come egli si e
mosso generativamente»®*. Meglio ancora: deve mettere il pensiero
in condizione di potersi muovere in tal modo. Chi fa questa esperien-
za, a un primo livello, impara a riconoscere le contraddizioni, cio che
nel regime della rappresentazione non torna. A un livello ulteriore
— quello in cui ci si concentra non sulle determinazioni di pensiero,
ma diventa possibile dirigere I’attenzione su come la scienza proce-
de criticamente a rideterminare la propria forma, e sui modi in cui
si & presentata — il soggetto sembra pensare, e agire, allo stesso tem-
po su due piani: riattiva la distanza da cio che gli é piu familiare, co-
gliendo le contraddizioni che strutturano i processi attraverso cui si
determina nel mondo storico; inoltre, nel seguire le possibilita aperte
dalla rilettura di quelle stesse determinazioni, attraverso cui la filoso-
fia procede nella propria autocritica, acquisisce consapevolezza non
solo della propria posizione, ma anche dei modi per non riprodurre,
nella critica di determinati processi locali, le stesse forme che intende
decostruire, e che continuano invece ad agire in maniera sotterranea
anche nelle pratiche critiche. In altri termini, il soggetto comprende
che la critica, per essere effettiva, deve farsi sistematica, e non lascia-
re indiscusso nemmeno cio che, insistente in apparenza sul margine
del discorso filosofico, impedisce di pensare fino in fondo la trasfor-
mazione, perché catturato in una certa immagine della scienza.

Nel lavoro sulla lettera del testo, la riapertura della verita alla
sua ricomprensione ulteriore, ad un nuovo livello prospettico, non &
un’esigenza esterna, soggettiva, ma € un’istanza interna che appar-
tiene alla logica sistematica. Per essere filosofico, questo processo
non puo quindi affidarsi a mezzi ausiliari — come 'oralita, intesa co-
me comunicazione esoterica o immediatamente autentica — né puo
fissare regole a priori che vincolino I'intero sviluppo della scienza ad
una presunta verita immediata, senza venire rimesse in discussione.
Al contrario, deve operare nella scrittura, rendendo possibile al pen-
siero di pensare e performare la propria trasformazione. Se vuole es-
sere filosofia pienamente critica, non puo che farlo nel processo stes-

645

Ivi, p. 75.

327



so in cui si giustifica come scienza — una scienza che ¢ consapevole
di cio che & implicato nel proprio prodursi e riprodursi come sapere.

4. Metodo e metodi di esecuzione

L’esigenza di interrogare non solo i modi di formazione del di-
scorso, ma anche gli effetti della sua riproduzione come sapere sui
soggetti — affinché non rimanga un sapere scolastico —, e di sottopor-
re tale inclusione al medesimo processo critico che conduce 1’ histori-
sch, alla sua elevazione a scienza, rappresenta la posta in gioco che si
assume, con tutte le sue ambivalenze, la decisione di scrivere un’En-
ciclopedia delle scienze filosofiche in compendio nelle sue successive e
profonde rielaborazioni.

Cio che emerge nell’esecuzione dell’Enciclopedia e nelle lezioni
che ’accompagnano &, come abbiamo visto, qualcosa che approfon-
disce quanto gia in questione nella Fenomenologia e nelle esperienze
didattiche di Norimberga, ma che, nella forma enciclopedica, si radi-
calizza e si fa pervasivo. Gia la Fenomenologia dello spirito aveva mo-
strato che la filosofia, in quanto impresa discorsiva (e non intuitiva)
di giustificazione, non si presenta fin dall’inizio nella sua forma com-
piuta, ma fa il suo ingresso con un proprio apparire (Erscheinung). La
filosofia si da tra gli altri saperi e deve giustificare la propria diffe-
renza rispetto ad essi, senza ridursi a semplice manifestazione tra le
altre. Per affermare la propria differenza — quella di una scienza che
¢ consapevole del proprio presentarsi come sapere, e che ¢ in grado
di sviluppare forme di auto-critica che non riproducono sotterrane-
amente cio che criticano -, scrive Hegel, la scienza «non puo infatti
limitarsi a respingere un sapere non veritiero in quanto modo comu-
ne di vedere le cose, assicurando di essere una conoscenza del tut-
to diversa e garantendo che quel sapere per essa non ¢ nulla; né puo
fare appello al vago sentore, in quel sapere stesso, di un sapere mi-
gliore»®¢. Il cuore della differenza specifica della filosofia rispetto ad
altre forme di tenere-per-vero e di conoscere risiede — per dirla con
la Fenomenologia — nel «metodo dell’esecuzione [die Methode der Aus-

66 PhG, p. 55; trad. it., p. 60.

328



fiihrung]»*¥, nel modo in cui il metodo ¢ eseguito (ausgefiihrt); ed &

un modo che non puo presentarsi da subito nella sua forma definiti-
va e verace.

Ma la scienza, nel momento in cui entra in scena, € a sua volta
un’apparenza: il suo ingresso non ne ¢ ancora l'attualizzarsi e il
dispiegarsi nella sua verita [ausgefiihrt und ausgebreitet]. Per ora &
indifferente rappresentarsela come se fosse essa I’apparenza, perché
si presenta accanto ad altro, oppure chiamare suo apparire quell’altro

sapere non vero. La scienza pero deve liberarsi da questa parvenza; e

puo farlo solamente volgendosi contro di essa®®.

Qui si apre pero un punto ulteriore, che incide sul modo di in-
tendere la specificita dell’Enciclopedia — contro le letture, discusse
nel capitolo secondo del presente studio, che ne fanno un semplice
compendio. L’esecuzione del metodo, per essere filosofica, € sempre
specifica, e, come si legge in una nota alla seconda edizione della Pre-
fazione della Scienza della logica, «la compiuta esecuzione ¢ propria-
mente la conoscenza del metodo [die eigentliche Ausfithrung ist die
Erkenntnif§ der Methode]»**. Eppure, fatta salva la specificita di cia-
scuna, sembra esserci una certa continuita tra le molteplici Ausfiih-
rungen. La possibilita di tale molteplicita ¢ suggerita da Hegel stes-
so, quando, nella Prefazione alla seconda edizione della Scienza della
logica, scrive:

Pesposizione di quello che, solo, puo essere il vero metodo della

scienza filosofica, rientra nella trattazione della logica stessa; poiché

il metodo ¢ la coscienza intorno alla forma dell’interno muoversi del

suo contenuto. Detti nella Fenomenologia dello spirito un esempio di
questo metodo in un oggetto pill concreto, cioé nella coscienza™*.

647

PhG, p. 58; trad. it., p. 63, trad. modificata. Traduco Ausfiihrung non con
«svolgimento» (come propone Garelli), né con «sviluppo» (Moni-Cesa) o
con «esposizione» (Marini, in R, trad. it., p. 3), bensi con esecuzione. Intendo
con cio richiamare il senso di Durchfiihrung. In questo modo il termine cer-
tamente comprende le dimensioni di svolgimento, sviluppo ed esposizione,
ma aggiunge il riferimento a un Vollzug — a un compimento performativo —
necessario, ma mai scontato nella sua effettiva realizzazione.

8 PhG, p. 55; trad. it., pp. 59-60.
9 WAL I, p. 7; trad. it. p. 6, trad. modificata.
80 WAL I, p. 37; trad. it., p. 36.

329



A questa osservazione — secondo cui la Fenomenologia offre un
esempio del metodo dialettico — Hegel aggiunge nella stessa nota:
«*) Altri esempi si avranno poi negli altri oggetti concreti e nelle ri-
spondenti parti della filosofia»®**. Una simile aggiunta sembra postu-
lare la stessa relazione tra metodo scientifico e sue istanziazioni spe-
cifiche, anche rispetto alle parti della filosofia reale del sistema. Tra
quanto accade nella Fenomenologia, quanto viene tematizzato nella
Logica, e quanto si compie nell’Enciclopedia come esecuzione (Aus-
fiihrung), non sembra esserci un’incomparabilita®?, bensi una signi-
ficativa continuita sul piano del metodo, a livello, perlomeno, delle
esigenze che abitano la sua realizzazione. Seppure necessariamente
specifica in rapporto all’oggetto particolare di volta in volta consi-
derato, questa continuita metodologica puo essere letta a partire da
una richiesta comune, che é propria del modo in cui, per Hegel, si fa
scienza: pensare la verita di un processo impone di non lasciare inin-
terrogati i termini in cui esso appare per la prima volta, e richiede
una sua riscrittura correttiva. La verita non si da in forma immediata,
ma attraverso mediazioni che lavorano a problematizzare progres-
sivamente il primo apparire della scienza e la forma che tale critica
assume. Per essere afferrata nella sua auto-critica, la scienza esige di
ri-performare la trasformazione in atto, alla luce di una consapevo-
lezza che sopraggiunge sempre in ritardo rispetto al suo primo appa-
rire, in cui si € immersi.

Cio che si lascia rendere visibile con particolare chiarezza nel
progetto di scrivere I’Enciclopedia &€ dunque un’istanza metodologica
fondamentale, che da forma all’antinomia della filosofia costringen-
dola a rivedere criticamente I’aut-aut del suo interno/esterno: la for-
mazione della soggettivita non e qualcosa che la scienza puo lasciarsi
alle spalle, perché un simile ‘fuori’ insiste in realta sul suo margine
interno — non come momento semplicemente preliminare, ma come
costitutivo della possibilita stessa, per la filosofia, di essere piena-
mente critica; la giustificazione di tale dimensione trasformativa puo

1 Ibidem.

2 Questa posizione ¢ sostenuta, per esempio, da Fulda in Id., Pre-concetto

e concetto della filosofia in Hegel, p. 85 (nota 5).

330



avvenire solamente nell’alveo della scrittura, nello stesso processo
attraverso cui la scienza procede alla propria dimostrazione.

Alla luce di quanto emerso in questo capitolo, l'inclusione del-
la formazione della soggettivita nello sviluppo scientifico del sape-
re, esposto, con significativa evidenza, nell’Enciclopedia delle scienze
in compendio, non rappresenta un caso isolato, legato a esigenze di-
dattiche, ma rappresenta un’istanza fondamentale di una particolare
‘ripetizione’, pur sempre specifica rispetto all’oggetto che di volta in
volta costituisce il tema della scienza filosofica: quella di un compito
che 'Introduzione alla Scienza della logica — ossia, quel testo che He-
gel, secondo la tradizione critica, avrebbe indicato come propriamen-
te scientifico — riassume nei seguenti termini: «lo studio di questa
scienza, la dimora e il lavoro in questo regno delle ombre, € I’assoluta
educazione e disciplina della coscienza [Das Studium dieser Wissen-
schaft, der Aufenthalt und die Arbeit in diesem Schattenreich ist die ab-
solute Bildung und Zucht des BewufStseyns]»®>.

Che tale compito, introdotto nella Scienza della logica, valga an-
che al di 1a di essa si lega, a mio avviso, a una caratteristica propria
della scienza: il fatto che la scienza, per Hegel, richiede studio, ossia
disponibilita a lasciarsi trasformare in modi che, alla soggettivita che
li sperimenta, appaiono insieme violenti e spaesanti perché ne spo-
destano la presunta indipendenza e sovranita. Nell’andare insieme
di procedere scientifico e trasformazione critica, in cui la soggetti-
vita non rimane mai un terreno neutro o intatto, come se ricevesse
la filosofia dall’esterno, non ci sono scorciatoie: «questa educazione
e disciplina del pensiero [diese Bildung und Zucht des Denkens], che
gli darebbe modo di condursi plasticamente, vincendo 1'impazienza
della riflessione incidentale, vien solo procurata coll’andare innanzi,
collo studio e colla produzione dell’intero sviluppo [durch das Wei-
tergehen, das Studium und die Production der ganzen Entwicklung ver-
schaft]»**. Avanzare significa, allora, farsi carico delle contraddizioni
che la scienza impone di pensare; apprendere, nello studio, il modo
in cui essa si presenta, apre e riscrive possibilita; e infine lasciarsi

3 WAL I, p. 42; trad. it., p. 41.
64 Tvip. 19; trad. it., p. 22.

331



coinvolgere dall’interno nella produzione stessa del suo sviluppo. E
a questo compito, trasformativo perché giustificato scientificamente,
che é chiamata la soggettivita quando si decide a filosofare.

Per approfondire la posta in gioco di una filosofia che si riconosce
come sapere che puo essere trasmesso e appreso — e che dunque ri-
flette criticamente sul proprio riprodursi —, la domanda che emerge,
a Berlino, é inevitabile: cosa significa per una filosofia presentarsi co-
me formazione delle soggettivita? Come si pensa poi, pitl in generale,
quando formula il proprio compito critico e diagnostico nel mondo in
crisi di cui deve offrire comprensione? Se fin qui si € visto che questa
formazione non € un elemento esterno, ma tocca il margine interno,
costitutivo, della stessa produzione e giustificazione filosofica, emer-
ge un ulteriore elemento circa il modo in cui la filosofia rende conto
della sua antinomia: la necessita per essa di realizzare il suo compito
senza dare per scontati due presupposti, vale a dire il suo stesso bi-
sogno, in un tempo che é lei stessa a diagnosticare come di crisi, e le
scene concrete in cui questa trasformazione prende corpo.

332



CAPITOLO QUINTO
FINE DELLA FILOSOFIA: BILDUNG E CRITICA

La causa del particolare imbarazzo che si puo percepire attualmente
in cio che concerne I'insegnamento della filosofia € da ricercare nella piega
che questa ha preso e che ¢ all’origine dell’attuale situazione [...] Vediamo

quindi, da una parte, scientificita e scienze prive di interesse, dall’altra,

interesse senza scientificitda®>

Introduzione

In che modo la filosofia, nel dimostrarsi pienamente auto-cri-
tica, definisce il proprio compito? Quale relazione intrattiene con
gli spazi istituzionali e i modi che ne permettono la riproduzione, e
con il tempo storico in cui opera? E che cosa implica, per lo statuto
della filosofia, il fatto di essere partecipata come un sapere che puo
essere appreso e insegnato? Al cuore di queste domande si trova un
apparente ‘fuori’, ancora pit fondamentale di quello esaminato nel
capitolo precedente: le condizioni di esistenza e legittimita della fi-
losofia che ne consentono la riproduzione. Affrontare questo ‘fuori’
in modo filosofico implica approfondire la questione del suo statuto,
senza renderla dipendente dall’immagine della filosofia che si gene-

65 Lettera di Hegel a von Raumer, 12 agosto 1816. Briefe II, p. 97; trad. it.
in SB, p. 113.

333



ra quando questa presenta la propria prestazione nel mondo di cui
deve offrire comprensione.

Per mettere a fuoco questo problema e cogliere la portata del-
la proposta teorica hegeliana, puo risultare utile riformularlo nei
termini della capacita di una scienza di oggettivare la scena da cui
parla: i modi attraverso cui si riproduce come sapere riconoscibile
(dotato di concetti, con una determinata tradizione), le dinamiche
che ne normano la partecipazione nel campo in cui opera, a partire
da un potere simbolico che lo definisce e che viene esercitato nel-
lo spazio sociale e politico. Questi sono i termini in cui si esprime,
com’é noto, Pierre Bourdieu, e in cui formula una duplice accusa al-
la filosofia e alla incapacita di oggettivare fino in fondo la sua scena.

I progetto di Bourdieu nei confronti della filosofia ¢ quello di
guardarla ‘da fuori’, vale a dire di analizzarla come un campo so-
ciale tra gli altri, sottoposto a regole che la legittimano e la fanno
esistere. Nella modernita, fra queste condizioni figurano il campo
accademico, universitario, una tradizione che seleziona un canone
di concetti, teorie, testi riconoscibili come filosofici. Il loro esame,
da condursi attraverso le nozioni bourdieusiane di campo, habitus
e capitale simbolico, dovrebbe riuscire a chiarire lo statuto della fi-
losofia: rendere visibili le condizioni sociali che, di volta in volta,
permettono di chiamare ‘filosofico’ un certo insieme di pratiche e
discorsi, insieme agli effetti simbolici che queste condizioni produ-
cono®*. Tale indagine é necessaria, eppure risulta inaccessibile ai fi-
losofi di professione, secondo Bourdieu®”’.

L’accusa formulata nei confronti della filosofia comprende es-
senzialmente due punti. Il primo punto ¢ che la filosofia non sembra
poter dire propriamente la verita su di sé. Anche quando tenta di
trasgredire il dispositivo che intende criticare — come nel caso della
decostruzione di Derrida —, la filosofia finisce, a detta di Bourdieu,

6 P. Bourdieu, Meditazioni pascaliane, Milano, Feltrinelli, 1998, pp. 37-38.

7 Un’analisi approfondita dell’obiezione ¢ sviluppata da P. Cesaroni in I

discorso della filosofia fra Bourdieu e Foucault, «Cartografie sociali», II (4),
2017, pp. 19-30, e Id., L’ordine del discorso filosofico. Bourdieu, Derrida, Fou-
cault. Per 'impostazione dell’esame sviluppato in questo capitolo sono de-
bitrice alle analisi che Cesaroni propone in questi due contributi.

334



per ricadere sempre all’interno della propria riproduzione. L’im-
possibilita di uscire da sé non dipende per Bourdieu da condizio-
ni accidentali, ma ¢ strutturale alla sua forma, riflessa su se stessa.
Cosi facendo, pero, «il modo filosofico di parlare della filosofia de-
realizza tutto quello che si puo dire della filosofia»®*, ripiegandola
su di sé.

A cio si collega un secondo punto, che rappresenta una specifi-
cazione ulteriore del primo. Chi partecipa al campo filosofico non
puo uscire dal gioco che consente di riconoscerlo come discorso
specifico. Rinunciare a questo riconoscimento significherebbe per-
dere il capitale simbolico che lo legittima. Contro un simile rischio,
linterrogazione filosofica si ferma prima di intaccare gli interessi
legati all’esistenza del suo campo, cid che € concesso e cosa no. La
filosofia tende inevitabilmente a disconoscere le condizioni reali —
istituzionali, accademiche, sociali — che la fondano, e nel riflettere
su di sé si arresta prima di metterle veramente in questione. L’in-
terrogazione filosofica non tematizza cio che le consente di essere,
laddove proprio questo oblio le permette di continuare a muover-
si nel campo che la legittima. In breve: «l’oggettivazione filosofica
della verita del discorso filosofico trova i suoi limiti nelle condizio-
ni oggettive della propria esistenza»®”’, che non puo mettere a tema
se non aprendosi al rischio di perdersi, di non essere piu se stessa.

Da questa duplice incapacita (e impossibilita) deriverebbe, per
Bourdieu, la necessita di un lavoro esterno, che solo la sociologia, e
in particolare la sua, potrebbe svolgere. Il suo apporto € peroé com-
plesso da valutare. In una mossa riflessiva sulla filosofia che, non
senza ragione, ¢ stata ritenuta come istituente un’egemonia in certo

8 Bourdieu, La distinzione, p. 510.

%% Bourdieu, La distinzione, p. 511. Sulla questione della riflessivita si veda

P. Bourdieu, Sulla riflessivitd, edizione italiana a cura di G. Ienna, C. Lom-
bardo, L. Sabetta e M. Santoro, Milano, Meltemi, 2024, in cui sono raccolti
testi scritti tra il 1967 e il 1995 sull’oggettivazione del soggetto dell’'ogget-
tivazione.

335



modo filosofica — pitt 0 meno ingenua®” -, la sociologia bourdieu-

siana si propone non come semplice accusa all’incapacita della filo-
sofia di oggettivare completamente la scena da cui parla, ma come
tentativo di aiutare i filosofi di professione a liberarsi da qualcosa
che agisce nelle loro pratiche, ossia dai vincoli che derivano dal lo-
ro posizionamento e dal mancato riconoscimento di esso: dal frain-
tendimento di un che di divenuto per qualcosa di universale. L’esi-
to & dunque, in certo senso, un paradosso: la filosofia non é capace
di oggettivazione completa; eppure, non c’é «attivita piu filosofica
[...] dell’analisi della logica specifica del campo filosofico nonché
delle disposizioni e delle credenze socialmente riconosciute in un
momento determinato come “filosofiche”»*"', ossia quell’analisi che
solo la sociologia sarebbe in grado di attuare. Percio, & come se il
modo migliore di fare filosofia fosse, per Bourdieu, smettere di far-
la e cominciare a fare sociologia. Detto diversamente: se, come rile-
va Cesaroni, per Bourdieu «il modo migliore per essere filosofi ¢ di
non esserlo piu (e di diventare sociologi)»*®, allora sembra possibi-
le concludere che il culmine della filosofia, 1a dove questa dovrebbe
essere propriamente se stessa, coinciderebbe con la sua fine.

A un primo sguardo, ’accusa di Bourdieu alla filosofia sembra
cogliere nel segno nella filosofia hegeliana berlinese. In realta, come

60 Questa ’accusa che Derrida gli muove in Del Diritto alla Filosofia. Bour-
dieu, a detta di Derrida, nel tentativo di oggettivare la filosofia, dovrebbe
ricorrere a una meta-posizione (o un metalinguaggio) che, nell’investire la
sociologia di un’egemonia di fatto filosofica, ricade in una forma di metafi-
sica ingenua, oppure assume un gesto di sospensione e messa in questione
dell’oggettivita che, in sostanza, lo allinea alla filosofia. E difficile non dare
ragione a Derrida, su questo punto, quando Bourdieu esprime il compito ‘li-
beratorio’ della sociologia nei seguenti termini: «La critica sociologica non
€ quindi un semplice preliminare, introduttivo a una critica propriamente
filosofica piu radicale e specifica; essa porta piuttosto al fondamento della
“filosofia” della filosofia, tacitamente impegnata nella pratica sociale, che si
designa in un luogo e in un tempo determinati come filosofica» (Meditazio-
ni pascaliane, p. 39)

1 Tvi, pp. 38-39.

662

Cesaroni, Il discorso della filosofia fra Bourdieu e Foucault, p. 24.

336



si vedra, in gioco c’é una rideterminazione fondamentale del pro-
blema, per come puo essere pensato in modo filosofico.

Vi sono diversi luoghi sistematici nell’Enciclopedia in cui la fi-
losofia compare per essere tematizzata; eppure, proprio dove ci si
aspetterebbe che affronti I’esame sulle condizioni della propria og-
gettivazione, la tematizzazione sembra arrestarsi, avverando (cosi
sembra) I’accusa bourdieusiana. Cio si accompagna a un’aggravan-
te ulteriore: nel sistema hegeliano non si trova un luogo in cui la
filosofia venga tematizzata una volta per tutte, esaurendone il con-
cetto e chiarendo le implicazioni che ha il suo statuto®®. Ciascuna
tematizzazione sembra piuttosto lasciar sfuggire qualcosa.

Oltre all’Introduzione e al Concetto preliminare dell’Enciclopedia
- sezioni in cui emergono pre-concetti della filosofia, immagini del-
la filosofia su cui essa torna poi criticamente, come visto nel capi-
tolo quarto — la sezione in cui compare esplicitamente la filosofia
é la terza della filosofia dello spirito, Lo spirito assoluto, in cui sono
raccolte ed esaminate le forme attraverso cui lo spirito sviluppa un
sapere su di sé: arte, religione e filosofia. Rivolgersi alla sezione Fi-
losofia in cerca di una risposta alla domanda sullo statuto della filo-
sofia, e sulla sua capacita di mettere a tema le condizioni della pro-
pria riproduzione - filosoficamente, ossia nel medesimo processo in
cui giustifica il proprio metodo e i propri contenuti, in modo siste-
matico — lascia pero disorientati. I paragrafi iniziali di questa sezio-
ne insistono sulla distinzione tra filosofia e religione, accomunate
dal contenuto (la verita, I’assoluto) ma distinte nella forma (concet-

3 Questo punto é analogo, ma non del tutto sovrapponibile, alla tesi, di-

scussa nel capitolo secondo, secondo cui la meta-filosofia hegeliana non &
localizzabile in un punto determinato, bensi coestensiva al sistema. E ana-
logo perché ne condivide la ragione metodologica: la filosofia non puo dir-
si giustificata se non in forma sistematica. E pero ulteriore rispetto a quella
indagine, poiché interroga la filosofia a partire da istanze — organizzazione
del sapere come qualcosa che puo essere insegnato e appreso, formazione
delle soggettivita, compito critico che si riproduce in determinati luoghi e in
un determinato tempo — che le analisi meta-filosofiche contemporanee non
tematizzano, ma che a mio avviso sono cruciali per comprendere lo statuto
stesso della filosofia e la sua domanda costitutiva.

337



to e rappresentazione). La trattazione si dilata poi in una lunga an-
notazione al § 573, che discute le polemiche religiose e politiche del
tempo: il diritto della religione di opporsi al razionalismo, le accuse
di ateismo e panteismo rivolte alla filosofia, un excursus sul Bhaga-
vad-Gita e sul poeta persiano Rumi, fino all’ignoranza diffusa su co-
sa sia davvero la filosofia speculativa. Solo nei paragrafi finali, con i
tre sillogismi conclusivi dell’Enciclopedia, la filosofia come sistema
sembra tornare al centro. Essi sono decisivi per comprendere cio
che ¢ la filosofia, e offrono la possibilita di vedervi incluso il ‘fuori’
della soggettivita implicata nel lavoro filosofico - a patto di leggere
quei sillogismi come riformulazione radicale di cio che significa una
tale inclusione, come visto nel capitolo quarto. Tuttavia, nemmeno
quei sillogismi presi di per sé — e, ancora meno, il resto della sezione
Filosofia — sono sufficienti a esaurire la comprensione del modo in
cui il discorso filosofico si costituirebbe per rendere conto dell’an-
tinomia che lo attraversa. E richiesto un lavoro ulteriore per deter-
minare la possibilita di un’oggettivazione filosofica delle condizioni
di riproduzione della filosofia, che non lascia indiscusso il modo in
cui si presenta come sapere che puo essere imparato e insegnato.
La filosofia, nel sistema, non compare pero soltanto come forma
ultima dello spirito, accanto ad arte e religione, ma anche tra le pra-
tiche e istituzioni attraverso cui si articola il mondo sociale e poli-
tico, lo spirito oggettivo. La filosofia si da storicamente, al tempo di
Hegel, come scienza che ha una dimensione istituzionale®®, la cui

%4 1] termine ‘istituzione’ ha un senso diverso nelle tre sezioni in cui si dif-

ferenzia lo spirito oggettivo, ossia diritto astratto, moralita ed eticita. II ter-
mine ¢ qui inteso, in generale, a denotare le forme in cui si realizza lo spi-
rito oggettivo, vale a dire il mondo spirituale che le soggettivita trovano e
che contribuiscono a formare. Trovo convincente quanto osserva T. Khu-
rana, quando afferma che «le istituzioni di cui questo mondo si compone
non sono soltanto i prodotti delle nostre attivita, ma I’assetto produttivo da
cui questo mondo scaturisce sempre di nuovo: le fautrici di questo mondo.
Il mondo della vita [Lebenswelt] & dunque al tempo stesso il prodotto e la
condizione della produzione della vita: il mondo della vita é generato dal-
la vita etica e mira a generare nuovamente vita etica. Cio significa che il
mondo etico non consiste soltanto nei depositi visibili dell’attivita spirituale

338



effettivita si gioca in modo significativo anche nelle pratiche di in-
segnamento e apprendimento che la sostengono. L’elemento istitu-
zionale non € accessorio, ma parte essenziale del suo statuto: della
forma specifica che assume la sua antinomia, che deve essere te-
matizzata, discussa criticamente, per come é venuta a determinarsi
storicamente.

Per esaminare questo, si puod guardare ai paragrafi dedicati allo
spirito oggettivo nell’Enciclopedia e, ancor piu estesamente, nei Li-
neamenti di filosofia del diritto. Qui la questione sollevata da Bour-
dieu trova uno spazio privilegiato, soprattutto rispetto al rapporto
tra filosofia e spazio sociale e politico. Una nota al § 270 dei Linea-
menti, dedicato principalmente al rapporto tra Stato e religione, of-
fre un primo indizio importante in questa direzione.

La religione, come la conoscenza [Erkenntnis] e la scienza, ha per
suo principio una forma peculiare, diversa da quella dello stato;
esse entrano pertanto nello stato, in parte nel rapporto di mezzi
della cultura e della disposizione d’animo [Mitteln der Bildung und
Gesinnung], in parte, nella misura in cui esse sono essenzialmente
fini in se stessi [Selbstzwecke], secondo il lato per cui esse hanno
esteriore esserci. In entrambi i rispetti si comportano i principi
dello stato applicandosi ad esse; in una trattazione compiutamente
concreta intorno allo stato quelle sfere, cosi come ’arte, i rapporti
meramente naturali, ecc. devono venir considerate parimenti
nella relazione e collocazione ch’esse hanno nello stato; ma qui in
questa trattazione, ove é il principio dello stato, che vien perseguito
secondo la sua idea nella sua sfera peculiare, puo parlarsi soltanto di
passata intorno ai principi di quelle sfere e intorno all’applicazione
ad esse del diritto dello stato®®.

Il passo € denso e fa emergere almeno tre nuclei problematici.
(i) La scienza ha una forma diversa, nel suo principio, rispetto allo

nel mondo sensibile. Piuttosto, i segni o le tracce dello spirito sono sempre
al contempo strumenti della sua riproduzione» (Das Unbewusste der Sitt-
lichkeit. Die moderne Lebenswelt nach Riicksprache mit Hegel, «Hegel-Stu-
dien», 58, 2025, pp. 55-73, p. 62).

5 R, § 270 n; trad. it., p. 207.

339



Stato. Come la religione, e la conoscenza (Erkenntnis)®¢, la scienza
ha un principio proprio irriducibile a quello dello Stato, una logi-
ca non coincidente con quella di quest’ultimo, il quale dunque non
puo inglobarla senza resto nelle proprie dinamiche, ma deve lavo-
rare alla sua autonomia, articolando la sua collocazione entro il suo
ordine complessivo. (ii) La scienza é nello Stato, puo servire ai suoi
scopi comparendo tra i suoi mezzi: nello spazio della Bildung puo
essere utile a formare, trasmettere conoscenze, esercitare al pensie-
ro astratto. Piu in generale, ha la funzione di formare capacita che
lo Stato non puo produrre da sé ma di cui ha bisogno per esistere.
In questo senso, la scienza, insieme alla religione, puo essere consi-
derata funzionale alla costituzione etica, direttamente, o indiretta-
mente. (iii) Ma la filosofia puo anche rivendicare un fine in sé, non
riducibile agli scopi dell’eticita: il suo compito e la verita, e questa
non dipende da altro che da se stessa. In questa accezione, la filoso-
fia e critica radicale. Qui si annida la difficolta: la filosofia ¢ al tempo
stesso coerente con gli interessi dello Stato (perché contribuisce a
formare i cittadini) e non lo &, perché eccede la sfera statale e riven-
dica una normativita che non deriva dal diritto dello Stato.

Per sciogliere questa contraddizione occorre distinguere tra il
principio della scienza e quello dello Stato. Hegel, tuttavia, nella no-

66 Come ha notato L. Illetterati in Art Is (Not) Knowledge. A question of He-
gelian terminology («Aesthetica-Preprint», 116, Aprile 2021, pp. 197-211),
sembra sussistere una differenza tra Wissen e Kennen che fa si che «all’in-
terno della sezione Lo spirito assoluto non [si incontri] mai il verbo kennen
e i suoi correlati (Kenntnis, Erkenntnis, erkennen), che esplicitano il tipo di
attivita cognitiva in questione, ma [si trovi] sempre e soltanto il verbo wis-
sen e il sostantivo das Wissen» (p. 200). Mentre Kennen indicherebbe una re-
lazione tra un soggetto e un oggetto esterno da conoscere, la tendenza — se
non addirittura la decisione univoca, come sembra suggerire Illetterati — da
parte di Hegel di usare Wissen per I’arte, la religione e la filosofia rimanda
a un rapporto di riconoscimento: «l’autoconoscenza, ossia il riconoscersi
nell’altro da parte di se stesso, I'attitudine dello spirito a ritrovarsi in ci6 che
gli si presenta come altro da sé» (p. 204). Anche senza impegnarsi nella tesi
di un uso univoco dei termini da parte di Hegel, mi sembra che la comparsa
dell’Erkenntnis nello spirito oggettivo vicino alla scienza possa offrire una
sponda alla lettura di Illetterati.

340



ta non chiarisce né in cosa consista questa differenza, né quale sia
il fine proprio della scienza. Aggiunge pero un’osservazione signi-
ficativa alla fine della Annotazione al §270:

Poiché il principio della sua forma, inteso come cosa universale,

¢ essenzialmente il pensiero, ne deriva che é anche accaduto che

dalla sua parte & venuta fuori la liberta del pensare e della scienza

[...]. Dal lato di esso percio ha il suo posto anche la scienza; giacché

essa ha il medesimo elemento della forma che lo stato, essa ha il

fine del conoscere, e invero della razionalita e verita oggettiva®®’.

Da un lato, lo Stato ha reso possibile lo sviluppo della scienza,
istituendo le condizioni per la sua esistenza. Un buono Stato, sugge-
risce Hegel, deve permettere e promuovere la scienza anche quan-
do essa contraddice interessi politici, dogmi o ideologie. Dall’altro,
poiché il principio della filosofia ¢ il pensiero e il suo fine ¢ la verita,
essa non rimane confinata entro l'orizzonte della volonta su cui si
fondano le istituzioni etiche, ma le eccede. Qui sorge un paradosso:
la filosofia é se stessa in quanto persegue la verita, ma cosi facendo
non rimane piu semplicemente dentro la dimensione oggettiva del-
lo spirito, Ieticita, non solo perché il suo potenziale di critica del-
le condizioni esistenti persegue un fine diverso rispetto a cio che
avviene perlopiu nello spirito oggettivo — in cui le norme vengono
istituite e seguite in maniera necessariamente non sempre consa-
pevole®® — fino al punto di poter diventare dannosa per lo Stato;
ma perché il suo significato non puo esaurirsi in cio che nello spa-
zio dell’eticita ¢ individuato da una istituzione. E, tuttavia, lo spirito
oggettivo resta 'unico spazio sistematico in cui si tratta esplicita-
mente di istituzioni e quindi delle condizioni sociali di riproduzione
di un sapere che puo essere insegnato e imparato.

Fulda ha espresso con chiarezza questa circolarita: «il diritto del-
la filosofia non puo ancora essere tematizzato nella sfera dello spi-

7 R, § 270; trad. it., pp. 213-214.

68 Cfr. F. Neuhouser: «é intrinseco alla natura della Bildung che essa abbia

luogo in modo inconscio e involontario, alle spalle, per cosi dire, dei sogget-
ti stessi che attraversano il processo di formazione» (Foundations of Hegel’s
Social Theory: Actualizing Freedom, Cambridge, Harvard University Press,
2000, p. 149).

341



rito oggettivo, poiché in essa non ¢ ancora in questione la filosofia;
nella sfera dello spirito assoluto, invece, non puo esserlo piz, poi-
ché in essa il diritto non é piu oggetto di trattazione»*®. La questio-
ne della filosofia come istituzione si colloca cosi in una tensione tra
il non ancora e il non piu™. Finché serve agli scopi educativi e for-
mativi dello Stato, la filosofia resta un’istituzione, ma non € ancora
assoluta. Quando, invece, € intesa nel suo fine proprio - la verita -
e a tutti gli effetti filosofia, ma allora non é piu esaminata nella sua
dimensione istituzionale, ossia sociale e politica. Se nel primo caso
I'immagine del suo compito ¢ quella di un sapere formativo — che si
riproduce nelle istituzioni preposte alla Bildung e, piu estesamente,
come una delle forme di soggettivazione attraverso cui si articola lo
spirito oggettivo —, nel secondo caso I'immagine che si produce ¢
quella di un sapere essenzialmente critico.

Nell’impasse che si istituisce tra le due immagini, sembra ven-
ga toccato il punto indicato dall’accusa di Bourdieu alla filosofia: il
continuare a riprodursi entro le dinamiche che la legittimano e con-
sentono la sua esistenza; I'impossibilita di oggettivare fino in fondo
il proprio luogo d’esistenza quando ¢ propriamente filosofia. Nello
spirito oggettivo, dove ci si aspetterebbe di trovare una discussione
articolata delle condizioni istituzionali e sociali della sua riprodu-
zione, gli elementi in gioco sono piuttosto scarsi e la filosofia non
¢ tematizzata nella sua dimensione assoluta, ossia come filosofia.
Nello spirito assoluto, invece, la riflessione sulla forma attraverso
cui lo spirito conosce se stesso (nella forma dei concetti) non offre
propriamente una trattazione del modo in cui la filosofia opera co-
me sapere critico, né dell’antinomia che la caratterizza®.

6 F.-H. Fulda, Das Recht der Philosophie in Hegels Philosophie des Rechts,
Frankfurt a.M., Klostermann, 1968, p. 16.

70 Cfr. T. Meyer, Philosophie als Institution? Zwischen dem ,noch nicht®
und dem ,nicht mehr®, in Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst,
Religion und Philosophie innerhalb und auflerhalb von Gesellschaft und Ge-
schichte, a cura di T. Oehl e A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 581-599.

671

Si potrebbe guardare alle Lezioni di storia della filosofia per approfondire
la decisivita della storicita, i diversi modi di stare nel proprio tempo, la dia-
gnosi del presente in rapporto a un bisogno emergente di accesso razionale

342



La mancanza di un luogo sistematico in cui la filosofia esaurisca
la propria oggettivazione non indica, tuttavia, un presunto disin-
teresse della filosofia per la tematizzazione del proprio statuto, né
sancisce la sua impossibilita di oggettivare la propria scena, come si
vedra. Indica piuttosto, questa la tesi, 'esigenza di fare diversamen-
te quella oggettivazione: lavorare a un modo propriamente filosofi-
co di interrogare il mondo e il tempo in cui la filosofia si riproduce,
di giustificare il suo compito e cio che é implicato nella sua realiz-
zazione, senza presupporre il suo bisogno. Soprattutto, senza irri-
gidirla entro immagini gia date del suo statuto — come quella che
la descrive come un sapere volto alla formazione delle soggettivi-
ta (anche nel senso trasformativo, che insegna ad avere a che fare
con le trasformazioni in cui sono immerse), o come un sapere criti-
co che lavora alla comprensione delle contraddizioni del mondo di
cui é parte —, la cui assunzione acritica, che non tematizza cioé cio
che si riproduce surrettiziamente in quelle formulazioni, trattiene
la filosofia dal poter essere fino in fondo auto-critica, e la inchioda
alla ripetizione di cio rispetto a cui deve dimostrare la propria dif-
ferenze specifica.

La tensione strutturale tra spirito assoluto e spirito oggettivo,
per come si rende visibile nel problema dell’antinomia della filoso-
fia, mostra una posta in gioco piu ampia: la necessita di pensare la
liberta dello spirito oggettivo insieme alle pratiche riflessive — ar-
te, religione e filosofia — attraverso cui vengono messe criticamente
in questione le norme e i presupposti che regolano la vita comune,
aprendoli alla possibilita di trasformazione. E, viceversa, chiama la
filosofia a non trascurare la dimensione oggettiva, sociale e politi-

al mondo e alle soluzioni insoddisfacenti che hanno tentato di rispondervi.
Seguo questa traccia solo in modo obliquo, senza entrare direttamente nella
discussione di quelle Lezioni, perché mi interessa piuttosto il problema che
pone alla filosofia il compito di diagnosticare il proprio tempo, quando la fi-
losofia deve giustificare se stessa senza limitarsi all'immagine introduttiva
del rapporto che istituisce col presente. Per uno studio della storicita della
filosofia come realta decisiva dello spirito, cfr. W. Jaeschke, World History
and the History of Absolute Spirit, in History and System: Hegel’s Philosophy
of History, a cura di R.L. Perkins, Albany, SUNY, 1984, pp. 101-115.

343



ca, in cui funziona come sapere che puo essere appreso e insegnato,
costringendola a lavorare sul modo in cui 'oggettivazione di que-
sta dimensione costituisca una questione inseparabile dalla doman-
da ‘interna’ che interroga il suo formarsi come scienza, ossia come
sapere giustificato.

Cio che si tratta di mostrare, in questo ulteriore esame dell’an-
tinomia della filosofia, é che la filosofia non puo giustificare il suo
compito se non nell’esecuzione discorsiva del suo carattere siste-
matico e autocritico®’?. Per esaminare questo problema e dimostrare
la tesi, occorre procedere in tre passaggi, che rendono visibili i pro-
blemi che accompagnano la formulazione dello statuto della filoso-
fia relativamente al suo compito: nell’immagine di un sapere che la-
vora nella Bildung a formare le soggettivita ad astrarre e a pensare
l'universale, e in quella di un sapere critico del tempo di crisi.

Per esaminare il modo hegeliano di ripensare il primo punto
dell’accusa di Bourdieu, circa I'impossibilita per la filosofia di og-
gettivare la propria scena, verra affrontata anzitutto la presenta-
zione del compito formativo della filosofia come una forma di Bil-
dung, evocata anche nell’Introduzione alla Scienza della logica. 1l suo
esame lascia emergere alcuni cortocircuiti che si innestano in que-
sta immagine: la presupposizione di una scena — educativa — entro
cui la filosofia agirebbe come sapere formale che insegna ad astrar-

72 Tra i contributi recenti che hanno posto con maggiore efficacia ’ac-

cento sull’esigenza di considerare lo spirito assoluto come istanza riflessiva
integrante le pratiche comunitarie analizzate nello spirito oggettivo si pos-
sono menzionare M. Gante, Das Wissen der Freiheit. Hegels Theorie des abso-
luten Geistes, Hamburg, Meiner, 2025, e Id., Hegel’s Theory of Absolute Spirit.
Reflexive Practices in Hegel’s Social Philosophy, «European Journal of Philo-
sophy», pre-print, 2025. A differenza di Gante, non assumo come direzione
privilegiata dell’indagine quella che muove dall’assoluto all’oggettivo, mo-
strando la possibilita di riflettere sulla liberta da realizzare, che perlopiu ri-
mane implicita nelle norme strutturanti lo spazio sociale; considero anche
la direzione inversa, che interroga ’esigenza, per la filosofia, di giustificare
la sua dimensione oggettiva, entro cui si riproduce. L’analisi qui condotta,
inoltre, individua nella discorsivita della filosofia il piano su cui tali questio-
ni devono essere giustificate filosoficamente.

344



e (1.1); essere parte delle dinamiche sociali attraverso cui, nello
spirito oggettivo, le individualita vengono formate (1.2). Le tensio-
ni sono ricondotte alla natura duplice della Bildung: da una parte,
formazione della coscienza che ha luogo nelle istituzioni preposte
all’educazione; dall’altra, processo sociale, di formazione e trasfor-
mazione, che non si riduce alle istituzioni educative, ma permea
lintera sfera dello spirito oggettivo.

In secondo luogo, si tratta di approfondire dove si radicano que-
sti cortocircuiti, ossia una seconda immagine che emerge nell’og-
gettivazione della sua scena: la critica diagnostica del proprio
tempo. Verra considerato il modo in cui la filosofia stabilisce preli-
minarmente la propria funzione in rapporto al tempo in cui opera e
al mondo che contribuisce a formare (2.1). Qui, dove si inaugura la
possibilita per un concetto non scolastico, ma cosmico (Weltbegriff)
della filosofia in Hegel, emergono slittamenti implicati in questo
compito critico-diagnostico (2.2).

In questo modo, in terzo luogo, verra esaminato il modo in cui
nella discorsivita si apra per la filosofia la possibilita di una oggetti-
vazione filosofica che non subisce ma pensa le contraddizioni gene-
rate dalle due immagini, quella formativa e quella critica. Rispetto
al problema dell’oggettivazione, si mostra la possibilita per la filo-
sofia di non essere un sapere internalista, ripiegato su se stesso, che
non ha consapevolezza del modo in cui opera. Al contrario, inau-
gura una forma di oggettivazione che non presuppone cio in cui e
su cui agisce: contribuisce a istituire cio su cui lavora (le astrazioni)
(3.1), rideterminando criticamente il significato delle immagini del
suo compito in modo auto-critico (3.2).

Una simile rideterminazione della giustificazione del compito fi-
losofico — che non presuppone le scene in cui si realizza e le sogget-
tivita che forma, né il proprio bisogno in un tempo di crisi - con-
sente, in quarto luogo, di discutere il secondo punto dell’accusa di
Bourdieu, ossia il bisogno per la filosofia di preservarsi contro la
possibilita della propria fine. Approfondendo come la filosofia pen-
sa le tensioni con le regole che consentono di parteciparvi (4.1), si
mostra che la filosofia non solo pensa la propria oggettivazione, ma
anche si confronta, nell’esecuzione del suo discorso, con la rottura

345



critica che produce, non ponendosi in semplice continuita con la
propria riproduzione (4.2). E questo ¢ il modo filosofico di determi-
nare lo statuto specifico della filosofia.

1. Bildung: immagine della formazione

Comprendere cosa significhi per la filosofia essere una maniera
particolare di formazione, riprodursi in un contesto di formazione,
richiede di discutere la semantica della Bildung. Il termine Bildung
rimanda anzitutto alla formazione che avviene in determinate isti-
tuzioni (universita, scuole, istituti di cultura, accademie...), che pero
non esauriscono cio che si intende con formazione®”, perché anzi so-
no quelle istituzioni a dover «rendere giustizia a una realta educativa
[Bildungswirklichkeit] che le precede e le sottende nella societa»®™.
Accanto a questa dimensione — individuata dall’espressione Bildung
formale (formelle) — si accompagnano, come piu originarie, le dina-
miche di formazione delle soggettivita che hanno luogo nell’intera
sfera etica, dall’educazione familiare, ai processi di determinazione
delle particolarita (i loro bisogni, le loro inclinazioni, le loro compe-
tenze) nella societa civile, fino al lavoro sull’'universale nello Stato. A
legare entrambe queste dimensioni ¢ anzitutto cio che va sotto il no-
me di astrazione, cruciale per determinare non solo cio che e spirito,
ma anche per legare la filosofia al suo presente, in uno dei rari luoghi
in cui Hegel discute tematicamente del compito della filosofia, ossia
il Discorso Inaugurale a Berlino del 1818. Nell’analisi dell’'immagine
che sorge quando la filosofia si presenta come formazione, nel du-
plice senso di Bildung, emergono due difficolta: una inerente alla Bil-

7 Per una discussione del termine Bildung nella filosofia hegeliana si ri-
manda ai numerosi contributi di Sandkaulen dedicati al tema. Rispetto a tali
lavori, cio0 su cui si intende insistere qui € la dimensione cosmica della Bil-
dung, che in quanto processo formativo non si lascia circoscrivere alla sola
societa civile o allo Stato, ma puo essere indagata nel modo in cui consente
di pensare il compito della filosofia all’interno di processi di formazione che,
nella riflessione hegeliana, prendono avvio anche da altri soggetti: il mondo
(Welt), come realta effettiva (Wirklichkeit).

7 Sandkaulen, Bildungsprozesse (in) der Moderne, p. 231.

346



dung formale (1.1), e una propria della Bildung in quanto tale, come
processo complesso di disciplinamento e liberazione (1.2).

1.1 Bildung formale

La filosofia presenta il suo compito formativo nel Discorso Inau-
gurale, che amplia e specifica cio che verra detto nel §270 dei Linea-
menti:

La filosofia é utile anche dal punto di vista formale. La formazione
formale [formelle Bildung] che si acquista tramite la filosofia é la
capacita formale di imparare a pensare in generale, ossia di tener
fermo al contenuto universale ed essenziale, lasciando cadere gli
elementi accidentali e fuorvianti [das Allgemeine und Wesentliche
festzuhalten, und das Zufillige, hindernde fallen zu lassen]. Imparare
a fare astrazione [Abstrahiren lernen] é la prima capacita che si
richiede per qualsiasi compito nella vita, & la capacita di conoscere il
significato generale di un fatto concreto, mettendo in risalto il punto
che é propriamente in questione. Un uomo incolto [ungebildeter] si
arresta davanti a un problema con tutte le sue implicazioni casuali;
mentre tenta di comprenderlo, di descriverlo, oppure mentre agisce,
s’impiglia nelle circostanze casuali e cosi manda tutto in malora.
L’essere umano colto [gebildeter], cosi come l'essere umano di
carattere, si attiene a comprendere Iessenziale, solo questo, e fa
quel che é necessario. Studiare la filosofia, dedicarsi a essa, significa
acquistare una familiarita durevole con cio che ¢ essenziale, togliere
di mezzo cio che ¢é casuale, caduco; infatti la filosofia, secondo il suo
contenuto, ¢ apprendimento dei fini assoluti e del vero essere™”.

A caratterizzare la filosofia, se la si guarda attraverso I'immagine
che si genera quando presenta il suo compito formativo, ¢ anzitutto
un lavoro di astrazione. Per comprenderne la portata occorre chiarire
che cosa significhi ‘fare astrazione’ (abstrahieren).

L’astratto, come Hegel aveva gia mostrato nel pamphlet del 1807
Chi pensa astrattamente?, non coincide con un pensiero separato dal
reale — come quello di chi non é avvezzo a muoversi tra i concetti, e
riduce la complessita di un fatto a pochi tratti immediatamente di-
sponibili, isolati dalla totalita di cui fanno parte e dalle dinamiche che

%5 D1818 p. 28; trad. it., pp. 232-233. Trad. leggermente modificata.

347



1i istituiscono®”®. La filosofia, invece, nel lavorare con le astrazioni,
insegna quella che Hegel definisce la «capacita formale d’imparare a
pensare in generale, ossia di tener fermo al contenuto universale ed es-
senziale, lasciando cadere gli elementi accidentali»®”’. Essa introduce
propriamente il pensiero, I'universale, arginando il particolare, non
per eliminarlo, ma per comprenderlo nel suo diritto e lasciarlo esse-
re cio che &, liberandolo dagli interessi soggettivi che ne riducono la
complessita a una singola caratteristica. Chi & propriamente forma-
to (gebildet), per Hegel, «si trattiene, si raccoglie, e in questo modo
lascia I'oggetto piu libero di fronte a sé»*®. In altri termini, sviluppa
una capacita di porre attenzione al caso concreto nel contesto delle
circostanze che lo fanno essere, secondo i suoi diversi aspetti, poiché
proprio «questa separazione ¢ immediatamente cio che conferisce al
tutto la forma dell’'universale, in quanto si astrae e si considera ogni
lato per sé».6”

Saper distinguere ’essenziale dal contingente, il necessario da cio
che ¢ solo accidentale, costituisce un’abilita decisiva che, per ripren-
dere ’adagio kantiano sul concetto cosmico (e non scolastico) di fi-
losofia, «interessa necessariamente chiunque»®’. Questa capacita —

%6 Destinataria del testo del 1807 & quella che Hegel chiama la buona so-

cieta, convinta di sapere da sempre che cosa siano il pensiero e I’astratto, e
pronta a rispondere, senza esitazione, alla domanda apparentemente reto-
rica ‘chi pensa astrattamente?’: sono gli intellettuali, coloro che mancano
di un rapporto pratico con la vita. La risposta di Hegel, tuttavia, sorprende,
inverte i termini e risemantizza dall’interno la questione. E infatti I'essere
umano ungebildet — non quello gebildet — a pensare astrattamente, riducen-
do il reale a una singola caratteristica separata dalla totalita a cui appartie-
ne, cancellando ogni altra determinazione. Cosi, per esempio, nell’assassino
non vede che l'astratto — il suo essere un assassino — e con questa qualita
annulla in lui tutto il resto. L’intelletto incolto si arresta al mortuums; al con-
trario, la filosofia e capace di fissare lo sguardo sul veramente concreto, va-
le a dire sulla totalita di un fenomeno colto nella sua complessita di aspetti.

77 D1818, p. 28; trad. it., p. 232.

8 VPhW I, p. 37.

7 Ibidem.

80 KrV, A840/B868; trad. it., p. 1179.

348



che non é immediata, ma frutto di un lavoro e di una disciplina del
pensiero — si avvicina a cio che Fichte chiamava I’arte di avere a che
fare con il sapere, e in particolare alla capacita di giudizio (Beurthei-
lungsvermdgen). Una formazione di questo genere non individua sol-
tanto un atteggiamento teoretico, ma anche pratico. Considerare i
fatti nei loro diversi aspetti, per Hegel, mette infatti nelle condizioni
di «agire in maniera piu concreta»®®, secondo fini non soltanto indi-
viduali, immediati perché non elaborati, bensi universali.

Secondo questa immagine, la filosofia, e la logica in modo emi-
nente®, insegnano dunque a esercitarsi nel pensiero astratto, a muo-
versi entro il campo dei pensieri considerati in se stessi, lavorando
criticamente sulle rappresentazioni e sulle forme intellettuali (Ver-
stand) in atto nel mondo. Come mostrano i passi introduttivi della
Scienza della logica, questa prestazione conoscitiva interrompe I’abi-
tudine di vivere la quotidianita senza metterla in questione, reiteran-
do norme che non vengono discusse e orientandosi di volta in volta
sulla base di interessi particolari. Sottrarsi all’appoggio sicuro di con-
venzioni, credenze e tradizioni, richiede percio di esercitare una vio-
lenza: «dobbiamo farci violenza [so miissen wir uns Gewalt antun]»®*
per resistere a quelle strutture che, pur avendo perso legittimita vita-
le, continuano a essere riprodotte per mancanza di alternative prati-
cabili su come condursi diversamente.

® VPRW I, p. 37.

82 Cfr. VWAL II, pp. 444-445 (Nachschrift Libelt): «Il semplice consiste nel-
le determinazioni di pensiero del tutto pure. L’essere umano si comporta
ovunque pensando, percio le determinazioni di pensiero ricorrono ovunque.
Nel pensare siamo presso noi stessi. [...]. — La logica € anche la scienza piu
difficile, poiché nel pensare bisogna portare gli oggetti alla coscienza, e a cio
appartiene una grande astrazione. [...] Qui vi sono semplici astrazioni, ci si
deve trattenere dalle rappresentazioni sensibili — qui occorre che I'udito e la
vista non valgano pill. Bisogna farsi violenza per produrre cio, e in questo
sta la difficolta. Ognuno sa che cosa sono essere, grandezza, divenire, ecc.; e
appunto con cio che € piu noto si ha a che fare nella logica. Ma la familiarita
che se ne ha ¢, piu che altro, una non-familiarita [ Die Bekanntschaft die man
hat, ist aber mehr eine Unbekanntschaft]».

83 VWA4L I, p. 515 (Nachschrift Rolin).

349



Tale distacco dal sostegno della sensibilita o della credenza
formata socialmente produce un sentimento di spaesamento: «ci
sembra allora di non avere piu alcun contenuto saldo, di non avere
piu terreno sotto i piedi»“*. Proprio nel non sentirsi a casa, la scienza
logica si rivela come una grande «forza [Kraft] di astrazione»‘® e,
inoltre, come una «grande abilita di muoversi nei propri pensieri [eine
grosse fertigkeit sich in seinen gedanken zu bewegen]»*®. 1l riferimento
alla forza (Kraft) chiarisce che si tratta di attitudini che devono essere
acquisite tramite un disciplinamento. Non sono doti naturali, ma
rappresentano la capacita da apprendere sottoponendosi a regole
che educano lattenzione, normalmente dispersa nella molteplicita o,
al contrario, ancorata a segnavia semplici e immediati che appaiono
noti e non bisognosi di giustificazione. Non si creda dunque — come
Hegel ricorda esplicitamente a lezione — che «la dimestichezza di
stare su questo terreno e di muoversi in queste forme»** sia qualcosa
«che si possiede dalla nascita [was man vom Hause aus in Besitz
hat]»®%,

Proprio qui si apre la domanda decisiva: come interpretare la fun-
zione di una scienza il cui studio viene presentato come «[’assolu-
ta educazione e disciplina della coscienza [die absolute Bildung und
Zucht des BewufStseyns]»**?

8¢ Ibidem.
85 Ibidem.
8¢ Ibidem.
87 Ibidem.
88 Ibidem.

689

WAL I, p. 42; trad. it., p. 41. Mentre la Bildung compare di frequente nel-
la produzione hegeliana, il termine Zucht sembra venire usato da Hegel con
parsimonia. L’altra occorrenza del termine nella Scienza della logica (oltre
quella menzionata nella citazione) in relazione allo studio riferisce di una
plasticita necessaria che il pensiero deve acquisire: «Ma questa educazione e
disciplina del pensiero, che gli darebbe modo di condursi plasticamente, vin-
cendo I'impazienza della riflessione incidentale, vien solo procurata coll’an-
dare innanzi, collo studio e colla produzione dell’intero sviluppo [Aber diese
Bildung und Zucht des Denkens, durch welche ein plastiche Verhalten dessel-

350



Ci sono due cortocircuiti nell'immagine della filosofia che sor-
ge quando presenta la sua funzione formativa. Il primo riguarda la
questione dell’utilita. Hegel insiste sul fatto che, se si vuole parlare
di utilita della filosofia, allora la filosofia funziona come Bildung for-
male (formelle). In questo senso, la filosofia ¢ utile perché insegna la
capacita di astrarre. Ma I'impostazione della questione rimane pro-
blematica, legata a un condizionale: se si interroga un certo sapere in
base alla sua utilita. In realta, parlare di utilita ¢ inadeguato, poiché
riduce la filosofia a un sapere scolastico, subordinato a un fine ester-
no che non é lei a determinare, legato a una realta in cui la filosofia

ben bewirkt und die Ungeduld der einfallenden Reflexion iiberwunden wiirde,
wird allein durch das Weitergehen, das Studium und die Production der gan-
zen Entwicklung verschaft]» (WAL I, p. 19; trad. it., p. 22). La dimensione di
disciplina, legata essenzialmente all’'umano, & presentata nelle lezioni del
1822/1823 di filosofia della storia universale: «Un esempio piu vicino del
fatto che lo spirito sia solo risultato [der Geist nur Resultat ist], ognuno lo ha
in sé. L’essere umano, quale & dapprima immediatamente, non ¢é che la sua
possibilita: solo attraverso la disciplina [Zucht] e 'educazione [Erziehung]
diviene razionale [Verniinftige]. L’essere umano, appena nato, € soltanto la
possibilita di essere umano. L’animale, invece, nasce quasi gia compiuto; la
sua crescita € piuttosto un rafforzamento, e nell’istinto possiede sin da su-
bito tutto cio di cui ha bisogno. L’essere umano, invece, deve conquistarsi
ogni cosa: deve farsi da sé cio che altrimenti era soltanto possibilita» (VPhW
L p. 28). Su questo, si veda C. Bouton, Hegel’s Historical Anthropology, «Ve-
rifiche», LIV (1), 2025, pp. 111-136.

351



tradizionalmente si ¢ andata formando®”’. Piu propriamente, invece,
«la filosofia e coscienza, € fine a se stessa, riassume in sé ogni fine»**:
Cosli si € detto anche dell’utilita della filosofia, dal momento che
si suole parlare anche dell’utilita di una scienza. La verita vale per
se stessa e qualsiasi altra realta & un’incarnazione, un’esistenza
esteriore della verita; qui hanno origine gli altri scopi. La verita &
il loro sostegno, la loro sostanza. Ogni cosa ha durata e si attua in
quanto e conforme al proprio concetto, in quanto é nella verita. Il
rapporto ad altri scopi — scopi della vita o della scienza. Dove la
profondita é massima, c’¢ anche universalita (la verita si applica a
tutto, ma non si tratta solo di un’applicazione esteriore). Ma, quel
che piu conta, la conoscenza della verita — di cio che é sostanziale -
costituisce il fondamento e il sostegno di tutto quanto il resto. Tutti
gli altri scopi sono subordinati; possono reclamare la loro attuazione
e realizzazione, solo se sono conformi alla sostanza — altrimenti sono
nulli in se stessi®?.

% Si ricordi che sull’opposizione tra utilita e verita insistono anche Fichte

e Schelling, e si fonda, in parte, la stessa distinzione tra facolta superiori -
incaricate di formare i funzionari, che considerano la scienza non come un
fine in sé ma come un mezzo da adoperare nell’esercizio del proprio ufficio
— e la facolta inferiore, ossia la filosofia, per come viene pensata da Kant,
che ne II conflitto delle facolta afferma: «per la comunita scientifica &€ una
necessita imprescindibile che, nell’'Universita, vi sia anche una facolta la
quale, non dipendendo per i suoi insegnamenti dall’ordine del governo, ab-
bia la liberta non d’impartire ordini, ma di valutarli tutti, una facolta che si
occupa dell’interesse della scienza, cioé dell’interesse della verita e dove la
ragione deve avere il diritto di parlare pubblicamente: perché senza questa
facolta la verita non verrebbe alla luce (a danno del governo stesso), dal mo-
mento che la ragione é libera per sua natura e non accetta ordini di tenere
per vero qualcosa» (SF, pp. 19-20; trad. it., pp. 70-71). Come ricorda P. Ma-
cherey, per Kant tutte le attivita della filosofia «sono rivolte verso la scienza
pura» (La parola universitaria, a cura di A. S. Caridi, Napoli, Orthotes, 2013,
p- 60), il che «giustifica il fatto di essere libere in rapporto ad una legislazio-
ne esterna e di non dover obbedire ad alcuno, neanche al governo» (ibidem).
Sul modo in cui la distinzione tra verita e utilita giochi un ruolo nel conflit-
to delle facolta si veda il capitolo dedicato da Macherey a Kant (pp. 39-85).

1 D1818, p. 26; trad. it., p. 231.
2 D1818, p. 27; trad. it., p. 232.

352



La dialettica fra utilita e fine in sé costituisce dunque il primo li-
mite strutturale di questa immagine. Il secondo cortocircuito é lega-
to all’aggettivo che accompagna la Bildung: formale (formell). Nella
terminologia hegeliana, ‘formale’ si oppone a ‘sostanziale’ (substan-
tiell)*®. Se il sostanziale rimanda alla determinatezza dei contenuti, il
formale possiede una semantica duplice. Da un lato, indica una capa-
cita: l'esercizio del giudizio libero, la critica di cio che si presenta co-
me valido solo perché tradizionalmente accettato. Assunta in questo
senso, la Bildung formale rappresenta un’attitudine teoretica specifi-
ca, fondamentale, che il soggetto moderno deve acquisire. Dall’altro
lato, pero, essa presenta un limite strutturale. Proprio perché il suo
esercizio e indifferente al contenuto, la riflessione formale puo essere
tanto buona quanto cattiva, vera quanto falsa. Non garantisce di per
sé la concretezza dei contenuti, anzi sospende la domanda sulla lo-
ro natura sostanziale. Ma, per Hegel, in filosofia ne va non solo della
forma, bensi essenzialmente dei contenuti e della capacita di esibire
la loro razionalita in forma adeguata. La Bildung formale, in quanto
tale, non assicura pero questo passaggio®*.

% Sul tema della Bildung in senso non formale si rimanda a F. Menego-

ni, Recht des Einzelnen und Recht der Gemeinschaft. Hegel und die Idee einer
spekulativen Bildung zur Allgemeinheit, in Bildung und Freiheit. Ein verges-
sener Zusammenhang, a cura di K. Vieweg e M. Winkler, Paderborn, Schon-
ingh, 2012, pp. 91-99, e agli altri contributi del volume.

4 Sotto questo aspetto, la Bildung formale somiglia alla struttura dell’abi-

tudine. Anche I’abitudine ¢ un processo liberatorio, un’emancipazione criti-
ca dalla naturalita; ma, nella ripetizione che le ¢ connaturata, puo esercitarsi
su qualsiasi contenuto. Il rischio di una dipendenza negativa non é estraneo
all’abitudine, ma appartiene alla logica interna, dal momento che la dire-
zione del coltivarsi non é contenuta nell’abitudine: «per costume [Sitte] in-
tendiamo anche I'abitudine [ Gewohnheit]. Il costume é in questo senso solo
formale, poiché puo avere un contenuto buono oppure cattivo» (VPhR III, p.
1266). «Con I’abitudine in quanto tale entra in gioco cio che ¢é casuale: I'uo-
mo puo abituarsi al peggio, puo abituarsi a essere schiavo, servo della gleba
ecc. L’abitudine significa soltanto che le determinazioni sono identiche con
il soggetto, ma I’abitudine in sé non basta. Essa appartiene invece al fatto
che vi siano leggi, poiché queste non devono essere qualcosa di astratto, de-

353



Nel nesso tra il rischio di formalismo della Bildung formale e la
dialettica fra utilita e fine in sé, si condensa la difficolta insita nell’im-
magine del compito formativo della filosofia. Se I'utilita della filoso-
fia e quella di insegnare ad astrarre, allora essa si presenta come una
capacita formale che é pero priva di garanzia sul contenuto. Parlare
dell’utilita della filosofia non é problematico solo perché essa & pro-
priamente un fine in sé, ma anche perché — quando si presenta come
Bildung formale — cio che si ottiene dal suo esercizio, pensato cosi,
é un’abilita il cui valore dipende interamente dal modo in cui viene
praticata, senza che la filosofia possa rivendicare la propria necessi-
ta intrinseca.

Questo limite si innesta in una contraddizione ulteriore, che ri-
guarda la Bildung come processo pit ampio di formazione, in cui si
approfondisce la complessita della capacita di fare astrazione e il suo
problematico potere liberatorio.

1.2 Bildung e spirito

La Bildung é decisiva per comprendere che cosa sia spirito. Lo spi-
rito «ha la sua realta soltanto grazie al fatto ch’esso si scinde entro
se stesso [hat seine Wirklichkeit nur dadurch, daf3 er sich in sich selbst
entzweit]»*”. Esso €, in senso proprio, questo processo negativo di
scissione: un confronto con la propria immediatezza naturale e, in-
sieme, con il mondo in cui cerca di riconoscersi. Hegel sottolinea che
lo spirito «é in se stesso in opposizione a sé; deve superare se stesso
come l'ostacolo vero e ostile al proprio scopo»**, dal momento che
il suo sviluppo non si da come progresso lineare o pacifica evoluzio-
ne, ma come dispiegamento dialettico e conflittuale, attraverso ’alie-
nazione e contro essa: «non il procedere pacifico e privo di conflitto,

vono valere: questo é vitalita, ma vitalita astratta, che puo essere la morte
della liberta» (VPAR III, p. 1344).

% R, §187A; trad. it., p. 158. Cfr. JSIII, p. 287: «questa scissione [ Entzweiung)]
é la creazione eterna - ossia, la creazione del concetto di spirito».

% VMPhW II, p. 184. Particolare attenzione ¢ stata posta da Sandkaulen
su questo passo. Si veda Sandkaulen, Bildungsprozesse (in) der Moderne, p.
235ss.

354



come avviene nella vita organica, bensi il duro e recalcitrante lavoro
contro se stesso [harte, unwillige Arbeit gegen sich selbst]»*”. Lo spi-
rito € questo scindersi

nei bisogni della natura e nella connessione di questa necessita
esterna si da questo termine e questa finita, e appunto col fatto
ch’esso si foma internandosi in esse, le supera e ivi acquista il suo
oggettivo esserci. Il fine della ragione € percio [...] che la semplicita
della natura, cioé vuoi la passiva assenza di sé, vuoi la rozzezza del
sapere e della volonta, cioe I'immediatezza e singolarita nella quale
lo spirito &€ immerso, sia rimossa grazie al lavoro e anzitutto questa
esteriorita dello spirito ottenga la razionalita della quale essa é capace,
cioé la forma dell’universalita, I'intellettivita. Soltanto in questo modo
lo spirito in questa esteriorita come tale & a casa propria e presso di
sé. [...] La formazione [Bildung] pertanto nella sua determinazione
assoluta ¢ la liberazione e il lavoro della superiore liberazione, cioé
Passoluto punto di passaggio alla sostanzialita non pit immediata,

naturale, dell’eticita, bensi spirituale, infinitamente soggettiva, in

pari tempo innalzata alla figura dell’'universalita®®.

La capacita di mediarsi con sé attraverso la propria scissione con
sé, di sopportare la negativita definisce il processo formativo dello
spirito che Hegel chiama Bildung. 1l termine possiede un campo se-
mantico complesso. Esso indica un movimento laborioso di sviluppo
sulle pulsioni, sui sentimenti, sulle inclinazioni, I'uscire dall’imme-
diatezza naturale in direzione dell’'universalitd, intesa come media-
zione storica e sociale, che consente allo spirito di raggiungere la
propria oggettivita®”. Solo attraverso questo lavoro il soggettivo si
articola nell’'universale, e per mezzo dell’'universale, realizzando la
propria liberta non attraverso la soppressione della particolarita, ma
tramite la sua mediazione critica.

Ben lontana dall’essere riducibile alla formazione che ha luo-
go nelle istituzioni preposte all’educazione, la Bildung designa una
trasformazione dialettica dell’individualita, ossia il suo passaggio
dall’immediatezza naturale alla partecipazione attiva alla totalita eti-
ca. Nei Lineamenti, questo processo trova un esame particolarmen-

87 VMPhW II, p. 184.
% R, §187A; trad. it., p. 158. Trad. leggermente modificata.
0 Ibidem.

355



te dettagliato nello spazio della societa civile — che media tra 'im-
mediatezza etica della famiglia e I'universalita concreta dello Stato
- pur non limitandosi ad essa, come vedremo. Se la famiglia custo-
disce una sostanzialita immediata, la societa civile segna il trapasso
della sostanzialita nella perdita della sua unita, nella scissione [in die
Entzweiung]»"": la particolarizzazione degli scopi individuali. Nella
forma atomistica inaugurata dal diritto moderno, gli individui sono
separati gli uni dagli altri e accomunati dall’essere portatori di diritti
astratti. E precisamente questa particolarizzazione astratta a produr-
re relazioni, bisogni concreti, vincoli sociali; € essa a generare forme
di alienazione che, lungi dall’essere ostacoli alla costituzione dello
spazio sociale, rappresentano il motore stesso della socializzazione.
L’astrazione, in questo senso, non & una minaccia per l'eticita, ma la
condizione stessa della prassi moderna, per la quale, nota Hegel, «é
necessaria un’astrazione piu alta, un’opposizione maggiore e forma-
zione [Bildung], uno spirito piu profondo»’"". L’astratto, che costitui-
sce la trama della societa civile e dello Stato moderno, non puo esse-
re semplicemente superato. Da esso, e non fuori di esso, si genera la
concretezza quando si originano forme di astrazioni effettive’®.

Nella societa civile gli individui emergono come persone priva-
te, orientate alla soddisfazione dei bisogni soggettivi. L'universale vi
¢ presente soltanto in funzione strumentale, come condizione per la
realizzazione di fini particolari. Tuttavia, proprio attraverso I'interdi-
pendenza dei bisogni e il sistema del lavoro, i singoli sono costretti
a rapportarsi agli altri, e in questo movimento trapassano «nell’uni-
versalita»'".

00 R, §157; trad. it., p. 139.
ot gS I p. 262.

72 P. Osborne, The Reproach of Abstraction, «Radical Philosophy», 127,
2014, pp. 21-28, p. 27. Sul ruolo delle astrazioni sul piano pratico, come base
fondamentale per la costituzione di un’ontologia sociale della modernita, si
veda J. Mascat, Hegel and the advent of modernity: A social ontology of ab-
straction, «Radical Philosophy», 2.01, 2018, pp. 29-46, p. 30.

%R, §186; trad. it., p. 157.

356



Qui linteresse dell’idea, il quale non risiede nella coscienza di

questi membri della societa civile come tali, € il processo di innalzare

la singolarita e naturalitd dei medesimi, ad opera della necessita

naturale altrettanto che ad opera dell’arbitrio dei bisogni, alla liberta

formale e all’universalita formale del sapere e volere, di formare

[gebildet] la soggettivita nella sua particolarita’™.

E in questa dinamica che la Bildung si configura come movimento
della particolarita verso l'universalita. Si tratta di un processo emi-
nentemente negativo, che comporta la rottura con I'immediatezza
naturale, I’alienazione (Entfremdung) del soggetto da se stesso, il la-
voro critico sulla sfera del desiderio e sull’arbitrarieta soggettiva per
acquisire una posizione determinata nella totalita etica. La transizio-
ne si articola in due momenti complementari, presentati in succes-
sione per ragioni analitiche ma che si co-determinano. Dapprima, il
soggetto incontra vincoli oggettivi che si impongono come eterono-
mi: qualcosa che ‘¢’, piti che essere posto; in secondo luogo, attraver-
so un lavoro di presa di coscienza sulle norme, sul loro apparire come
‘essere’, 'universale, vincolante nell’ordine sociale, viene appropria-
to e puo essere trasformato. Bildung implica qui interiorizzazione e
rinnovamento delle norme attraverso scissione, riflessione e conflitto
- un movimento che €&, nello stesso tempo, di formazione e di critica,
attraverso cui il soggetto diventa capace di partecipare alla vita etica
in modo razionale, non adeguandosi a un ordine semplicemente dato,
ma riconoscendone I’essere divenuto’®.

4 R, §187; trad. it., p. 157. Trad. leggermente modificata.

%5 AW. Wood sostiene che «lo scopo dell’educazione, dunque, anche di

quella recente apertura dell’educazione che Hegel elogia, non dovrebbe es-
sere quello di indulgere nell’“individualita” delle persone, incoraggiandone
la non conformita sociale o lo spirito di ribellione, bensi di farne cittadini ra-
zionali di una societa razionale, capaci di occupare il proprio posto accanto
ai concittadini che riconoscono e rispettano come eguali, e ai quali possano
articolare i principi razionali della societa in termini universali, comprensi-
bili a tutti e la cui validita ciascuno deve razionalmente riconoscere» (Hegel
on Education, in Hegel on Education, in Philosophers on Education. New Hi-
storical Perspectives, a cura di A.O. Rorty, London, Routledge, 1998, pp. 300-
317, p. 301). Wood ha ragione nell’affermare che ci6 non implica da parte di
Hegel una posizione pietistica, dato il suo costante sforzo di distinguere tra

357



La liberta, per Hegel, non é una proprieta, ma un atto. Spirito li-
bero significa non esistere semplicemente in sé, ma negare la propria
immediatezza e darsi esistenza come sé libero. L’'umano puo avere
diritto assoluto di liberarsi dalla non-liberta solo perché ha rotto con
la sua esistenza naturale. Il nome che assume questo atto ¢, per He-
gel, 'astrarre:

L’essenza dello spirito € quindi, formalmente [formell], la libertq,

la negativita assoluta nel concetto come identita con sé. Secondo

questa determinazione formale, lo spirito puo astrarre da ogni cosa

esteriore, e perfino dalla sua esteriorita, dalla sua esistenza™.

In linea con I'idea hegeliana che lo spirito sia il movimento di
emancipazione da cio che si presenta come la sua naturalita, Hegel
afferma che eticita si realizza solo superando il vincolo immediato
delle determinazioni naturali. Il potere di astrazione é cio che con-
sente questo passaggio, definendo dunque al contempo non solo la
condizione della filosofia come Bildung formale, ma anche cio che &
propriamente spirito. Eppure, proprio in questo punto, la Bildung de-
lineata nei Lineamenti — in primo luogo nelle dinamiche della societa
civile, ma in realta estesa all’intera sfera etica fino allo Stato - rivela
il suo carattere problematico, che Christoph Menke ha descritto nei
termini di un «paradosso della liberazione»”". Nel moderno, infatti, il
processo di emancipazione legato alla formazione assume una fisio-
nomia estremamente complessa. L’essere del soggetto moderno ¢ la
liberta, che si presenta come cio che costituisce la sua natura. Parlare

cio che é razionale e attuale (wirklich) e cio che é semplicemente esistente.
Tuttavia, 'accento posto sulla riconciliazione e sull’armonizzazione come
fini della teoria hegeliana dell’educazione tende a oscurare i processi critici
che sono costitutivi dello spirito e della sua formazione. A mio avviso, que-
sto complica 'opposizione tra 'enfasi sull’individualita (nelle sue inclina-
zioni soggettive) e il riconoscimento dell’'universale, dal momento che, per
Hegel, nessuno dei due termini & semplicemente dato; entrambi, piuttosto,
sono articolati e criticamente riappropriati all’interno della sfera della vita
etica e delle pratiche dello spirito assoluto.

06 Engz, §382; trad. it., p. 374.
07 C. Menke, Autonomie und Befreiung, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 2018,
p- 66s.

358



di ‘natura’ &, pero, gia una scelta problematica. Dire che il soggetto si
trova al di la del punto di vista falso che lo riduce a un essere natura-
le che sarebbe capace di schiavitu’®, sembra, a prima vista, richiede-
re che la liberta sia resa consustanziale all’essenza dell’'umano, cosi
che non possa essere negata se non commettendo un torto. Tuttavia,
proprio 'appello a una presunta natura dell'umano conduce a un vi-
colo cieco che Hegel riformula in questi termini”®: se si determina lo
spirito come una caratteristica naturale dell’essere umano, nel tenta-
tivo di guadagnare su questa base la confutazione della schiavitu, si
finisce per considerare ’essere umano esattamente nel modo in cui
lo descrive anche la tesi opposta, quella che giustifica la non-liberta -
ossia come essere naturale, e dunque come un’esistenza non adegua-
ta al proprio concetto. Per Hegel, la liberta non puo essere fondata su
una qualita naturale dell'umano, poiché in tal caso essa rafforzereb-
be precisamente ’argomento che vorrebbe confutare. L’obiezione al-
la schiavitu - e con essa 'affermazione della liberta — puo consistere
soltanto in questo: «che la schiavitti contraddice cio che I'uvomo ha
fatto di se stesso»’'. Ma questo si accompagna a un’aporia costituti-
va: essere incapaci di illiberta significa essersi resi incapaci di illiberta,
e tuttavia la naturalita dell'uomo consiste nella incapacita di volere.
Come comprendere allora ’atto di liberazione?

Tale aporia si approfondisce proprio in quel «processo di innal-
zare la singolarita [...] alla liberta formale e all’'universalita forma-
le del sapere e volere [ formellen Freyheit und formellen Allgemeinheit
des Willens und Wollens], di formare la soggettivita nella sua partico-
larita»™* che articola lo spirito oggettivo’? Nell’eticita, la dialettica

78 Cfr. R, §57 A.
9 Cfr. R, §57 A; trad. it., pp. 60-61.

710

Menke, Autonomie und Befreiung, p. 67.
1R, §187; trad. it., p. 157.

72 B. Sandkaulen, in Bildung bei Hegel — Entfremdung oder Versohnung?,
in Hegel gegen Hegel, «Hegel-Jahrbuch», 2014, pp. 430-438, mette in luce le
differenze sostanziali tra la trattazione hegeliana della Bildung nella sezione
omonima della Fenomenologia (Lo spirito estraniato da sé; la cultura) e quel-

la dei Lineamenti. Nella prima, secondo Sandkaulen, Hegel sviluppa fino in

359



della Bildung non coincide di per sé con una liberazione compiuta,
perché opera sostituendo alla necessita naturale una seconda neces-
sita, quella delle forme sociali e delle istituzioni, entro cui la legge, le
norme, si presentano come un ‘essere’ deve essere a sua volta appro-
priato. Gli individui sono chiamati a riappropriarsi del cammino che
li ha formati, vale a dire che devono trasformare in atto proprio cio
che inizialmente si presenta come imposto dall’esterno: le dinamiche
di soggettivazione sociale che le hanno formate. Cio é possibile pero
solo retroattivamente. E in questa differenza temporale che si apre lo
spazio per intendere la formazione come liberazione. La scienza de-

fondo il duplice movimento di alienazione, tanto dei soggetti quanto della
sostanza, dell’'universale; nella seconda, invece, Hegel limiterebbe il pro-
cesso di formazione (Bildungsprozef3) al solo movimento verso 'universale,
rinunciando a tematizzare anche il contro-movimento di una formazione
alienante (entfremdende Bildung), in cui e I'universale stesso a essere messo
alla prova, insieme ai modelli fissi di razionalita dell’intelletto (p. 435). Per
la studiosa, la mancanza di una riflessione adeguata, completa, sulla parte-
cipazione critica all’'universale produce una sottodeterminazione cruciale:
non sarebbe chiaro, in altri termini, come avvenga il passaggio assoluto dai
processi astratti, in atto nella societa civile, all’'universale concreto proprio
dello Stato. Detto altrimenti, «come la forma dell’'universalita intellettuale
dovrebbe trasformarsi, per il solo tramite di questo processo di un’astrazio-
ne che sopraggiunge in maniera apparentemente “automatica”, dalla sua de-
terminazione contenutistica alla forma di un’identita razionale, ¢ difficile da
vedere. [...] Cio che tuttavia, dalla prospettiva della formazione [Bildung],
dovrebbe anzitutto essere mostrato come un passaggio realmente compiuto
dagli individui, Hegel lo considera per cosi dire dall’altro capo, cioé a parti-
re dal presupposto che la scissione sia gia stata logicamente superata» (pp.
436-437). Ritengo che ’esame del testo enciclopedico e il tentativo, svolto in
questo studio, di rintracciarvi la rideterminazione del problema di un con-
cetto cosmico di filosofia in Hegel alla luce di un duplice movimento — di
esecuzione del pensiero speculativo e di produzione critica dello historisch
- possa interagire produttivamente con questo problema (fatti salvi i corto-
circuiti della Bildung). Ci6 vale perlomeno nella misura in cui ricostruisce
un processo che e al tempo stesso produzione di astrazioni, loro critica e de-
terminazione del senso di tale produzione come forma dello speculativo. Su
questo snodo, centrale per il presente studio, si vedano le sezioni successive
di questo capitolo.

360



ve farsi carico di questo paradosso: essa si basa su un atto che deve
assumere, senza pero poterlo dare per scontato (al modo di una con-
statazione, di un richiamo ad una supposta ‘natura umana’). Detto
diversamente, deve presupporre un inizio che ¢ in realta da istituire.

Proprio entro questo paradosso costitutivo si colloca, a mio av-
viso, 'immagine della filosofia che appare quando essa si presenta
come formazione, ossia quando afferma di operare a partire da una
scena in cui si riproduce come sapere che puo essere insegnato e ap-
preso: tanto sul piano istituzionale (come Bildung formale) quanto
come parte dei processi sociali di soggettivazione, due dimensioni
che non possono essere separate. Ora, per comprendere filosofica-
mente la filosofia nel suo compito formativo occorre ridetermina-
re criticamente cio che emerge dall’oggettivazione della sua scena.
Questo comporta che la filosofia non determini il proprio fine sul ro-
vescio di qualcosa che la legittimerebbe — ad esempio, il bisogno mo-
derno di imparare ad avere a che fare con 'universale, distinguen-
dolo dall’accidentale — senza interrogare fino in fondo I'impatto che
questo punto di partenza avrebbe per la comprensione della filosofia,
e I'immagine che emerge di essa: una distinzione astratta tra etero-
nomia (la filosofia come utile strumento formativo) e autonomia (la
filosofia come fine in sé), distinzione che non risolve il problema di
come intendere la filosofia nei termini di «assoluta educazione e di-
sciplina della coscienza [die absolute Bildung und Zucht des Bewuf3ts-
eyns]»"*. Non solo: come é emerso nell’esame della Bildung, la giu-
stificazione filosofica dell'immagine formativa é possibile solo se la
filosofia € in grado di ripensare quella retroattivita costitutiva tra di-
sciplinamento e liberazione che appartiene ai processi di formazio-
ne: vale a dire, solo se essa sa esercitare un compito critico che non si
limita a riprodurre, su un altro piano, forme di dominio gia date, ma
apre a forme effettive di liberazione.

Da questi primi cortocircuiti — della Bildung come funzione del-
la filosofia e, al tempo stesso, come scena piu ampia della sua ripro-
duzione - emerge cosi un’immagine pit complessa del compito del-

S WAL I, p. 42; trad. it., p. 41.

361



la filosofia: quella che la chiama a pensarsi come critica del tempo in
cui opera.

2. Diagnosi di un tempo di crisi: immagine della critica

La filosofia intrattiene un rapporto essenziale con il suo tempo:
si presenta come sapere critico, capace di rivelare le contraddizioni
che strutturano la realta di un mondo in travaglio e di aprirle a una
possibile trasformazione storica. Proprio questa relazione ¢ al centro
di una delle sue determinazioni preliminari: essere «il proprio tem-
po appreso in pensieri»*. Ma cosa significa, esattamente, pensare il
proprio tempo - anzi, apprenderlo nella forma dei pensieri? E quali
conseguenze comporta, per lo statuto autocritico della filosofia, I’atto
stesso di diagnosticare criticamente il presente?

Il problema si complica se si considera il modo in cui viene carat-
terizzato il tempo di crisi in cui la filosofia € chiamata a operare. La
crisi, in prima battuta, si manifesta come impossibilita che qualcosa
diventi effettuale, di contro a strutture normative che sopravvivono
come puro involucro privo di vita, o a possibilita alternative confina-
te allo stato di desiderio, senza realta. Il tentativo di riconoscimento,
che ha interiorizzato la logica della dominazione, si infrange contro
forme sociali che dovrebbero strutturare lo spazio comune ma che
ormai non funzionano piu, in cui I'individuo non si sente piu a casa.
Le forme in cui la vita era radicata hanno perso legittimita, e diviene
arduo riappropriarsi di un’universalita che sia effettiva e non mero
anelito incapace di incidere sul mondo. Il nuovo non riesce a emer-
gere nella sua forma propria, tantomeno ¢é gia disponibile una forma
scientifica che sappia rendere visibili le contraddizioni dall’interno
del loro stesso sviluppo, riconoscendosi al tempo stesso come parte
di cio che intende comprendere.

Questi sono alcuni tratti del moderno, con cui Hegel si confronta
in modo critico e costruttivo’. All'interno delle complesse coordi-

4 R, p. 15; trad. it., p. 15.

5 La critica di Hegel é rivolta alla costituzione borghese della cultura po-

litica moderna, che lascia disattesa la promessa di realizzare la liberta, o la

362



716

nate storico-epocali’, emerge un motivo che funge da filo condutto-

trasforma nel suo contrario. La liberta diventa una pretesa emancipazio-
ne, mentre I'uguaglianza si trasforma nel livellamento di tutte le differenze.
Questa questione ¢ affrontata gia nel saggio del 1802-3 Maniere scientifiche
di trattare il diritto naturale, valutazione precoce della condizione di scis-
sione (Entzweiung) e depoliticizzazione (Entpolitisierung) della societa mo-
derna e degli esseri umani moderni. La modernita realizza la liberta come
uguaglianza a costo di un livellamento giuridico-formalistico dei rapporti
e della dissociazione tra diritti individuali e sfera pubblica. Come mostra
Tatjana Sheplyakova, il problema per Hegel non é ’autonomia individuale
moderna, ma piuttosto la sua attualizzazione meramente giuridica, in ba-
se alla quale gli individui non si riconoscono e non si relazionano di fatto
come soggetti autonomi ma solo come persone private astratte. Su questo
si veda T. Sheplyakova, Offentliche Freiheit und Individualitit. Hegels Kri-
tik des moralisch-juridischen Modells politischer Kultur, Berlin, Duncker &
Humblot, 2017.

716 Come hanno notato quanti si sono dedicati alla discussione del tema, di-

rimere la questione richiede di confrontarsi con quella che ¢ stata definita,
non senza ragione, una «mescolanza spesso scriteriata di concetti tempo-
rali, storico-sociali-descrittivi e normativi della modernita» (L. Siep, Hegels
praktische Philosophie und das “Projekt der Moderne”, Baden-Baden, Nomos
Verlag, 2010, p. 10). La modernita é il referente di numerose indagini in cui
tuttavia o (i) il termine non compare esplicitamente in quanto tale, ma indi-
rettamente (come quando si parla dell’irruzione fulminea di una nuova era
o si celebra la gloriosa alba della Rivoluzione francese); oppure (ii) il concet-
to é restituito da termini diversi, come Moderne o neue Zeit, il cui uso non é
distinto in maniera univoca nella riflessione hegeliana. Cfr. S. Avineri, He-
gel’s Theory of the Modern State, Cambridge, Cambridge University Press,
1974; C. Taylor, Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge Universi-
ty Press, 1979; J. Habermas, Il discorso filosofico della modernita, Roma-Bari,
Laterza, 1988; AW. Wood, Hegel’s Ethical Thought, Cambridge, Cambridge
University Press, 1990; T. Pinkard, Hegel’s Phenomenology: The Sociality of
Reason, Cambridge, Cambridge University Press, 1994; R.B. Pippin, Idealism
as Modernism: Hegelian Variations, Cambridge, Cambridge University Press,
1997; Neuhouser, Foundations of Hegel’s Social Theory: Actualizing Freedom;
A. Arndt, M. Gerhard, J. Zovko, S. Arnautovi¢, V. Preljevi¢ (a cura di), Hegel
und die Moderne, «Hegel-Jahrbuch», XVIII (1), 2013; K. Vieweg, Hegel: Der

363



re della sua riflessione: il «principio dell’esperienza»’"’. Con questa
espressione Hegel non intende una forma di empirismo, ma una «de-
terminazione infinitamente importante»’®, ossia il fatto che, per ri-
conoscere come vero un contenuto, questo deve trovare accordo con
la certezza di sé della soggettivita, la quale deve ritrovarsi in cio che
gli si presenta, riconoscendolo come non estraneo. Questo bisogno si
articola in molteplici forme - culturali, artistiche, religiose — e con-
verge in una tendenza crescente al sapere (wissen). In Europa, secon-
do Hegel, cio é stato reso possibile dal cristianesimo, che ha annun-
ciato il principio universale della liberta di tutti gli esseri umani, un
principio di cui il protestantesimo si ¢ fatto carico e che un evento
storico-mondiale come la Rivoluzione francese ha contribuito a ren-
dere effettuale’.

Aver colto nel concetto una forma in cui il singolare ha pieno va-
lore e I'universale si determina attraverso 'individuale &, secondo
quanto afferma Jiirgen Habermas nelle lezioni sul Discorso filosofico
della modernita, uno dei grandi meriti di Hegel. Secondo Habermas,
Hegel sarebbe «il primo filosofo che abbia sviluppato un chiaro con-
cetto della modernita»’®, perché avrebbe portato a concetto la nuova
autocoscienza dell’epoca post-rivoluzionaria, differente da tutto cio
che I'ha preceduta, nei campi della politica, della religione e della cul-
tura’'. Resta tuttavia da chiarire in che modo la filosofia possa com-

Philosoph der Freiheit, Miinchen, C.H. Beck, 2019; W.D. Desmond, Hegel’s
Antiquity, Oxford, Oxford University Press, 2020, pp. 2-3.

7 Eng, §7 A; trad. it., p. 12.

718 Ibidem., traduzione modificata.

7% Cfr. Enz, §163 A. In Europa I’abolizione della schiavitli &€ messa in con-

nessione con la religione cristiana.

20 Habermas, Il discorso filosofico della modernitd, p. 4.

721 Koselleck, ricorda Habermas, mostra che la coscienza storica venuta a
manifestazione con il concetto di etd moderna rappresenta «la presentifica-
zione riflessiva della propria posizione partendo dall’orizzonte della storia
nel suo complesso» (ivi, p. 6). Ne consegue la formazione di una rappresen-
tazione della storia come processo unitario, accompagnata dall’esperienza
del tempo come risorsa disponibile ma limitata per la soluzione di problemi:

364



piere una simile prestazione diagnostico-critica. Detto diversamen-
te, come possa, all’inizio del XIX secolo, portare a concetto cio che &
proprio del suo mondo. Questo snodo € cruciale non perché la filoso-
fia possa sottrarsi alla propria contemporaneita — anzi, per Hegel es-
sa deve pensarsi anzitutto in questo rapporto — ma perché la moder-
nita ha introdotto condizioni nuove che trasformano, specificano il
compito stesso della filosofia, differenziandolo da quello assolto nelle
epoche passate, una volta che «la formazione del mondo [Bildung der
Welt] ha preso un’altra piega, il pensiero [der Gedanke] si & posto al
vertice di tutto cio che deve avere validita»*.

Qui emerge un secondo aspetto specifico della crisi nel moderno,
perlopiu trascurato nella letteratura secondaria rispetto al primo’,
ma che contribuisce essenzialmente alla diagnosi hegeliana. L’av-

il presente diventa una «transizione che si consuma nella coscienza dell’ac-
celerazione e nell’attesa della diversita del futuro» (ibidem). E, per certi ver-
si, il medesimo momento di passaggio che Hegel descrive nella Fenomeno-
logia a proposito del sorgere di una nuova epoca: «Non ¢ del resto difficile
vedere che la nostra eta é un’eta di gestazione e di transizione a una nuo-
va epoca. Lo spirito ha rotto con quanto finora costituiva il mondo del suo
esistere e del suo rappresentare, e si appresta a calarlo nel passato, mentre
affronta il travaglio della trasformazione. Esso invero non € mai in quiete,
bensi & compreso in un movimento di costante progresso. Ma come nel caso
del bambino, dopo un lungo periodo di nutrizione silenziosa, il primo respi-
ro interrompe il graduale processo di crescita soltanto quantitativa — un sal-
to qualitativo, ed ecco che il bambino € nato; allo stesso modo lo spirito, nel
formarsi, va maturando lentamente e in silenzio la sua nuova figura; dissol-
ve pezzo per pezzo l'edificio del suo mondo precedente, il cui vacillare é pre-
annunciato soltanto da sintomi isolati. La frivolezza e la noia che pervadono
quanto continua a sussistere, I'indefinito presentimento d’un che di ignoto
sono i segni premonitori del fatto che qualcosa di diverso si sta preparan-
do. Questo sgretolarsi graduale, che non ha alterato la fisionomia del tutto,
viene interrotto da quel sorgere aurorale che come un lampo, d’un tratto,
delinea il configurarsi del nuovo mondo» (PhG, pp. 14-15; trad. it., pp. 9-10).

2 VPhR I, p. 773.

8 Un’eccezione € rappresentata, a mia conoscenza, dal testo di Z. Kobe,

The Time of Philosophy: On Hegel’s Conception of Modern Philosophy, «Pro-
blemi International», 4, 2020, pp. 73-89.

365



vento di una Bildung che presenta una dimensione cosmica sem-
bra porre la filosofia, in quanto «pensiero del mondo [Gedanke der
Welt]»"* che & «appreso in pensieri [in Gedanken]»"*, in una posizio-
ne privilegiata: nel processo di formazione del presente, la filosofia
sembra trovare in maniera estesa, diffusa, I’elemento stesso in cui av-
viene la sua comprensione: i pensieri (Gedanken).

Proprio in questa vicinanza si annidano pero due cortocircui-
ti cruciali per la filosofia, che emergono quando essa, tentando di
oggettivare la propria scena, si presenta nel suo compito diagnosti-
co-critico: il primo riguarda il primato che avrebbe la filosofia come
forma in cui il moderno prenderebbe coscienza di sé (2.1)"%; il secon-
do ha a che fare con la natura complessa del ‘fatto’ su cui la filosofia
dice di operare criticamente: le astrazioni (2.2).

2.1 Formazione di un mondo e ruolo del sapere

Il contenuto della filosofia, si legge nella Introduzione all’Enciclo-
pedia, «<non ¢ altro se non quello che originariamente s’¢ prodotto e si
produce nel dominio dello spirito vivente, e divenuto mondo, mondo
esterno e interno della coscienza [der im Gebiete des lebendigen Gei-
stes urspriinglich hervorgebrachte und sich hervorbringende, zur Welt,
dufleren und inneren Welt des BewufStseins gemachte Gehalt] - [...] &
la realta»™. Il mondo in questione non € pero inteso come concetto
metafisico della cosmologia razionale, ma ¢ I’attualita (Wirklichkeit)
del mondo etico, storico. La dimensione cosmica, come consustan-

74 R, p. 16; trad. it., p. 17.
% R, p. 15; trad. it., p. 15.

726 Le considerazioni relative a questo punto costituiscono una rielabora-

zione di tesi avanzate nel mio Der erhabenste Begriff, der der neuern Zeit und
ihrer Religion angehort: note sul concetto hegeliano di moderno, in Europa.
Radici e prospettive di un’idea a partire dalla filosofia classica tedesca, a cura
di F. Campana, E. Nardelli e F. Pitillo, «Archivio di Filosofia», XC (1), 2022,
pp. 187-200, a cui si rimanda per un esame piu approfondito del rapporto
specifico che la filosofia intrattiene con il suo tempo, e che la distingue dal-
la religione.

27 Eng, §6; trad. it., p. 9.

366



ziale alla filosofia — nella realta oggettiva, sociale, in cui opera e in
quella aperta dalla riflessivita delle sue pratiche critiche — definisce il
concetto cosmico (Weltbegriff) specificamente hegeliano™.

728 11 concetto di Weltbegriff in quanto tale non compare nella produzio-
ne hegeliana a stampa. In letteratura € nota la diagnosi di un mancato inte-
resse da parte di Hegel per I’elaborazione di un concetto di mondo (prima
ancora di un concetto cosmico per la filosofia). Oltre alla posizione di Jan
Patocka, che lamentava da parte degli idealisti una pressoché totale indiffe-
renza per il problema del mondo (J. Patocka, Die naturliche Welt als philo-
sophisches Problem, Stuttgart, Klett-Cotta, 1990, p. 105), si segnala una ten-
denza anche recente a escludere Hegel dalla storia del concetto di mondo.
Cosi, per esempio, nello Historischen Worterbuch der Philosophie si legge
che il concetto di mondo non rappresenterebbe per Hegel un concetto tec-
nico, un termine con un significato sistematico (H. Braun, Welt, in Histori-
sches Worterbuch der Philosophie, a cura di J. Ritter, K. Griinder, G. Gabriel,
vol. 12, Darmstadt 2005, p. 420). Allo stesso modo, Christian Bermes afferma
che «un’analisi del concetto di mondo (Weltbegriff), quale era stata elabora-
ta dai filosofi del XVIII secolo fino a Kant e dichiarata un progetto proprio
della filosofia, non si ritrova in questa forma in Schelling e ancor meno nel
sistema di Hegel» (,Welt* als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen
zum naturlichen Weltbegriff, Hamburg, Meiner, 2004, p. 71). Come ¢ stato
mostrato da Sandkaulen, al concetto di mondo i filosofi post-kantiani sem-
brano preferire il concetto di Leben (Der Begriff des Lebens in der Klassischen
Deutschen Philosophie). Le eccezioni in letteratura procedono perlopit con-
centrandosi sulla Fenomenologia dello spirito, come € il caso del testo di Te-
reza Matéjckova (Gibt es eine Welt in Hegels Phdnomenologie des Geistes?,
Tubingen, Mohr Siebeck, 2018), oppure procedono ex negativo a segnalare la
rilevanza del concetto a fronte pure di una non diretta tematizzazione dello
stesso da parte di Hegel (W. R. Beyer, Auf der Suche nach Hegels Weltbegriff,
in Eine Bibliographie, Wien/Miinchen/Ziirich 1982, p. 94). A mia conoscenza
manca una discussione articolata del periodo berlinese, e in particolare delle
lezioni, in cui il termine compare assai frequentemente (per esempio, nelle
lezioni di filosofia del diritto e di filosofia della religione) fino a comparire
nel titolo di una disciplina che rappresenta lo snodo fondamentale tra filo-
sofia dello spirito oggettivo e filosofia dello spirito assoluto e che, come nota
Jaeschke nella sezione dello Handbuch dedicata ai corsi berlinesi sul tema,
rappresenta un luogo cruciale per approfondire la storicita dello spirito in
quanto tale: la Weltgeschichte. Di recente ¢ stata avanzata la proposta di ri-

367



Una delle tesi pit complesse che si fanno avanti nel modo in cui
la filosofia lavora sul proprio tempo, nel moderno, riguarda cio che
si puo definire la scientificazione delle relazioni sociali. Questo feno-
meno consiste nella tendenza a garantire I’accesso al mondo attra-
verso la forma del pensiero: la crescente richiesta di partecipare con
cognizione a cio che riguarda tutti, e 'esigenza di rendere pubbliche
le questioni essenziali del vivere comune. Se in ogni epoca l'essere
umano avverte il bisogno di conoscere I’essenziale - la legge, la ve-
rita, Dio —, il cambiamento epocale introdotto dalla modernita inau-
gura un compito nuovo: lavorare sulla dimensione sociale della co-
noscenza, in un tempo in cui «cio che deve valere, vale non tramite
la forza, meno tramite ’abitudine, il costume, bensi attraverso intel-
lezione, ragioni»’®. Il mondo etico moderno ¢ dunque un mondo in
cui il principio di soggettivita si lega in modo strutturale al ricono-
scimento razionale, che sta diventando la forma predominante attra-
verso cui la comunita prende coscienza di sé”.

Secondo la definizione hegeliana, lo stato moderno é «la realta
della liberta concreta»’!, in cui

Pindividualita personale e i di lei particolari interessi tanto hanno
il loro completo sviluppo e il riconoscimento del loro diritto per sé
[...], quanto [...] essi, o trapassano per se stessi nell’interesse

vendicare, anche per Hegel, un concetto cosmico di filosofia, cfr. G. Hindri-
chs, Der Weltbegriff der Philosophie. Philosophiekolumne, apparso su Merkur
il 23 giugno 2020, e, in modo assai articolato, A. Nuzzo (Philosophy and the
World at the End — Hegelian Reflections, «Argumenta Philosophica», XX (2),
2021, pp. 123-146; Ead., Hegel’s Idea of Philosophy and the World at the End,
«Verifiche», LI (1-2), 2022, pp. 19-35).

2 VPhR IIT, p. 1464.

7301l modo in cui lo spirito conosce se stesso € strutturalmente molteplice,

si da sempre in forme diverse che solo da un punto di vista generale, di filo-
sofia della storia, sono ordinate alle epoche in cui sono predominanti (come
Pintuizione nell’arte classica, per la Grecita). Tutte le forme del tener per ve-
ro — rappresentazioni, intuizioni, pensieri — rimangono valide nell’accesso
al mondo ordinario e nell’auto-comprensione; ma cio che & essenziale deve
superare ora la prova della razionalita del pensiero.

71 R, §260; trad. it., p. 201.

368



dell’'universale, o con sapere e volonta riconoscono il medesimo e
anzi come loro proprio spirito sostanziale e sono attiviper il medesimo
come per loro scopo finale’™.

Questa condizione, espressa ancora in modo ancora formale, ¢ gia
un criterio minimo per parlare di spirito in senso hegeliano: lo spiri-
to non € una sostanza morta, ma un processo di soggettivazione che
si sviluppa attraverso l’agire di ciascuno che vi partecipa. Tuttavia,
secondo Hegel, il rapporto tra lo Stato moderno e il sapere ¢ di na-
tura del tutto speciale. Lo Stato moderno ¢ lo spirito etico che sa se
stesso: «sa percio quel che vuole, e lo sa nella sua universalitd, come
cosa pensata; esso opera e agisce quindi secondo fini saputi, principi
cogniti, e secondo leggi, che sono tali non soltanto in sé, bensi per la
coscienza»”. Questa condizione si radica in un mutamento epocale
che Hegel descrive nei termini di una svolta decisiva che é propria
della «formazione del mondo [Bildung der Welt]»".

Se questa e la cifra del moderno, occorre allora chiedersi come
funzioni la filosofia, in quanto comprensione del proprio tempo in
pensieri. Hegel la descrive come attivita che giunge «dopo che la re-
alta ha compiuto il suo processo di formazione [nachdem die Wir-
klichkeit ihren Bildungsprocef3 vollendet hat]»™. A differenza del-
le epoche passate — come 'antichita classica, dominata dal primato
dell’arte quale forma dello spirito assoluto —, nel moderno ¢ la filo-
sofia a occupare per la prima volta il posto attraverso cui il mondo
giunge essenzialmente a comprendersi. In questo senso, la presta-
zione specifica della filosofia non si configura come un progetto ri-
formistico o programmatico, ma come riflessione e traduzione di un
movimento che appartiene alla realta politica e sociale del tempo. I
suo compito emerge cosi come esigenza interna all’attualita presen-
te, non come una prescrizione o un desideratum. Resta tuttavia da
chiarire in che modo la filosofia possa determinare filosoficamente il
proprio compito.

72 Ibidem.

35 R, §270; trad. it., p. 206.
7 VPhRIL p. 773.

75 R, p. 16; trad. it., p. 17.

369



C’¢ innanzitutto una tentazione che accompagna quasi inevitabil-
mente il parlare di un sapere critico, da cui pero i Lineamenti metto-
no subito in guardia: intenderlo nei termini di una teoria che direb-
be al mondo come dovrebbe essere. Affinché la filosofia sia davvero
comprensione del proprio tempo, senza pensarsi in un altrove da cui
eserciterebbe una funzione prescrittiva nei confronti del reale, oc-
corre invece che lavori dall’interno di una circolarita speculare tra la
propria condizione di scienza — spesso percepita come teoria ineffet-
tuale — e il funzionamento effettivo del mondo che essa intende com-
prendere.

Questo nesso si esprime con particolare evidenza in uno dei fe-
nomeni piu caratteristici e, al tempo stesso, problematici della mo-
dernita: opinione pubblica. Essa — che € «in ogni tempo una grande
potenzax»™¢, «soprattutto pero nella nostra epoca, in cui il principio
della liberta soggettiva possiede questa importanza, questo signifi-
cato»™’ — rappresenta per Hegel «la contraddizione compiuta in se
stessa»’®. L’opinione pubblica &, infatti,

uno dei fenomeni piu difficili da comprendere, poiché contiene

immediatamente in sé le opposizioni. L’opinione pubblica ¢ dunque

cio che é perfettamente nullo e vano e, al tempo stesso, cio che ¢é
assolutamente sostanziale. L’universale della coscienza di un popolo

€ la voce del suo dio, e cosi il detto vox populi vox dei & del tutto

corretto. Ma, allo stesso modo, sul giudizio e sulla voce del popolo si

afferma con ragione anche I'opposto. Si puo dire dunque che, da un
lato, bisogna onorare I’opinione pubblica, ma, dall’altro, disprezzarla.

Quest’ultima cosa, in particolare, € cio che i filosofi hanno sempre

fatto in ogni tempo™.

L’opinione pubblica incarna un paradosso, rappresentando un
che di sostanziale e, allo stesso tempo, ondivago. Da un lato, rispon-
de al bisogno sempre pit urgente di pubblicita del diritto e della poli-
tica, rispetto a uno Stato che deve giustificarsi razionalmente. In que-
sto senso, essa é parte integrante del sistema di mediazioni che, per

" VPhR III, p. 1464.
™7 Ibidem.

7 VPhR I, p. 571.
9 Ibidem.

370



Hegel, costituisce I’articolazione stessa dell’eticita. Dall’altro lato, di
per sé rimane inorganica, vuota: rappresenta quel diritto, proprio di
ciascuno, a esprimere un punto di vista sulle questioni generali, ma
proprio per questo non sa cio che vuole, e non é consapevole del pro-
prio stesso funzionamento.

Significativamente, nel discutere dell’opinione pubblica, Hegel la
mette in risonanza con la natura non meno contraddittoria del sape-
re:

nel modo piu saldo nel nostro tempo poté sembrar radicata in relazione

allo stato la concezione secondo cui la liberta del pensare e dello

spirito in genere, dimostri sé soltanto attraverso la divergenza, anzi

Postilita contro quel ch’é pubblicamente riconosciuto [das Offentlich-

Anerkannte], e in conseguenza di cio particolarmente poté sembrare

aver una filosofia intorno allo stato essenzialmente il compito di

inventare e di dare anche una teoria e appunto una teoria nuova e

particolare. Se si vede questa concezione e I’agitarsi a essa conforme,

si dovrebbe supporre che nel mondo non ci sia stato ancora né ci sia

presentemente alcuno stato o costituzione dello stato, sibbene che si

abbia oggi — e questo oggi dura sempre — da cominciare interamente

da capo, e il mondo etico abbia soltanto aspettato un tale odierno

escogitare e scandagliare e fondare™.

L’analogia con la natura contraddittoria dell’opinione pubblica
permette di illuminare due aspetti decisivi per comprendere lo statu-
to problematico della filosofia che stiamo esaminando. Anzitutto, es-
sa rivela i limiti di quelle filosofie, contemporanee a Hegel, che, nella
loro presunta novita, rivendicano come propria conquista la formu-
lazione di teorie prescrittive che dicono al mondo come essere. In
secondo luogo, mostra i rischi connessi alla tendenza, moderna, di
concepirsi come sapere posto al di la della realta — della Wirklichkeit,
cioé dei processi storico-sociali — e dunque come in grado di amma-
estrarla dall’esterno. In questo presunto altrove, la filosofia pero (i)
si rivela incapace di pensare effettivamente il mondo in cui si trova,
divenendo astratta e priva di sostanza proprio la dove dovrebbe ra-
dicarsi. Inoltre, in modo non meno drammatico, (ii) essa rimane co-
munque parte delle dinamiche che riproducono il mondo, ma senza
averne coscienza critica. In tal caso, la filosofia non riconosce di ope-

™0 R p. 8; trad. it., p. 6.

371



rare entro una realta che essa stessa contribuisce a plasmare, collo-
candosi illusoriamente altrove mentre in verita agisce e produce ef-
fetti dentro il contesto che la sostiene, ma che non puo effettivamente
trasformare perché non comprende propriamente cio che sarebbe la sua
dimensione veramente cosmica. In breve, il rischio & che la filosofia,
nel pensarsi critica al modo di una teoria, ignori il proprio funziona-
mento come discorso dotato di effetti, inscritto in istituzioni e prati-
che nelle quali si presenta come sapere critico.

Che cosa comporta, allora, per la filosofia il comprendersi davve-
ro nel suo compito critico? In che modo funziona la diagnosi del mo-
derno, se non puo essere una teoria, né puo ridursi a una mera con-
statazione, dalla quale farebbe dipenderebbe la determinazione del
proprio compito? Esaminare come si presenta la filosofia nel suo ve-
race compito di critica fa emergere ulteriori difficolta che si tratta di
indagare ora.

2.2 L’attualita della filosofia: il problema della critica

Nel caso di un mondo che procede alla propria comprensione in
pensieri e della filosofia che si configura come comprensione di que-
sta stessa tendenza, a sua volta espressa in pensieri, si delineano due
scenari.

Anzitutto, il contenuto della filosofia (I’attualita segnata dai pro-
cessi di scientificazione, dal bisogno crescente di un accesso raziona-
le al mondo) risulta in continuita con la forma della sua comprensio-
ne. E vale anche l'inverso: la filosofia € sincrona con la tendenza in
pensieri che si sviluppa nella realta cui partecipa. Da qui sembra rie-
mergere, almeno in un primo momento, un modello di comprensio-
ne del proprio tempo affine a cio che Hegel, nelle lezioni di filosofia
della storia, definiva storia originaria (urspriingliche Geschichte). Con
questa espressione egli indicava la modalita di narrare il presente ti-
pica soprattutto della grecita: la materia della narrazione ¢ cio che vi-
ve attorno allo storico, cosicché «la cultura dell’autore e quella degli
avvenimenti ricreati nella sua opera, lo spirito dello scrittore e lo spi-

372



rito delle azioni narrate fanno tutt’'uno»’*. In tale forma non c’é an-
cora distanza riflessiva, perché lo storico «vive immediatamente nel-
lo spirito della cosa, non se n’e ancora staccato»’*, a differenza della
storia intesa come oggetto di riflessione.

Ora, se nel moderno soltanto cio che ¢ conforme ai concetti appa-
re dotato di validita, e se la filosofia € 'operazione capace di giusti-
ficare questa tendenza rendendola trasparente a se stessa, sembra si
potrebbe parlare, anche qui, di una comunanza di spirito tra cio di cui
si da comprensione e I’atto stesso del comprendere, giacché entrambi
avvengono nello stesso elemento in cui la realta storico-sociale pren-
de coscienza di sé’*.

Un’argomentazione di questo genere si trova nel Discorso inaugu-
rale del 1818, dove Hegel riassume il mutamento della formazione del
mondo e dunque della filosofia stessa:

¢ giunto il tempo che anche il libero regno del pensiero fiorisca

indipendente nello Stato [...]. In generale la potenza dello spirito si

é fatta valere a tal punto che in quest’epoca, che ormai solo le idee,

e cio che é conforme a idee, hanno la possibilita di conservarsi, e

che tutto cio che pretende di avere valore é costretto a giustificarsi

davanti all’esame e al pensiero. [...] in questa universita [...] deve
trovare il suo posto ed essere oggetto primario di cura anche il centro

di tutta la cultura spirituale, di ogni scienza e verita: la filosofia’.

Il legame stringente tra filosofia e mondo introduce cosi un secon-
do scenario, che dipende dal tempo in cui opera la filosofia hegeliana.
Poiché la filosofia appare come la forma massimamente consapevole
di cio che ¢é attivo nel mondo, sembra che la tendenza all’autocom-
prensione in pensieri investa anche la filosofia stessa, determinan-
dola a essere quella pratica attraverso cui si diventa soggetti liberi.
11 pubblico mostra un crescente bisogno di comprendersi in pensieri.

" VMPhW, p. 125.
2 Ibidem.

™3 Si tenga a mente che, come condizione per il darsi di una simile storia,
Hegel menziona non solo il fatto che «la cultura [Bildung] in un popolo sia a
un alto livello», ma anche che essa «non sia isolata nel clero, tra i dotti» (ivi,
p. 121) e sia invece in unione con cio che avviene nella realta etica.

™ D1818, p. 12; trad. it., pp. 221-222.

373



Poiché la filosofia e questa stessa tendenza portata a coscienza, sem-
bra che essa risponda strutturalmente a tale bisogno. Come conse-
guenza di cio, la realta effettiva della filosofia dovrebbe risultare assi-
curata e garantita dal suo essere a tempo con il mondo.

In realts, il lavoro filosofico e la funzione della sua diagnosi criti-
ca sono molto pit complessi di quanto i due scenari appena delineati
lascino intendere. A generare I'impasse ¢ il tema della comunanza di
elemento, che sembra determinare la filosofia ancorandola a una cer-
ta immagine: ¢’¢ un bisogno nel mondo, e la filosofia ne rappresenta
la risposta adeguata. Ma il lavoro critico della filosofia sui pensieri si
complica proprio a partire da cio che i pensieri sono nel moderno e
dal modo in cui circolano.

Hegel descrive infatti il proprio tempo come I’epoca in cui le de-
terminazioni di pensiero, le categorie astratte, «sono divenute cor-
renti, universali e universalmente riconosciute»’® da tutti, a diffe-
renza dei Greci, per i quali esse appartenevano «solo ai filosofi»”*, o
dei popoli meno acculturati. Nella Prefazione alla Fenomenologia egli
insiste sulla crescente tendenza moderna all’astrazione del sapere. Le
conquiste del sapere, le pratiche, le istituzioni costituiscono oggi un
patrimonio consolidato, un deposito abbreviato che forma la sostan-
za dell’individuo e il contesto di senso delle sue pratiche. La Bildung
del mondo fa si che questa eredita — la storia della cultura - appaia
ormai come «una proprieta gia acquisita dallo spirito universale»’.
Le soggettivita, immerse in un processo di formazione che attraver-
sa famiglia, societa civile e Stato, godono di un vantaggio: dispongo-
no dei risultati di un lungo processo che lo spirito universale ha gia
compiuto. Esse sono dunque chiamate a riappropriarsi di questa so-
stanza, del lavoro di generazioni, perché essa é gia stata interioriz-
zata nella cultura e nel linguaggio, come un fondo inconscio che lo
precede e di cui deve riappropriarsi. E cio che Hegel chiama «natura
inorganica»’®, sulla quale le soggettivita devono esercitarsi: il loro

™5 VBG, p. 275; trad. it., pp. 152-153.
™ Ibidem.

™7 PhG, p. 25; trad. it., p. 22.

™8 Ibidem.

374



compito é di «acquisi[re] quanto gli si presenta davanti, consuma/re]
entro di sé la propria natura inorganica e prende[rne] possesso per
SE»TY,

La metafora del consumo, dell’assimilazione e della digestione
é tutt’altro che univoca, ma decisiva per comprendere la prestazio-
ne della filosofia. Generalmente, essa indica la scomposizione di un
concreto nelle sue parti elementari, come accade in logica col meto-
do analitico. Rapportandoci teoreticamente all’empirico, non lo an-
nulliamo, ma lo scomponiamo, ossia da una certa qualita procediamo
all’'universalita astratta: «digeriamo il singolo e lo trasformiamo in
una universalita — neghiamo la singolarita: non la annichiliamo»"".
La forza del pensiero consiste propriamente nell’analisi, nell’astra-
zione, nella scomposizione del concreto nei suoi diversi lati. Eppure,
nel passo della Fenomenologia, il consumo contiene il rinvio ad al-
tro: non il processo di astrazione da determinazioni ancora immerse
nell'immediatezza sensibile, da trasformare, bensi ’appropriazione
di categorie gia date in forma semplice, che devono essere fluidifica-
te. Hegel lo dice chiaramente: «nell’eta moderna, per contro, 'indivi-
duo trova gia preparata la forma astratta»’™?, e dunque ora

750

il lavoro non consiste tanto nel purificare I'individuo dal modo
della sensibilita immediata e nel fare di lui una sostanza pensata e

9 Ibidem.

70 Sulle analogie fra assimilazione e pensiero cfr. Bodei, La civetta e la tal-

pa, in particolare il capitolo Il «comprendere inconscio» della digestione, e
L. Iletterati, Natura e ragione. Sullo sviluppo dell’idea di natura in Hegel,
Trento, Verifiche, 1995. Piu di recente, E. Assalone ha dedicato un volume
al concetto di assimilazione e consumo in Hegel (Devouring Nature: On As-
similation and Consumption in Hegel’s System, Leiden/Boston, Brill, 2025),
tracciandone lo sviluppo dalla Logica e dalla Filosofia della natura alla Feno-
menologia dello spirito e alla Filosofia del diritto, e mostrando come il consu-
mo, radicato in strutture ontologiche e normative, vada inteso quale forma
di assimilazione culturale della natura e di configurazione della vita etica
moderna. Cio che pero rimane sottodeterminato in tale volume é il tipo di
lavoro critico proprio della filosofia.

71 VWAL II, p. 643.
2 PhG, p. 28; trad. it., p. 25.

375



pensante, quanto piuttosto proprio nel contrario: nel conferire realta

effettiva all’'universale e infondervi spirito, levando quei pensieri

le cui determinazioni si sono solidificate [durch das Aufheben der

festen bestimmten Gedanken das Allgemeine zu verwirklichen und zu

begeisten]”.

Secondo questo passo, il senso del lavoro filosofico risiede ora non
piu nell’astrarre da una immediatezza mai tematizzata, lavorando al-
la liberazione dalla sensibilita, ma nella fluidificazione di categorie,
eredita di un processo spirituale lungo e complesso, che ora risulta-
no depositate in forma semplice. Per dirlo nei termini che compaiono
nella Scienza della logica, ci sarebbero dei contenuti che si trovano ad
essere «un materiale completamente pronto e fissato, un materiale, si
puo dire, ossificato, e il compito consiste qui nel renderlo fluido e nel
riaccendere il vivente concetto in contesta materia morta [dasselbe
in Flissigkeit zu bringen, und den lebendigen Begriff in solchem todten
Stoffe wieder zu entziinden]»"*

Anche in questa immagine del lavoro critico, se anche non ¢ quel-
la di una teoria, genera dei problemi non meno complessi, e richie-
de di essere problematizzata in modo filosofico. In primo luogo, dire
che la filosofia muove da qualcosa di trovato significherebbe render-
la dipendente da una constatazione — le determinazioni di pensiero
e il dato della loro diffusione - finendo cosi per riprodurre acritica-
mente i presupposti impliciti in questa immagine. In secondo luogo,
e in maniera ancor piu decisiva, tale concezione fraintende il ‘fatto’
in questione, ossia il pensiero e il suo esercizio, come se le astrazioni
fossero qualcosa di semplicemente trovato, depositato implicitamen-
te, che si tratterebbe di esplicitare.

Se avere rappresentazioni gia compenetrate dal pensiero non ¢
lo stesso di avere «pensieri sopra di esse»’, ossia di essere consape-
vi che il nostro muoverci ordinario avviene gia tra determinazioni di
pensiero che possono essere comprese nella logica sottesa al proces-
so del loro determinarsi, occorre capire come puo la filosofia costi-
tuirsi come la forma adeguata a comprendere le contraddizioni del

753 Ibidem.
™ WL III, p. 5; trad. it., p. 649.
75 Engz, §2 A; trad. it., p. 5.

376



presente, senza rimanere imprigionata nei cortocircuiti che si pro-
ducono nell’'immagine che essa stessa offre quando si presenta come
sapere critico. In particolare, si tratta di vedere fino a che punto sia
possibile tradurre I’aspetto inorganico della partecipazione pubblica
in un sistema di mediazioni consapevoli’® grazie a un lavoro filoso-
fico pienamente auto-critico, consapevole di cio che comporta per la
sua prestazione confrontarsi con un ‘fatto’ del tutto particolare: le
astrazioni, e I’atto stesso dell’astrarre.

Questa esigenza nasce da cio che, per Hegel, deve compiere la fi-
losofia. Alla base del rapporto tra filosofia e mondo in crisi, in cui il
pensiero sembra acquisire un ruolo decisivo, emerge infatti una cir-
colarita strutturale che obbliga la filosofia a interrogare radicalmente
anche se stessa — compresa 'immagine che produce quando si pre-
senta con un compito critico e formativo — in modo propriamente fi-
losofico, mentre indaga il tempo presente. Detto altrimenti: se la filo-
sofia deve comprendere le contraddizioni del proprio tempo, e il suo
discorso non puo che avere posto in esse (dalla parte dell’oggetto),
allora anche il suo stesso discorso deve essere esposto alla critica.
In quanto discorso teorico che possiede una realta anche oggettiva
e istituzionale, la filosofia & chiamata a sottoporre a critica le condi-
zioni stesse della propria esistenza: i suoi effetti sulle soggettivita, i
luoghi della sua riproduzione™ e i modi in cui puo essere parteci-

756 Kobe formula questi interrogativi nei termini di un passaggio dall’opi-

nione pubblica alla conoscenza universale nel suo contributo From Public
Opinion to Public Knowledge: Hegel’s State as an Epistemic Institution, «Pro-
blemi International», 3 (3), 2019, pp. 157-183. Cfr. inoltre S. Tortorella, L o-
pinione pubblica nella Filosofia del diritto di Hegel, «Leussein», 5 (2-3), 2012,
pp. 119-125.

77 Sull'impatto della filosofia classica tedesca sul pensiero dell’universi-

ta, si veda, in particolare, Macherey, La parola universitaria; D. Venturelli,
L’idea humboldtiana di Universita tra passato e futuro, in L’idea di universi-
ta tra passato e futuro, a cura di R. Celada Ballanti e L. Mauro, Genova, De
Ferrari Editore, 2011, pp. 12-29. Nello studio questa linea di indagine non ¢
stata proseguita nel dettaglio. La ragione nasce da una scelta di metodo, che
dipende da un’opportunita di posizionamento: invece di cercare nelle Prefa-
zioni dei testi hegeliani, nei suoi pamphlet politici o nelle sue recensioni, ri-

377



pata. Una filosofia che pretendesse di collocarsi al di sopra di queste
condizioni, ripiegata al proprio interno e dedita esclusivamente alla
discussione dell’articolazione metodica dei suoi contenuti, sarebbe,
paradossalmente, acritica. Per evitarlo, deve rivolgere la critica an-
che al'immagine che essa stessa genera, quando prova a oggettivare
la scena in cui opera — come formazione, ma anche come critica. Il
punto decisivo é che 'unica possibilita che consente a tale ridetermi-
nazione di essere effettivamente autocritica, ossia consapevole di cio
che altrimenti riprodurrebbe nel pensare la propria funzione, risiede
nella forma che assume il suo discorso.

Si tratta di vedere come la filosofia sia capace di fondare la pro-
pria attualita non su una comunanza di elemento gia stabilita, o su un
dato, ma lavori criticamente alla sua istituzione”® e alla ridetermina-

sorse per le riflessioni sulla Bildung, si tratta di indagare in atto, ossia nella
forma che si danno i testi filosofici mentre articolano I’antinomia della filo-
sofia, quali risorse emergono per analizzare i problemi nel discorso che é fi-
losofia e non solo in cio che si dice sulla filosofia. Questa indagine ha il van-
taggio di esibire le dinamiche auto-correttive della filosofia, attraverso cui la
filosofia si mostra consapevole di cio che é implicato nella sua articolazione.
Inoltre, tale esame ha un potenziale per il discorso contemporaneo. Riten-
go infatti sia possibile fare esperienza della distanza che separa 'universita
contemporanea dal modello di universita di von Humboldt solo una volta
che si siano fatti i conti fino in fondo con le maniere molteplici di formulare
il problema del sapere e della sua partecipazione. E questo richiede esami-
nare come il problema viene messo in atto in maniera filosofica, a partire dai
cortocircuiti che emergono nei diversi tentativi.

758 Nelle lezioni sulla filosofia della storia universale, il processo di progres-

siva istituzione di un mondo in cui lo spirito si riconosce, come sua secon-
da natura, si accompagna alla consapevolezza che il tempo di Hegel non ¢
quello in cui lo spirito risulta perfettamente determinato, e che c’é necessita
di un lavoro ulteriore: «Cosi che la liberta trovi nella realta [ Wirklichkeit] il
proprio concetto, e la mondanita [ Weltlichkeit] si sia formata in un sistema
oggettivo di un’esistenza divenuta organicamente in sé: questo ¢ il fine, che
lo spirito si formi a una natura, a un mondo che gli sia adeguato, in modo
tale che il soggetto ritrovi il proprio concetto di spirito in questa seconda
natura, in questa realta prodotta dal concetto stesso dello spirito, e in questa
oggettivita abbia la coscienza della propria liberta soggettiva e della propria

378



zione delle contraddizioni che emergono dalle immagini con cui essa
inizialmente si presenta.

3. Bildung e critica: I’esecuzione discorsiva come oggettiva-
zione filosofica

Che Hegel prenda sul serio ’esigenza di non ridurre la filosofia a
una mera constatazione di un fatto, da cui dipenderebbero le due im-
magini della filosofia (formativa e diagnostico-critica), € chiaro da un
passo del corso berlinese del 1829 sulle prove dell’esistenza di Dio.
Qui, Hegel non si limita a notare che, per la prima volta, «solo per la
nostra cultura queste categorie del pensiero sono diventate corren-
ti, universali, diffuse [unserer Bildung erst sind diese Kategorien des
Gedankens geldufig und sind allgemein oder allgemein verbreitet]»”.
Cosciente del fatto che sarebbe problematico fermarsi a tale diagnosi,
perché avrebbe significato fraintendere il senso stesso della diffusio-
ne delle categorie, rendendo la filosofia dipendente da una semplice
affermazione - e, anzi, esponendola all’obiezione contraria, ossia che
lo stato contemporaneo dell’accesso al sapere € tutt’altro che pacifi-
co —, Hegel aggiunge che

proprio questa cultura [Bildung] perd non meno di quelle ricordate,

non avvezze all’autonomia del pensiero e delle sue rappresentazioni,

ha comunicato tutto questo non come qualcosa di immediato, ma

attraverso il multiforme corso del pensiero, dello studio delle

consuetudini linguistiche; si ¢ imparato essenzialmente a pensare

si sono elaborati pensieri correnti; la formazione al rappresentare

astratto € un processo infinitamente molteplice e mediato [durch
den vielfachen Gang des Denkens, Studiums der Sprachgewohnheit

razionalita. Questo & il progresso dell’Idea in generale [ Fortschritt der Idee], e
tale punto di vista deve per noi rappresentare I'ultimo nella storia. L’essen-
ziale & che questo si sia in generale compiuto: questo ¢ il punto principale.
Ma che vi sia ancora lavoro da fare appartiene al lato empirico; € il compito
ulteriore che questo principio si sviluppi, si formi, che lo spirito giunga alla
sua realta, alla coscienza di sé nella realta [es ist die fernere Arbeit, daf3 dies
Princip sich entwikle, sich ausbilde, daf3 der Geist zu seiner Wirklichkeit kome,
zum Bewuftsein seiner in der Wirklichkeit]» (VPhW II, p. 537).

™ VBG, p. 275; trad. it., pp. 152-153.

379



vermittelt; - man hat wesentlich denken gelernt und sich die Gedanken

zur Geldufigkeit eingebildet; die Bildung zum abstraktem Vorstellen ist

ein unendlich mannigfaltig in sich Vermitteltes]™®.

Contro il rischio di una naturalizzazione del fatto in questione,
che oblia il lavoro necessario a riconoscere le astrazioni come astra-
zioni, 'accesso al potersi muovere tra astrazioni non é immediato,
né scontato. Non lo &, perché ¢ letteralmente un atto mediato dallo
studio. La capacita di porre attenzione alle determinazioni di pensie-
ro, di averle davanti a sé, impone di sottomettersi alla disciplina del
pensiero. Un simile lavoro € essenziale. In quanto comprensione del
mondo in pensieri, la filosofia si pone in continuita decisiva con que-
sta mediazione; non solo: & 'espressione piu propria di questo parti-
colare ‘fatto’, non immediato. In che modo?

In quanto «pensiero del mondo [Gedanke der Welt]»™®, la filoso-
fia si colloca in continuita con questo processo mediato: essa non si
limita a rispecchiare cio che €, ma interviene attivamente, «pone, al
posto delle rappresentazioni, pensieri, categorie» e, aggiunge Hegel,
«pill propriamente concetti»’?. Nell’attraversare concettualmente
cio che si tratta di portare a concetto, la filosofia consente di mostra-
re l’essere divenuto di cio che appare immediato, patrimonio comune
depositato inconsciamente nelle pratiche attraverso cui si organiz-
za un mondo, ponendo a distanza cio che si presenta come naturale
e immutabile. Tra cio che ha 'apparenza di essere un che di imme-
diato, di non bisognoso di ulteriore giustificazione, ci sono anche le
astrazioni. Eppure, & proprio questa apparenza che limita la possibili-
ta di trasformazioni effettive, e che va corretta. In realta, le astrazioni
non sono ancora viste propriamente come astrazioni, nel loro essere
un che di divenuto, abitato da contraddizioni che possono essere ar-
ticolate altrimenti’®. Cio che la filosofia puo fare é dunque rivelare

80 VBG, p. 275; trad. it., p. 153. Trad. modificata.
1 R, p. 16; trad. it., p. 17.
%2 Enz, §3 A; trad. it., p. 6.

7% Circa il tema della trasformazione, alcune interpretazioni leggono il pro-

gresso storico nei termini di una progressiva possibilita di descrivere ogni
cosa come prodotto dell’autodeterminazione dello spirito. Tra queste spicca

380



le astrazioni nella loro verita come prodotte, consentendone la criti-
ca e la comprensione attraverso l’esibizione speculativa del pensiero.

Ma la filosofia €, per Hegel, ancora piu radicale: nel realizzare la
sua prestazione non resta interna all’immagine, formativa o critica,
che la vedrebbe operare dentro una scena data che la legittima, ma
ridetermina questo stesso contesto: contribuisce a rendere le soggetti-
vita veramente contemporanee al mondo che abitano, rideterminan-
do il significato di questa contemporaneitd.

La liberta dello spirito — presentata come capacita di astrarre, di
operare distinzioni muovendosi nell’'universale — non € un possesso
gia dato. Essa presuppone una liberta critica che richiede di saper-
si distinguere da cio che si impone come naturale, immediato, noto.
La liberazione reale consiste pero nell’acquisire questo potere per la
prima volta: meglio, nel diventare qualcuno che ¢ capace di astrarre
e di rimanere presso 'universale in quanto universale. Se la libera-

la proposta di Pippin, che parla di una crescente capacita collettiva di da-
re forma al mondo (R.B. Pippin, Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agen-
cy and Ethical Life, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, p. 112).
Per una critica di questa posizione, che insiste sull’apertura costitutiva del-
la trasformazione, si vedano C. Menke, Autonomy and Liberation: The Hi-
storicity of Freedom, in Hegel on Philosophy in History, a cura di R. Zuckert
e J. Kreines, Cambridge, Cambridge University Press, 2016 e Gante, Hegel’s
Theory of Absolute Spirit. Trovo particolarmente convincente 1'osservazio-
ne di Gante, che corregge quella possibilita progressiva riformulandola nei
termini di «un incremento nella conoscenza di cio che in linea di principio
potrebbe essere plasmato» (pp. 13-14). La trasformazione, in senso critico,
¢ infatti un processo difficilmente descrivibile nei termini di una semplice
apertura della trasformazione. Tale descrizione, infatti, non coglie piena-
mente la dimensione normativa dello spirito e rischia di fraintendere il fun-
zionamento tanto dello spirito oggettivo quanto dello spirito assoluto, non-
ché del loro rapporto. Nei termini di Gante, si puo dire invece che «lo spirito
oggettivo genera vincolativita normativa; lo spirito assoluto ci consente di
interrogare se cio che appare come normativamente vincolante debba dav-
vero essere inteso come tale, costituendo la sfera della vita umana in cui an-
che istanze di giustificazione ritenute apparentemente neutrali dal punto di
vista normativo possono essere tematizzate. Cio, a sua volta, rende possibile
la loro trasformazione» (p. 14).

381



zione si riformula come esigenza di rendersi capaci di astrazione, e se
la filosofia deve essere consapevole della propria antinomia per non
riprodurre inconsapevolmente cio che vorrebbe superare, allora il te-
sto dell’Enciclopedia deve assumere fino in fondo questa esigenza,
senza ricadere negli slittamenti generati dall’iniziale oggettivazione
della sua scena.

3.1 Speculativo e intellettuale-astratto: la verita dell’astrazione

Si puo ritornare all’esame del discorso filosofico enciclopedico,
estendendo la portata dell’ historisch, — quella delle definizioni dell’as-
soluto che scandiscono I’avanzare della scienza nel suo organizzarsi
come sapere — fino a mostrarne la rilevanza per il concetto stesso di
filosofia nella sua dimensione cosmica, per rispondere a una doman-
da: cosa accade quando I’Enciclopedia, per elevare criticamente il suo
historisch,, ricorre all’istituzione di un historisch,, formulando le de-
finizioni metafisiche di Dio, dell’assoluto? Tre istanze sono in gioco.

Anzitutto, come visto nel capitolo terzo, tali definizioni costitu-
iscono il modo in cui la scienza mostra di essere consapevole della
propria organizzazione come sapere: non ponendosi come sempli-
ce alternativa ad altre forme di organizzazione (quella della meta-
fisica scolastica), ma giungendo, tramite la produzione e la critica
della struttura delle definizioni, alla propria autocritica. In secondo
luogo, poiché la loro forma - il giudizio - riguarda il modo in cui le
soggettivita, per lo piu, si orientano nel mondo (come si & osserva-
to nel capitolo quarto), la loro critica apre la possibilita di mettere in
questione cio che limita radicalmente la capacita di pensare e, quin-
di, di trasformare le contraddizioni che operano nel mondo. A questi
due aspetti si aggiunge ora, in terzo luogo, una dimensione ulteriore
dell’ historisch,: i contenuti e la forma in cui le definizioni dell’assolu-
to si danno sono anch’essi astrazioni decisive del mondo contempo-
raneo e della sua storia™*. La loro trattazione e critica, nello sviluppo

¢ La portata esplicitamente storica delle definizioni dell’assoluto emerge

non solo dai riferimenti storico-religiosi e storico-filosofici nella logica, ma
anche nell’Annotazione al §384 dell’Enciclopedia, in cui si legge: «L’assolu-
to é lo spirito: questa ¢ la piu alta definizione dell’assoluto. — Trovare questa

382



della filosofia speculativa, insegnano cosi una capacita che non puo
essere presupposta, ma deve essere realizzata. Cio avviene senza che
la filosofia ricada nella riproduzione acritica di presupposti: vale a di-
re, senza assumere come gia dato sia lo scenario in cui essa opera, sia
gli effetti di soggettivazione che questo comporta; né, infine, il biso-
gno del filosofare in un tempo di crisi. Come & possibile?

La possibilita che la filosofia ha di mostrare I’essere divenuto del-
le astrazioni, senza restare intrappolata nei limiti implicati dalla pre-
sentazione della sua funzione formativa e critica, dipende dalla sua
esecuzione discorsiva. E in essa che la filosofia puo e deve lavorare
alla critica delle proprie immagini iniziali. Il punto decisivo diventa,
allora, comprendere quando e come, sul piano discorsivo, si accede a
questa rideterminazione critica.

Per chiarirlo, occorre tornare sull’'immagine iniziale del pensiero
speculativo. Al termine del Concetto preliminare dell’ Enciclopedia, lo
speculativo € presentato come terzo momento dopo l'intellettuale-a-
stratto e il dialettico-negativo. Come osservato nel capitolo primo
dello studio, € significativo che, proprio nel paragrafo dedicato allo
speculativo, cio che viene tematizzato sia, paradossalmente, cio che
accade all’astratto:

definizione e comprenderne il significato e il contenuto, tale, si puo dire, &
stata la tendenza assoluta di ogni coltura [Bildung] e filosofia; a questo pun-
to ha mirato coi suoi sforzi ogni religione e ogni scienza; solo questo impul-
so spiega la storia del mondo» (Enz, §384 A; trad. it., p. 375). Sotto le defi-
nizioni dell’assoluto, intese nella loro dimensione storica, si ricostruisce cio
che, nella storia dello spirito, & stato assunto come assoluto, vale a dire co-
me principio ultimo di orientamento e ordinamento dello spazio sociale. La
formula di ‘definizione dell’assoluto’ continua a essere impiegata non solo
nell’Enciclopedia, ma anche nelle lezioni berlinesi, come si vede, ad esem-
pio, nel seguente passo tratto dal corso del 1827 di filosofia della religione:
«La liberta, nell’idea, € questo aspetto: il concetto, in quanto € nel concetto
presso se stesso, € libero. L’idea soltanto e il vero; ma altrettanto lo é la li-
berta. L’idea ¢ il vero, il vero ¢é lo spirito assoluto. Questo ¢ lo spirito, questa
é la vera definizione dello spirito. — Il concetto che si determina, che si fa
oggetto a se stesso e con cio pone in sé la finitezza, ma che al tempo stesso
riempie di sé questa finitezza e cosi la ha anche tolta — questo ¢ lo spirito»
(GW 29,2, p. 182).

383



Nella logica speculativa & contenuta la mera logica dell’intelletto,
che puo essere agevolmente ricavata da quella: non si deve far altro
che lasciar cadere I'elemento dialettico e il razionale, e cosi essa
diventa cio che ¢ la logica ordinaria, una istoria [Historie] ossia una
descrizione di varie determinazioni di pensiero, messe insieme, e che,
nella loro finitezza, si danno per alcunché d’infinito’®.

Il primo momento - intellettuale-astratto — non va inteso come
un materiale gia dato, su cui la logica si eserciterebbe, al modo di
un materiale trovato. E piuttosto, in un certo senso, una produzio-
ne dell’esposizione del discorso filosofico, nel suo organizzarsi come
sapere consapevole della propria dimensione formale™®. Detto altri-

5 Enz, §82 A; trad. it., p. 97.

766 A mio avviso, una dinamica di questo genere si lascia vedere anche nel-

la filosofia del diritto di Hegel. Vale senz’altro una distinzione tra una con-
siderazione meramente storica delle determinazioni del diritto e un esame
filosofico della razionalita dello stato, delle norme e delle istituzioni. Eppu-
re, la dimensione positiva del diritto mi sembra venir riprodotta nella scien-
za quando si discute di cio che nel diritto positivo ha valore, quasi si offris-
se una sorta di genetica del positivo in quanto tale, mentre si forniscono le
categorie astratte, intellettuali, con le quali quelle norme e istituzioni sono
perlopiu messe a tema dalle altre scienze: «— Considerare il sorgere e svi-
lupparsi di determinazioni giuridiche che appare nel tempo, — questa fatica
puramente storica [diese rein geschichtliche Bemiihung], cosi come la cono-
scenza della consequenziarieta di esse dal punto di vista dell’intelletto, la
quale emerge dalla comparazione delle medesime con rapporti giuridici pre-
esistenti, ha nella sua propria sfera il suo merito e la sua dignita e sta al di
fuori del rapporto con la considerazione filosofica, nella misura cioé in cui
lo sviluppo da fondamenti storici [aus historischen Griinden] non confon-
de se stesso con lo sviluppo del concetto, e la spiegazione e giustificazione
storica [geschichtliche Erkldrung und Rechtfertigung] non viene estesa al si-
gnificato di una giustificazione valida in sé e per sé. Questa distinzione, che
€ molto importante e certamente da tener ferma, € in pari tempo del tutto
evidente; una determinazione giuridica puo lasciarsi mostrare come perfet-
tamente fondata e conseguente sulla base delle circostanze e delle sussistenti
istituzioni giuridiche e tuttavia essere in sé e per sé ingiusta e irrazionale,
come una moltitudine delle determinazioni del diritto privato romani, che
derivavano in modo del tutto conseguente da istituzioni tali come la patria
potesta romana, lo status matrimoniale romano. Ma che le determinazioni

384



menti: la verita della logica dell’intelletto — il significato del suo esse-
re logica dell’intelletto — non é un presupposto, ma il risultato di un
processo che appartiene alla costituzione della filosofia come scienza
speculativa.

Questo significa che non é sufficiente leggere il contenimento del-
la logica dell’intelletto nella logica speculativa nei termini di un pun-
to di partenza (la logica intellettuale) da cui la filosofia prenderebbe
le mosse come da un che di solidificato, da fluidificare e rielaborare,
come hanno sostenuto molte letture contemporanee’’. Al contrario,
la logica dell’intelletto risulta come momento interno solo una vol-
ta compreso il funzionamento del processo di dimostrazione autocriti-
ca della filosofia. Tale processo comprende sia ’elevazione critica del
proprio historisch,, sia la produzione di un historisch,. Quest’ultima
istanza, attraverso cui passa la critica immanente ad altre forme di
organizzazione del sapere e, al tempo stesso, si realizza un’autocri-

giuridiche siano anche giuste e razionali, ¢ tutt’altra cosa mostrar questo
di esse, cio che puod veracemente avvenire soltanto ad opera del concetto,
e un’altra cosa esporre I’aspetto storico del loro sorgere [das Geschichtliche
ihres Hervortretens), le circostanze, i casi, i bisogni e gli avvenimenti, i quali
hanno prodotto il loro stabilirsi. Un tale presentare e (pragmatico) conosce-
re sulla base delle cause storiche piu vicine o piu lontane [aus den néihern
oder entferntern geschichtlichen Ursachen] si chiama frequentemente: spie-
gare o ancor piu volentieri comprendere, nell’opinione che con questa pre-
sentazione di cio che é storico [durch dieses Aufzeigen des Geschichtlichen]
sia fatto tutto, o piuttosto 'essenziale, quel che unicamente ha importanza
per comprendere la legge o I'istituzione giuridica; mentre invece quel che &
veracemente essenziale, il concetto della cosa, qui non & venuto affatto in
discussione. — Si suol parlare cosi anche dei concetti giuridici romani, germa-
nici, di concetti giuridici com’essi sono determinati in questo o quel codice,
mentre qui non compare nulla di concetti, bensi unicamente determinazioni
giuridiche generali, proposizioni dell’intelletto, principi, leggi e simili» (R, pp.
26-27; trad. it., p. 22). Devo a Zdravko Kobe il suggerimento circa una pos-
sibile vicinanza tra le imprese metodologiche in questione. Sulla struttura
dei Lineamenti cfr. G. Duso, Liberta e costituzione in Hegel, Milano, Franco
Angeli, 2013.

7 Per una discussione introduttiva di questo punto si veda il capitolo se-

condo.

385



tica della forma assunta dalla scienza stessa (sia nell’ Enciclopedia sia
nella Scienza della logica), permette di cogliere la verita della logica
dell’intelletto, che & dunque propriamente un risultato.

In questo modo I'immagine della filosofia come critica viene cor-
retta dall’interno. Essa non consiste semplicemente nella giustappo-
sizione di due momenti — analisi/scomposizione come astrazione da
un lato, fluidificazione dall’altro — ma nella loro correzione reciproca,
che chiarisce la natura del compito filosofico e del suo oggetto: mo-
stra, da una parte, come cio che sembrava fisso non lo sia; dall’altra,
rivela come ’astratto stesso sia istituito, chiarendo che cosa voglia
dire la sua istituzione (che non é una produzione arbitraria, né un
semplice lavoro di esplicitazione, che riproduce la forma di cio che
dovrebbe criticare).

Il guadagno che ne risulta e retrospettivo: la dimensione intel-
lettuale-astratta non si presenta come un presupposto, ma come un
momento che entra nell’esposizione e di cui le soggettivita possono
appropriarsi, diventando capaci a loro volta di astrarre. La possibilita
di isolare l’astratto, ossia di coglierlo come tale sospendendo il dia-
lettico e il razionale, é possibile solo perché (i) ci si trova gia all’inter-
no dello speculativo; (ii) retroattivamente si riconosce come l'orga-
nizzazione della scienza sia stata corretta tramite l'istituzione di un
historisch,, che ha reso possibile criticare ’astratto senza presuppor-
lo; (iii) € la stessa scienza, consapevole della propria antinomia costi-
tutiva, a richiedere e autorizzare tale sguardo. In altri termini: si puo
accedere a cio che é una Historie — con il suo ordinare formalistico i
contenuti e spacciare per infinito cio che e finito - soltanto perché si
e fatta esperienza di come la filosofia prenda coscienza della propria
antinomia. E solo perché si & sperimentato che la dimostrazione spe-
culativa (non storica) della scienza ridetermina che cosa significhi,
per sé e per le soggettivita, pensare astrattamente, e dunque essere a
tempo con cio che segna la contemporaneita del mondo che abitano.
Questo risultato si apre nel momento stesso in cui la scienza correg-
ge 'immagine derivante dalla prima formulazione del suo compito
formativo e critico, rendendo possibile un esercizio del pensiero che
non avviene altrove — astratto nel senso tradizionale — ma consiste

386



invece in una critica delle determinazioni intellettuali di cui la stessa
esposizione, come sapere, offre la genesi.

Il sapere dell’Historie come Historie implica, dunque, in ultima
analisi, una consapevolezza retrospettiva: in gioco € la capacita di
astrarre, che storicamente caratterizza il moderno, ma che - per esse-
re giustificata filosoficamente e per non imprigionare la filosofia nei
cortocircuiti prodotti dal primo tentativo di oggettivare la scena del
proprio compito — non poteva essere semplicemente constatata. Solo
alla fine, a partire dal dialettico e dallo speculativo, il soggetto puo ri-
conoscere che il lavoro svolto operava strategicamente per formarlo
e renderlo a tempo: non per presupporre un fatto da cui lo speculati-
vo si istituisce, ma per mostrare come |’astrazione propria della sua
epoca acquisti la sua forma autentica nel medesimo processo in cui
la filosofia procede alla sua dimostrazione. La riproduzione filosofica
dell’intellettuale-astratto — che in Hegel non e mera ripetizione, ma
istituzione, perché giustifica la genesi di cio che altrimenti apparireb-
be come dato — permette una contemporaneita critica con un mondo
che é in formazione.

Interpretare retrospettivamente 1’ historisch, a cui il testo ricor-
re significa allora non solo (i) riconoscere la contemporaneita non
presupposta dell’Enciclopedia, ma anche (ii) ripensare il senso stes-
so dell’atto di (ri)appropriazione della capacita di astrarre. Tale riap-
propriazione &, contemporaneamente, una critica di cio che significa
davvero essere a tempo muovendosi tra le determinazioni di pensie-
ro e imparando ad astrarre.

Se ci si arresta all’ historisch, senza comprenderlo e problematiz-
zarlo, non si fa scienza, e si rischia anzi di confermare i presupposti
che stanno alle sue spalle e lo fanno apparire qualcosa di semplice-
mente dato. Ma se, d’altro lato, non si esamina la dimensione histo-
risch nella scienza — intesa come historisch della scienza —, nella sua
critica e verita, non si coglie fino in fondo la portata auto-critica del-
la filosofia, che ha una dimensione cosmica: quella che emerge nella
sua contemporaneita strutturalmente retroattiva, capace di forma-
re le soggettivita mettendole in condizione di esercitare il pensiero,
nello stesso processo attraverso cui ridefinisce cosa significhi questa
stessa contemporaneita e sottopone ad autocritica il suo primo ap-

387



parire’®. In questo senso, il testo — anzitutto quello enciclopedico,
nell’analisi condotta qui — deve essere letto anche nel suo carattere
di Historie, per comprendere come in gioco ci sia la dimensione tra-
sformativa di una scienza che, nell’organizzarsi come sapere inse-
gnabile e apprendibile, esibisce nel suo discorso le contraddizioni del
proprio tempo senza fondare la propria funzione sull'immagine che
tale tempo le restituisce, e senza riprodurre acriticamente cio6 che in-
tende criticare.

Lavorando alla propria giustificazione in quanto «assoluta educa-
zione [Bildung] e disciplina della coscienza»’, la filosofia (i) mette le
soggettivita in condizione di essere a tempo senza presupporre che
esse siano gia consapevolmente a casa nelle determinazioni di pen-
siero, e (ii) chiarisce cosa significhi essere a tempo nella svolta della
Bildung (Wende der Bildung) ", rivelando come se ne possa prendere
parte in modo consapevole e critico. La filosofia si rivela cosi come

7% In alcuni contributi recenti, Nuzzo ha descritto l’attivita della filoso-

fia nella sua dimensione cosmica nei termini di una cosmologia politica:
«La dottrina hegeliana dello spirito oggettivo, o la sua “filosofia del dirit-
to”, & una trattazione filosofica del “mondo” dello spirito. [...] Nella filosofia
dialettico-speculativa di Hegel, la cosmologia diventa una scienza pratica e
mondana: diventa la trattazione dei modi in cui lo spirito costruisce, produ-
ce e giunge a conoscere immanentemente il proprio mondo. La totalita del
mondo - o, per cosi dire, la sua idea cosmo-politica — non € un oggetto (dato
e fisso o razionalmente dedotto), bensi un processo. Il mondo € un proces-
so storico» (A. Nuzzo, Changing the World of Spirit in Hegel’s Philosophy of
Right, «Crisis&Critique», 8 (2), 2021, pp. 279-305). Sul tema si veda inoltre
Ead., Hegel’s Philosophy of Right and the Idea of the World: Dialectic’s “Po-
litical Cosmology”, «Critical Review», 33(3-4), 2021, pp. 332-358. Cio che
viene tentato in questo lavoro approfondisce una direzione analoga a quel-
la profilata da Nuzzo, ma sceglie il mezzo dell’analisi discorsiva per esami-
nare il modo in cui € possibile porre in termini hegeliani la domanda sulla
dimensione cosmica della filosofia, individuando nell’esecuzione discorsiva
il luogo in cui la filosofia auto-corregge progressivamente la comprensione
del proprio compito, liberandola dai presupposti impliciti nella sua ripro-
duzione.

% WL I, p. 42; trad. it., p. 41.
0 VPR II, p. 773.

388



una pratica essenzialmente auto-trasformativa, capace di interrogare
radicalmente la natura della scienza, della Bildung e dei soggetti stes-
si che vi sono coinvolti. Essa articola il proprio compito riconoscendo
la necessita di pensare le astrazioni come tali’”’, il che € possibile sol-
tanto nella sua Darstellung autocritica. Il compito critico consiste nel
lavorare nelle contraddizioni del proprio tempo dall’interno, senza
rivendicare per sé una posizione gia emancipata dalle condizioni del-
la propria riproduzione, ma esibendo performativamente nel proprio
discorso le tensioni che attraversano la sua formazione moderna, e la-
vorando su di esse. In un simile discorso filosofico non ¢ possibile di-
stinguere nettamente tra un momento meta-critico e uno critico, do-
ve il primo rifletterebbe sul carattere immanente dello standard della
critica alle pratiche sociali, e il secondo sarebbe I'esercizio effettivo
della critica. Al contrario, la filosofia, per Hegel, si sviluppa come un
processo autocorrettivo di critica, in cui non sono messi in questione
soltanto i risultati, ma la natura stessa della critica e le immagini che

7t Nella letteratura critica contemporanea sull’astrazione nel moderno,

gran parte degli studi si &€ concentrata sul ruolo svolto dalle astrazioni nel-
la sfera pratica (Mascat, Hegel and the advent of modernity. Osborne, The
Reproach of Abstraction. A. Sohn-Rethel, Intellectual and Manual Labour: A
Critique of Epistemology, Atlantic Highlands, Humanities Press, 1978. She-
plyakova, Offentliche Freiheit und Individualitit). Secondo tali interpreta-
zioni influenti, cio che distingue le astrazioni pratiche da quelle teoriche
é il fatto che le prime perdurano, sono non reversibili, ossia non vengono
semplicemente sostituite da ulteriori forme, perché sono anzi cio attraverso
cui si sviluppa la concretezza dello spazio sociale nel moderno. Le astrazio-
ni teoriche, invece, secondo queste letture, si dissolverebbero una volta che
sopravviene la speculazione. Contrariamente a queste interpretazioni, che
suggeriscono una dissoluzione delle astrazioni teoriche dopo la speculazio-
ne, I'esame dell’esecuzione discorsiva svolto in questo studio mostra una
natura piu complessa dello speculativo (e dell’astratto), che non funziona
come la cancellazione delle astrazioni: forma il discorso filosofico e, nel me-
desimo processo, espone la verita delle astrazioni come astrazioni, come ri-
sultato della scienza, insegnando come confrontarsi con esse una volta che
la loro familiarita viene rivelata come estraneita.

389



sorgono dal bisogno strutturale per la filosofia — contra Bourdieu - di

oggettivare la propria scena’?.

3.2 La retroattivita della Bildung e la sua oggettivazione nella
forma della scienza

La comprensione del funzionamento della retrospettivita in gioco
nell’esecuzione discorsiva consente di ripensare altrettanto ’aporia
della liberazione che sorge nella Bildung e che informa I'immagine
della filosofia come formazione. Anche nel testo enciclopedico, co-
me articolazione di una filosofia che si sa come sapere che puo esse-
re imparato e insegnato, c’¢ in gioco una retroattivita: quella che fa
si che si scopra alla fine che nel procedere giustificativo della scienza
(da historisch, a speculativo, in un processo scientifico) c’era in gio-
co la determinazione della contemporaneita critica al proprio tem-
po (la ripresa immanente delle sue contraddizioni), consentendo la
comprensione della verita di cio che si presenta come un ‘fatto’, a cui
occorre partecipare in maniera consapevole. Come nel caso del pa-
radosso della Bildung discusso sopra, anche nel caso del testo enci-
clopedico, a essere prodotta € una condizione all’esercizio della liber-
ta che non é possibile limitarsi a constatare (il poter astrarre), come
la liberta nel caso discusso da Menke. Eppure, si apre qualcosa di ul-
teriore nella particolarissima oggettivazione della Bildung che 'ese-
72 Questa posizione si pone in linea con due elementi individuati da A.
Sérkela in Immanente Kritik und soziales Leben: Selbsttransformative Praxis
nach Hegel und Dewey (Frankfurt a.M., Klostermann, 2018), ossia il corriggi-
bilismo forte (I'idea che la critica non debba fondarsi su condizioni prelimi-
nari stabilite a priori, ma che tali condizioni emergano dall’esperienza della
critica, la quale si autocorregge nel suo svolgimento) e il fallibilismo radica-
le (la disponibilita a rivedere il senso della critica, al punto da non ritenere
nessuna convinzione metodologica al riparo, in linea di principio, dalla ne-
cessita di revisione), che insieme danno vita a pratiche auto-trasformative.
Tuttavia, approccio tentato qui si distingue da quello di Sérkela non solo
per il riferimento all’Enciclopedia (invece che alla Fenomenologia dello spiri-
to), ma soprattutto per I’attenzione posta alla questione dell’esposizione di-
scorsiva della filosofia nell’intersezione tra scienza e Bildung — un rapporto,
attinente alla definizione del compito della filosofia.

390



cuzione discorsiva della filosofia mette in atto, riproducendo, nel suo
discorso, dall’interno le dinamiche che attraversano la scena su cui
dovrebbe riprodursi — e dunque, in questo modo, consentendo di ve-
derle criticamente.

Nel caso esaminato da Menke, il risultato della ri-azione & che i
soggetti disciplinati riescono a vedere la Bildung come una liberazio-
ne perché se ne riappropriano:

Che, retrospettivamente, venga riconosciuta la verita della

formazione (Bildung) - ossia che la formazione sia liberatrice — &

al tempo stesso un’affermazione su cio che essa € e su cio che essa

non é stata. Comprendere la liberazione come effetto della dialettica

della formazione é tanto affermativo quanto critico: & I’affermazione
fondamentale e, insieme, la critica radicale della formazione. La
dialettica della formazione significa che la liberazione & possibile

solo come seconda liberazione: la liberazione non avviene la prima

volta, ma soltanto la seconda’.

Nel caso dell’Enciclopedia e dell’esecuzione della filosofia esami-
nato in questo studio, c’é da una parte la possibilita di vedere questo
guadagno finale, liberatorio, che consente alle soggettivita di scopri-
re il significato della loro liberta nell’attraversamento della scienza
come sapere auto-critico, e della disciplina del pensiero. Dall’altra,
pero, c’e un altro aspetto, che si mostra alla fine per la prima volta:
il modo in cui funziona 'auto-correzione. Dal momento che cio che
deve essere visto retrospettivamente € anche 'aspetto intellettuale-a-
stratto (l’historisch3 istituito, e il senso che la sua istituzione ha per
la scienza), la critica investe piu specificamente anche il modo in cui
si pensa la Bildung, in entrambe le sue dimensioni: formale e sostan-
ziale.

Per quanto riguarda la prima, la Bildung formale, I’ historisch, &
tutt’altro che qualcosa di formalistico, che puo assumere un conte-
nuto qualsiasi — come nel caso di tutto cio che non é substantiell —,
perché anzi dice, nei contenuti e nella forma (giudizio), le astrazio-
ni in cui si articola il moderno. Comprendere che esso non é qualco-
sa di vuoto & possibile prestando attenzione al fatto che ci si trova in
un processo concreto, di esposizione, esecuzione e costituzione del-

773

Menke, Autonomie und Befreiung, p. 78.

391



lo speculativo, che é indisgiungibile dalla dimostrazione delle astra-
zioni come astrazioni. Poiché implica il riferimento all’aspetto intel-
lettuale ma lo colloca nel processo di giustificazione della scienza, il
concetto di filosofia che emerge nella Enciclopedia non si puo esau-
rire nella formelle Bildung: non lascia presupposto il soggetto ma lo
istituisce, costituisce la sua sostanza, facendolo essere cio che sareb-
be se sapesse cosa significa stare presso le determinazioni di pensiero.

Rispetto alla Bildung come processo di formazione nello spiri-
to oggettivo, si osserva come ’esecuzione discorsiva ridetermina e
approfondisce la retroattivita presente nella Bildung che informava
I'immagine della filosofia. Lo fa non dall’esterno (come la teoria), o
da un vuoto in cui si riprodurrebbe da sé senza attenzione al modo
in cui di fatto ripete le dinamiche di soggettivazione e disciplinamen-
to della Bildung in cui é immersa, ma dall’interno — un interno non
semplicemente dichiarato, assicurato dal suo presentarsi iniziale co-
me pratica critica immanente (dove molta letteratura si ferma), ma
determinato dalla forma discorsiva che si da per pensare la propria
antinomia. L’Enciclopedia si sviluppa, allora, come testo che sa di sé,
del suo proprio apparire all’interno di un contesto di riproduzione di
cui deve offrire comprensione; sa della sua strategia di produzione
del destinatario dell’atto di liberazione, a cui mostra la ri-produzio-
ne del suo essere a tempo, criticamente. Le forme di trasformazione
a cui apre non si considerano sin da subito emancipate dai contesti
in cui sono inscritte, immunizzate dalle loro contraddizioni, perché
sono giustificate in un discorso filosofico sistematico pienamente au-
to-critico.

Un concetto di filosofia cosi stabilito non € un concetto scolasti-
co, non si da cioé al soggetto in una relazione di esteriorita come un
intero monolitico che il soggetto dovrebbe limitarsi ad assumere e ri-
petere, senza essere trasformato e messo in questione, ma funziona
come dispositivo che sviluppa una capacita moderna nell’atto in cui
procede a stabilire il proprio significato, senza darlo per presuppo-
sto — come rischia di suggerire I'immagine semplicemente liberatoria
della formazione (e della critica). Cosi facendo, la filosofia da forma

392



al «principio dell’esperienza»™, consentendogli di essere effettuale

in una maniera non riduttiva — quale sarebbe 'idea di un’auto-de-
terminazione libera da vincoli, astrattamente aperta alla trasforma-
zione motivata da forme aspirazionali, desiderative, non consapevoli
dell’esigenza di auto-critica —, e rende i soggetti capaci di essere cio
che (in certo modo) sono.

Inoltre, il concetto cosi determinato non é scolastico nemmeno in
relazione ai fini della filosofia, perché la filosofia come tale non é le-
gata a una ‘scena’ gia data per il suo esercizio, da cui essa trarrebbe il
proprio senso e in cui sarebbe effettuale. Contro una presupposizione
che la costringerebbe a un rapporto esteriore con uno spazio gia dato
in cui il suo discorso avrebbe significato e realta, in questione € piut-
tosto la formazione di un mondo - che va al di la di una riproduzione
nella Bildung, perché mostra alla Bildung stessa come quella produ-
zione iniziale, risultato del suo operare, é un che di istituito in quanto
giustificato, e che in questo modo puo essere riappropriato’”.

7% Eng, §7 A. Siricordi il carattere dialettico dell’esperienza messo in evi-

denza dalla Fenomenologia dello spirito: «Questo movimento dialettico che
la coscienza esercita in se stessa, nel suo sapere cosi come nel suo oggetto,
in quanto di qui essa vede scaturire il nuovo oggetto vero, &€ propriamente cid
che viene chiamato esperienza» (PhG, p. 60; trad. it., p. 65).

5 In gioco, qui, vi € una dinamica, a mio avviso, per certi aspetti analoga

al legame che si istituisce tra prima e seconda natura, secondo la proposta
di un naturalismo dialettico di T. Khurana: «La prima natura non appare, in
questo naturalismo dialettico, semplicemente come un dato, poiché prima e
seconda natura sono determinazioni relazionali: soltanto nel rapporto dif-
ferenziante tra le due € possibile specificare di volta in volta che cosa sia la
prima e che cosa la seconda natura. La seconda natura consiste essenzial-
mente nel porre la prima natura come propria condizione. Cio significa che
la vita naturale dei membri della vita etica non é semplicemente una realta
esterna e un limite per leticita, una mera condizione iniziale che la vita eti-
ca poi si lascia alle spalle. Al contrario, la vita naturale dei suoi membri &
cio che I'eticita pone sempre di nuovo come sua propria condizione. Cio che
puo apparire come prima natura € quindi gia condizionato dall’articolazione
stessa dell’eticita e in un certo senso da essa incluso. La prima natura &, po-
tremmo dire, interna all’eticita» (Das Unbewusste der Sittlichkeit, pp. 59-60).
La lettura presentata in questo studio puo illuminare ulteriormente questa

393



4. Fine della filosofia?

Finora si é visto come la filosofia non presupponga una scena,
ma ridetermini, nella propria esecuzione discorsiva, I'immagine della
sua funzione formativa e diagnostico-critica. La ricostruzione di que-
sta rideterminazione permette di mettere in luce una tensione tra spi-
rito oggettivo e spirito assoluto, chiarendo la tesi della loro recipro-
ca dipendenza. Nella letteratura critica, lo spirito assoluto (quando
viene tematizzato) & per lo piu interpretato come l'insieme di prassi
riflessive di auto-coscienza che intervengono criticamente sulle nor-
me dello spirito oggettivo, in vista della loro riappropriazione e tra-
sformazione’”. Meno esplorata é invece I’altra direzione, in cui una
forma dello spirito assoluto, come la filosofia, viene indagata nella
dimensione oggettiva in cui opera. Quando discussa, questa secon-
da prospettiva considera I'appartenenza della filosofia a una forma
di vita, informata da un principio che attraversa la costituzione di un
popolo e le forme attraverso cui esso prende coscienza di sé (arte, re-
ligione, filosofia).

Il carattere di un’epoca, considerato nella sua massima espressione,

si trova dato nella storia della filosofia. La costituzione, il governo,

Petica dei popoli: tutto deriva da un principio. [...] La filosofia ¢ il

fiore piu alto del principio da cui scaturiscono i destini del popolo.

Lo spirito riconosce e formula questo in un semplice principio. Cosi

in essa si riflette I'intero; questo ¢é il vero spirito del tempo. Ora, né

la filosofia é causa della storia, né viceversa: vi € piuttosto il comune,
o meglio una vita unica, che pervade tutti gli aspetti, cosicché un

dinamica nella misura in cui discute del rapporto tra assoluto e oggettivo a
partire dalle tensioni che emergono nell’antinomia della filosofia.

776 Cfr. GW. Bertram, Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus, in

Objektiver und absoluter Geist nach Hegel, pp. 389-410; B. Sandkaulen, Einlei-
tung: Uber das Projekt einer Philosophie der Kunst, in G.W.F. Hegel: Vorlesun-
gen iiber die Asthetik, a cura di B. Sandkaulen, Berlin/Boston, De Gruyter,
2018, pp. 1-21. N. Mooren, T. Rojek, M. Quante, Vom objektiven in den abso-
luten Geist. Eine Interpretation im Ausgang von § 552 der Enzyklopddie (1830),
in Objektiver und absoluter Geist nach Hegel, pp. 641-667. N. Mooren, Hegel
und die Religion. Eine Untersuchung zum Verhdltnis von Religion, Philosophie
und Theologie in Hegels System, Hamburg, Meiner, 2017. D. M. Feige, Die Na-
tur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin, Suhrkamp, 2022.

394



lato non ¢é causa della forma dell’altro. Ciascun lato é esso stesso

Pinquieto movimento che spinge verso la propria successione’”’.

Come forma massima in cui cio che e proprio del tempo presente
giunge a consapevolezza, la filosofia non opera se non come parte di
una dimensione etica. In essa — come nell’arte e nella religione — si
riflette I'intero di un popolo, entro una relazione che non va intesa né
nei termini di causazione (la storia produce le forme dello spirito as-
soluto, o lo spirito assoluto genera astrattamente lo storico), né come
semplice parallelismo, ma come tensione produttiva’®.

In questo quadro, 'indagine discorsiva condotta qui permette di
mettere a fuoco un punto decisivo ulteriore dell’interdipendenza tra
spirito oggettivo e spirito assoluto: la necessita, per la filosofia, di in-
terrogare I'immagine (e i relativi cortocircuiti) che derivano dall’og-
gettivazione della propria scena e dal riconoscersi come parte della
dimensione oggettiva. Non si tratta soltanto di pensarsi come mo-
mento di un tutto governato da un principio, ma di confrontarsi con
cio che implica la propria riproduzione oggettiva come formazione e
come critica, e di lavorare alla sua comprensione in modo filosofico.

Portare il focus su questo punto — I'antinomia della filosofia cosi
come Hegel la rielabora a Berlino — consente di fare un ultimo pas-
so: affrontare il secondo punto dell’accusa di Bourdieu alla filosofia.
Questo non riguarda piu il ripiegamento della filosofia su di sé, ma il
suo presunto bisogno di non mettere in questione cio che legittima
il suo stesso discorso e quindi di porsi in reale tensione con le con-
dizioni della propria esistenza e riproduzione. Secondo Bourdieu, la
filosofia non potrebbe infatti essere radicalmente critica che condan-
nandosi alla propria fine, ossia alla dissoluzione del campo che la le-
gittima o al passaggio di testimone ad altro sapere. Se, come visto, la
filosofia non si arresta prima di oggettivare le condizioni che la fanno
essere, come se dovesse surrettiziamente preservare la propria ripro-

" VGP, p. 19.

778

Su questo si rimanda all’analisi di Gante, Hegel’s Theory of Absolute Spi-
rit, p. 13. Per un esempio specifico dell’andare insieme di queste dimensioni,
ossia il caso dell’Oriente, si veda il recente volume di K. Hong, “Die Morgen-
rote des Geistes”. Eine systematische Studie zu Hegels Konzeption des Orients
und zur Philosophie des Geistes in der Berliner Zeit, Hamburg, Meiner, 2025.

395



duzione, si tratta di vedere come faccia la filosofia, a questo punto, a
pensare cio che implica partecipare ad essa — vale a dire, se lo faccia
fino in fondo, e se in questo pensiero non si ponga in realta, di nuovo,
in una certa continuita acritica con le modalita esistenti di fare scien-
za e di riprodursi come sapere che puo essere insegnato e imparato,
al fine di evitare la propria fine.

Per esaminare questo punto, si tratta di discutere le regole di par-
tecipazione che la filosofia istituisce nella propria esecuzione discor-
siva. Il suo &, infatti, un lavoro che comporta una decisione e una
fatica a cui «non tutti, anzi, piuttosto pochi, si sottomettono»’”. Di-
scutere questo aspetto, attraverso un confronto con la religione™®
(4.1), consente di valutare in che modo la filosofia sia in grado di

7 Engz, p. 13; trad. it., p. LXXXVIIL

78 Per I'arte — forma dello spirito assoluto insieme a religione e filosofia
— sarebbe necessario un discorso a parte, data la sua caratterizzazione he-
geliana come qualcosa di passato. A. Nuzzo ha mostrato come l’arte sia in
grado di cogliere il carattere proprio di un’epoca nella forma immediata, of-
frendo materiale decisivo, provocazioni effettive alla riflessione filosofica
(Art in Times of Historical Crisis — A Hegelian Perspective, in Objektiver und
absoluter Geist nach Hegel, pp. 413-29). Parallelamente, si sono sviluppate
letture che insistono sulla necessita, anche nell’etd moderna segnata dalla
riflessione e dalla prosa del mondo, di rendere nuovamente presente 'arte
del passato, come nel contributo di B. Sandkaulen (Passato dell’arte? Inda-
gini epistemologiche sul progetto filosofico-culturale hegeliano, in Attraverso
il sistema. Criticita e guadagni teorici del pensiero hegeliano a 250 anni dal-
la nascita, a cura di G. Battistoni e F. Campana, Napoli, IISF Press, 2024, pp.
217-41). Il mio interesse, nel presente studio, verte sulla religione a motivo
del fatto che, per Hegel, essa sembra essere dotata di una trasversalita tale
da mantenerla sempre, in un certo senso, a tempo con ogni epoca. A diffe-
renza dell’arte, legata all’antichita greca, e della filosofia, propria della mo-
dernita, la religione non appare legata, da Hegel, a un periodo determinato.
Tuttavia, il rapporto simbiotico che si instaura nel moderno tra religione
protestante e filosofia non dipende, a mio avviso, dall’offerta di un’imma-
gine conciliatoria del mondo — come sembra suggerire Nuzzo nel saggio ci-
tato, commentando il §360 dei Lineamenti —, ma piuttosto dalla centralita
della rappresentazione per lo speculativo e per la comprensione di un’epoca
nella forma di pensieri.

396



pensarsi in tensione con la propria riproduzione, e dunque di esporsi
strutturalmente alla possibilita della propria fine, non al riparo da es-
sa (4.2), in un modo essenzialmente filosofico e cosmico.

4.1 Il problema della partecipazione

Attraverso la sua esecuzione discorsiva, la filosofia rende visibile
una tensione tra lo spirito oggettivo — lo spazio normativo articolato
dalle dinamiche di soggettivazione — e lo spirito assoluto, definito da
pratiche critiche in cui lo spirito diventa consapevole di sé. La filoso-
fia costituisce una realta complessa, che si distingue dalle altre forme
attraverso cui lo spirito prende coscienza di sé, in particolare dalla
religione. La religione ¢ infatti, per Hegel, «il modo della coscien-
za secondo il quale la verita ¢ per tutti gli uomini, per gli uomini di
tutte le culture»®. Essa articola una realta stratificata, di formazio-
ne, cui le soggettivita sono chiamate a partecipare. Nel cristianesi-
mo - che Hegel discute nei Lineamenti — la religione non ¢ una fede
privata, ma una «comunita ecclesiastica»’® che prende corpo in riti,
gerarchie, sacramenti, tradizioni e spazi di culto. Su questa base nor-
mativa, la religione avanza nel moderno™ pretese di riconoscimen-
to sociale e politico, fino a incidere sullo Stato. Se lo Stato moderno
nasce per garantire insieme ’autorealizzazione individuale e I'unita

81 Enz, p. 13; trad. it., p. LXXXVIIL
82 R, p. 216; trad. it., p. 209.

78 11 dibattito sul rapporto tra modernita e religione in Hegel ¢ estrema-

mente ampio. Cfr. Theunissen, Hegels Lehre vom absoluten Geist; AT. Pe-
perzak, Modern Freedom: Hegel’s Legal, Moral, and Political Philosophy,
Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2001; T. Oehl, A. Kok (a cura di),
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie in-
nerhalb und auflerhalb von Gesellschaft und Geschichte, Leiden, Brill, 2018;
Mooren, Hegel und die Religion. Sul rapporto tra protestantesimo e filosofia
nel moderno, cfr. W. Jaeschke, Hegels Begriff des Protestantismus, in Der Pro-
testantismus — Ideologie, Konfession oder Kultur?, a cura di R. Faber, G. Pal-
mer, Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann, 2003, pp. 77-91; Z. Kobe, Das
Ende der Religion? Eine Geschichte des absoluten Geistes, in Morale, etica, re-
ligione, pp. 571-595.

397



sociale, la religione media la coscienza per cui interesse particolare
e universale coincidono. L’appartenenza a una comunita e il ricono-
scimento di cio che in essa ¢ essenziale non sono solo garantiti, ma
incoraggiati dallo Stato, poiché la religione «integra lo stato per quel
che c’¢ di piu profondo nella disposizione d’animo»’*, al punto che
lo Stato deve «esigere da tutti i suoi componenti che essi si tengano
ad una comunita ecclesiastica»’®.

Ben diversa ¢ la condizione della filosofia: «da quando la filoso-
fia ha incominciato a metter piede in Germania, questa scienza non
€ mai apparsa in cosi cattivo stato come da quando una tale opinio-
ne, una tale rinuncia alla conoscenza razionale, & giunta a un’arro-
ganza e a una diffusione cosi grandi»’®. Nella diagnosi hegeliana, la
filosofia contemporanea si ¢ arenata di fronte alla crescente esigenza
di accesso alla verita in forma di pensiero. Invece di affrontare la fi-
nitezza dilagante — categorie astratte, formalismi, soggettivismi — ne
ha decretato 'insuperabilita, proclamando I'impossibilita di una co-
noscenza effettiva dello spirito e rifugiandosi in forme di immedia-
tezza refrattarie a ogni critica. Cosi, invece di rispondere al bisogno
crescente di pubblicita e di partecipazione razionale a cio che é es-
senziale, ha elaborato forme di rassicurazione ed edificazione, vol-
te a giustificare la diffidenza verso il lavoro concettuale, metodico e
dunque faticoso. Una filosofia ridotta in questo stato non solo resta
al di qua della religione, ma si rivela incapace persino di riconoscer-
ne il contenuto razionale™. E, cosi, mentre la religione, pur nella for-

8 R, p. 216; trad. it., p. 209. Su questo tema si veda A. Manchisi, Fra neutra-

lita e riconoscimento, in Morale, etica, religione, pp. 753-786.
8 R, p. 216; trad. it., p. 209.
86 D1818, p. 17; trad. it., p. 224.

87 Cfr. Engz, p. 6; trad. it., pp. LXXIX-LXXX: «Non ¢& ancora trascorso da
molto tempo uno stadio pitt semplice e in apparenza piu felice, in cui la fi-
losofia andava di pari passo con le scienze e con la cultura [...]. La pace era
tuttavia abbastanza superficiale, e quella intellezione, in particolare, si tro-
vava di fatto in interna contraddizione con la religione [...]. Ha fatto quindi
seguito la separazione, la contraddizione si é sviluppata; ma nella filosofia lo
spirito ha celebrato la riconciliazione con se stesso, cosi che questa scienza
€ in contraddizione soltanto con quella contraddizione stessa e con l'into-

398



ma della rappresentazione, produce istituzioni, informando pratiche
normative e forme di vita, la filosofia sembra ridursi a un prescritti-
vismo astratto, incapace di effettualita, mancandole la forza di com-
prendere le contraddizioni dei processi reali e lo svuotamento delle
norme ereditate. Quello che resta &, al massimo, un «interesse senza
scientificita»".

Anche quando la filosofia in questione non é quella gia data, ma
quella hegeliana che deve essere sviluppata e giustificarsi’®, la sua

naco che la ricopre. E uno dei peggiori pregiudizi credere che la filosofia sia
in opposizione ad una sensata conoscenza dell’esperienza, alla effettualita
razionale del diritto e ad una religione e pieta naturali. Queste figure vengo-
no riconosciute dalla filosofia — ed anzi da essa giustificate [...] La collisione
con la filosofia si presenta soltanto questo terreno si separa dal suo carattere
specifico e il suo contenuto deve venir compreso in categorie e reso dipen-
dente da esse senza che queste vengano ricondotte al concetto» (corsivo mio).

788 Briefe II, p. 97; trad. it. in SB, p. 113.

7 Anche su questo punto si produce un cortocircuito significativo. Se si

assume che la filosofia operante nello spirito oggettivo sia gia filosofia in
senso proprio, sistematica, diventa difficile comprendere come essa si rap-
porti alle regole di riproduzione in atto. Ma se non € chiaro come le mette in
questione, rischia di porsi acriticamente in continuita con esse, senza tema-
tizzare cio che questo comporta per la sua antinomia. Se invece si ammette
che la filosofia speculativa sia ancora da sviluppare a Berlino, allora biso-
gna riconoscere che la filosofia istituzionalizzata — quella che agisce nella e
come Bildung — non ¢ ancora filosofia in senso sistematico. Questo sembra
suggerito nel Discorso inaugurale berlinese del 1818, quando Hegel afferma
che con I’Enciclopedia intende «la filosofia nella sua fondazione e in tutta la
sua ampiezza sistematica — si mostrera piu da vicino, all’interno della sua
fondazione stessa [es wird sich innerhalb ihrer selbst ndher zeigen], che la sua
fondazione giace solo nella sua ampiezza sistematica. Il modo di pensare
comune dell’intelletto € che la fondazione, e cose simili, debbano precede-
re, e che solo in disparte, e dopo questo fondamento, debba venire la scien-
za stessa. Tuttavia, la filosofia, cosi come 1'universo, ¢ sferica in sé, non c’é
un primo e un ultimo, ma tutto si sorregge e si tiene — reciprocamente e in
unita» (D1818, p. 49; trad. it., p. 225). La filosofia si presenta cosi, da un lato,
come discorso dotato di un portato auto-critico decisivo, che ne inquadra la
specificita, ma dall’altro come realta sociale concreta, radicata nella Bildung

399



realta é tutt’altro che scontata ed & non meno problematica. Come
ricorda il Discorso inaugurale, la filosofia é il regno della verita a cui
«diveniamo partecipi attraverso il suo studio»” e non per diritto di
nascita: lo spirito dev’essere attualizzato, scindersi in sé e ricono-
scersi nell’alienazione. Per questo, il riconoscimento della partico-
lare contemporaneita della filosofia si accompagna a una restrizione
del pubblico. Si tratta di una restrizione strutturale, non contingen-
te, legata all’ineludibile lavoro concettuale che la filosofia esige. Una
simile restrizione non puo non generare una tensione nella sua fun-
zione di forma piu adeguata di comprensione della contemporaneita.
In un’epoca segnata dall’esigenza crescente di pubblicita e di amplia-
mento della partecipazione al pensiero, I'impossibilita per la filosofia
di iscriversi senza residui in questo processo la pone in conflitto con
il proprio presente, e segna inevitabilmente una rottura con i modi
in cui i saperi si riproducono, al punto che, per Hegel, la filosofia do-

e operante nella sua funzione formativa. Affinché questa funzione sia pos-
sibile, devono esistere gia delle premesse istituzionali — universita, ginnasio,
accademia — che ne garantiscano la trasmissione e la riproduzione come sa-
pere riconosciuto. Non solo. Qui si apre una nuova circolarita: dove si collo-
ca la filosofia sistematica? In un altrove che resta da pensare? In entrambe
le opzioni - sia che la filosofia sia gia come spirito oggettivo, sia che non lo
sia —, rimane aperto il problema di una comprensione esaustiva dello statuto
della filosofia, capace di oggettivare filosoficamente la scena stessa della sua
riproduzione. Nella letteratura critica, si € tentata una via d’uscita da questa
impasse ricorrendo a una soluzione di tipo ‘nominale’. Secondo l'interpre-
tazione proposta da F.-H. Fulda (Das Recht der Philosophie in Hegels Philo-
sophie des Rechts) e ripresa da T. Meyer (Philosophie als Institution? Zwischen
dem ,noch nicht“und dem ,nicht mehr®), si dovrebbe distinguere tra cio che
¢ gia istituzionalizzato — da intendere come filosofia in senso ampio, secon-
do il Concetto preliminare hegeliano, ossia come attivita di ricerca raziona-
le — e una filosofia a venire, che sola corrisponderebbe alla sistematica. Ma
questa distinzione, pur utile, non ritengo dissolva del tutto la tensione fra
oggettivo e assoluto, che resta inscritta al cuore stesso di cio che é propria-
mente filosofia e del modo in cui essa determina la sua antinomia, la quale
non si esaurisce nelle soluzioni proposte dagli interpreti.

0 D1818, p. 18; trad. it., p. 225.

400



vrebbe «rallegrarsi di essere lasciata fuori dal gioco»”* della religio-
ne del sentimento e della filosofia che rifiuta il pensiero concettua-
1e792'

Per Hegel, c’¢ qualcosa che ¢ finito, ed € un certo modo di fare fi-
losofia: quello non consapevole della propria antinomia, erede della
metafisica criticata da Kant nei contenuti e da Jacobi nella forma, ma
non ancora del tutto superata. Questa fine non ¢é la constatazione di
un perire naturale, ma il compito di condurre propriamente alla fi-
ne’”® cio che, pur criticato, non e stato ancora sottoposto a una critica

" Engz, p. 30; trad. it., p. CIL

792

Z. Kobe, in Between the Morning Dawn and the Evening Dusk? On He-
gel’s Theory of Theoretical Practice, in The Relevance of Hegel’s Concept of
Philosophy, pp. 131-147, mette in rilievo la distanza che separa una fiducia
nell’aurora di un nuovo spirito e quanto, negli anni successivi, sembra un
minore ottimismo circa 'incidenza della filosofia, che si rende visibile nella
metafora della nottola che inizia il suo volo sul far del crepuscolo. Cio che
interessa sottolineare qui €&, tuttavia, il modo in cui la filosofia lavora a de-
terminare criticamente la sua immagine contro le contraddizioni strutturali
che emergono dall’oggettivazione della sua scena e della presentazione del
suo compito. Questo, a mio avviso, rivela una continuita piu marcata di una
discontinuita che sembra profilarsi.

7% Sul perire dei saperi, e soprattutto delle istituzioni in cui si sono prodot-

ti, Macherey ha scritto efficacemente quanto segue: «se I'Universita € una
cosa, occorre rassegnarsi ad ammettere che, come ogni cosa che esiste, me-
rita di perire: e proprio cio che sta per succedere. Se ne dovrebbe approfitta-
re per riconsiderarne le finalita e le modalita di funzionamento su tutt’altre
basi, cosa per cui si ha bisogno, in primo luogo, di chiarirsi sulla sua condi-
zione attuale e sulla storia complicata, contrastata, di cui e il risultato» (La
parola universitaria, p. 255). In Approaching Hegel’s Logic, Obliquely, Nuz-
zo propone una brillante analisi della logica alla luce di strutture di inizio,
avanzamento e fine, sulla cui base € possibile articolare le determinazioni
logiche come figure dell’agire. Le strutture del finire (esaminate in partico-
lare a pp. 261-379) sono produttivamente tratteggiate in un dialogo con il
Billy Budd di Herman Melville, il Tartuffe di Moliére, testi in prosa e in versi
di Giacomo Leopardi e Elizabeth Bishop, e soprattutto Endgame di Samuel
Beckett. L’attraversamento delle densissime battute di quest’ultimo consen-
te di esaminare ’azione performata dalla determinazione logica dell’ Indiffe-

401



pienamente filosofica, ossia consapevole del modo in cui questa stes-
sa critica si forma. La filosofia compie discorsivamente questo atto.
Come visto nel capitolo terzo, essa non si pone come semplice alter-
nativa ad altre forme di organizzazione del sapere, ma esercita una
critica dall’interno di cio che costituisce tanto un sistema di organiz-
zazione del sapere, quanto un modo proprio di «tutta la filosofia nei
suoi cominciamenti, [di] tutte le scienze, ed anche [del] modo di pro-
cedere quotidiano della coscienza»™*, un conoscere che & «sempre
esistente»’. La filosofia hegeliana é oltre questa fine perché e au-
to-critica in virtu del modo in cui si costituisce il suo discorso.

Eppure, il problema della fine si ripropone. La questione & com-
prendere se, e in che modo, ’antinomia della filosofia, per come ¢
stata pensata da Hegel, serva a preservare la filosofia dalla possibili-
ta della sua fine o rappresenti piuttosto la comprensione, filosofica,
di quella possibilita, come istanza decisiva della riflessivita specifica
della filosofia: se, detto diversamente, la tensione tra la filosofia e le
sue condizioni di partecipazione e riproduzione sia funzionale alla fi-
losofia per arroccarsi in un altrove separato, indifferente alle dinami-
che che ne minacciano la sopravvivenza, come se volesse rimuovere
la possibilita della propria fine (come afferma Bourdieu) — ignorando
attivamente questa rottura o impegnandosi a silenziarla diventan-
do qualcosa di altro da sé, un sapere immediatamente partecipabile
— oppure no. E precisamente in questo punto che, contra Bourdieu -
per il quale la filosofia evita di problematizzare le proprie condizioni
per non togliersi il terreno da sotto i piedi —, la filosofia sistematica
pud mostrare come la partecipazione sia legata a doppio filo alla ca-
pacita di mettere in questione, criticamente, le condizioni stesse del-
la sua esistenza.

renza alla fine della Dottrina dell’Essere; la sua illustrazione lascia poi il po-
sto ad una analisi del leopardiano Dialogo della Natura e di un Islandese, e
di North Haven di Bishop, grazie ai quali viene inscenato un confronto fra
IEssenza, che reclama la sua propria conclusione, e il Concetto, come unico
soggetto in grado di realizzare propriamente la propria fine.

7 Enz, §26; trad. it., p. 41.

7% Engz, §27; trad. it., p. 41.

402



4.2 Tensione cosmica

E indubbio che la filosofia non produce un’effettualita capace di
generare una partecipazione diffusa, perché il lavoro che essa richie-
de é complesso e faticoso. Che cosa significa, allora, partecipare al-
la filosofia per quel pubblico che ¢ destinatario del processo di sog-
gettivazione che il discorso filosofico produce? Nell’Aggiunta al §19,
il primo paragrafo del Concetto preliminare dell’Enciclopedia — dove
Hegel affronta I'utilita di una logica che non sia soltanto formale (for-
mell) *® e raccoglie i problemi trattati in questo capitolo a partire dal-
le condizioni stesse dell’antinomia della filosofia — si trova un appello
diretto ai destinatari della filosofia: la gioventu.

La prima questione é: qual é loggetto della nostra scienza? La
risposta piu semplice e pitt comprensibile consiste nel dire che tale
oggetto ¢ la verita. Verita € parola elevata, e corrisponde a una cosa
ancora piu elevata. Se lo spirito e ’animo dell’'uomo sono ancora sani,
questa parola deve subito farlo palpitare. Ma poi si presenta subito
la questione, il ma, e cioé se siamo in grado di conoscere la verita.
Sembra che ci sia una sproporzione tra noi, uomini limitati, e la verita
essente in sé e per sé, e sorge il problema del passaggio tra il finito e
Iinfinito. Dio ¢ la verita: come dobbiamo arrivare a conoscerlo? [...]
Un discorso come questo: come posso io povero verme della terra
esser in grado di conoscere il vero?, appartiene ormai al passato,
e al suo posto sono subentrate la presunzione e la vanita, e ci si ¢
immaginati di essere nel vero immediatamente. Si ¢ fatto credere alla
gioventu che essa possiede il vero (nella religione e nell’etica) allo
stesso modo in cui si € in grado di stare in piedi e di camminare. In
particolare, si ¢ detto a questo proposito che gli adulti, in complesso,
sono immersi, sclerotizzati e irrigiditi nella non-verita. Alla gioventu
si sarebbe manifestato il raggio dell’aurora, mentre gli anziani si
troverebbero nella palude e nella melma del giorno. Si sono definite
le scienze particolari come qualcosa che, certo, deve essere acquisito,

7% Cfr. Enz, §19 A; trad. it., p. 32: «L’utilita della logica concerne la sua re-

lazione col soggetto, in quanto questo si procaccia una certa cultura per al-
tri scopi [eine gewisse Bildung zu anderen Zwecken]. E la cultura [Bildung]
che il soggetto si procaccia mercé la logica consiste nell’esercitarsi ch’egli fa
nel pensiero, essendo questa scienza pensiero del pensiero, e nell’ottenere i
pensieri anche in forma di pensieri. — Ma, in quanto la logica ¢ la forma as-
soluta della verita e, pill ancora, € la stessa pura verita, essa é affatto diversa
da un qualcosa semplicemente utile».

403



ma semplicemente come mezzo per scopi esterni della vita. Ma in tal

caso, allora, non € la modestia a trattenere dalla conoscenza e dallo

studio della verita, bensi la convinzione di possedere gia la verita in

sé e per sé. Gli anziani ripongono certamente le loro speranze nella

gioventu, perché é la gioventu che deve portare avanti il mondo e la

scienza. Ma questa speranza viene riposta nella gioventu soltanto in
quanto la gioventu non rimanga qual &, ma prenda su di sé il duro
lavoro dello spirito [Die Alteren setzen nun allerdings ihre Hoffnung
auf die Jugend, denn sie soll die Welt und die Wissenschaft fortsetzen.

Aber diese Hoffnung wird nur auf die Jugend gesetzt, insofern sie nicht

bleibt, wie sie ist, sondern die saure Arbeit des Geistes iibernimmt]’.

Qui Hegel distingue due atteggiamenti nei confronti della verita,
che si succedono storicamente. Il primo, proprio di un tempo passato,
¢ latteggiamento della riverenza, che porta a sentirsi inadeguati di
fronte al vero e percio a onorarlo. Il secondo, tipico invece dell’eta di
Hegel, ¢ quello della presunzione: la vanita di chi crede di possedere
immediatamente la verita, come se fosse naturale come il cammina-
re o lo stare in piedi. Anche la gioventu cade vittima di questa narra-
zione; eppure, gia nel Discorso inaugurale del 1818, Hegel la indicava
come destinataria privilegiata di un nuovo mondo e di un nuovo spi-
rito, all’alba della loro manifestazione. La via d’uscita non consiste
nel confidare che i giovani possano, da soli, corrispondere al «nuovo
spirito sostanziale della nostra epoca»’®. Essi devono invece trasfor-
marsi, liberarsi dalla vanita e assumere su di sé il lavoro dello spirito,
la fatica del concetto. A questo atteggiamento Hegel da un nome pre-
ciso: lo studio. Il testo filosofico deve garantire una simile modalita di
partecipazione. E puo farlo soltanto nella forma del discorso scienti-
fico, che porta con sé tutte le implicazioni della sua esecuzione, a dif-
ferenza di altre forme di sapere.

Da cio derivano due conseguenze decisive. La prima ¢ che la filo-
sofia hegeliana si distingue nettamente da altri tentativi di affronta-
re Pantinomia della filosofia nella filosofia classica tedesca. Cio che
Hegel realizza discorsivamente complica radicalmente il problema
dell’antinomia: non rimane escluso il ‘fuori’ dell’organizzazione del
sapere, delle soggettivita e delle scene in cui la filosofia si esercita,

7 Enz, §19 Z; trad. it. di V. Verra, pp. 150-151.
7% D1818, p. 17; trad. it., p. 224.

404



ma viene riscoperto come parte integrante del modo in cui la filoso-
fia si dimostra come scienza. In questo senso, la distinzione kantiana
fra conoscenza razionale e conoscenza storica, fra concetto scolasti-
co e concetto cosmico della filosofia, viene ulteriormente problema-
tizzata.

E vero che anche Kant, e dopo di lui Fichte e Schelling, si rivolgo-
no alla gioventu e lo fanno a partire da una responsabilita educativa
ed etica. Lo si vede, ad esempio, nel §50 della Metafisica dei costumi,
dove Kant discute I'insegnamento in termini esplicitamente dialogi-
ci’. Tuttavia, a differenza di Hegel, Kant non elabora una pragma-
tica del testo capace di giustificare fino in fondo I'esecuzione di cio
che tematicamente descrive. Né collega cio che emerge dalla pratica

™ Cfr. MS, p. 478; trad. it., p. 579: «Quanto ora alla dottrina del metodo
(poiché ogni dottrina scientifica deve essere metodica, altrimenti procede-
rebbe in modo caotico), essa non puo essere frammentaria, ma deve essere
sistematica se si vuole che la dottrina della virtu costituisca una scienza. Es-
sa puo pero procedere o in modo acroamatico, se coloro a cui € destinata so-
no semplici uditori, oppure in modo erotematico, cioe il maestro interroga
gli allievi a proposito di cio che vuole insegnar loro. Questo metodo erote-
matico €, a sua volta, un insegnamento o di tipo dialogico, che interroga la
ragione, o catechetico, che interroga semplicemente la memoria degli allievi.
Infatti, se qualcuno vuole interrogare la ragione di un altro a proposito di un
certo argomento, ci6 non puo accadere se non in modo dialogico, implican-
te cioé che il maestro e gli allievi si interroghino e si rispondano reciproca-
mente. Il maestro guida con le sue domande il corso dei pensieri dell’allievo
in maniera tale da consentirgli di sviluppare in se stesso Iattitudine a certi
concetti grazie ai casi che gli sottopone (il maestro ¢ la levatrice dei pensie-
ri dell’allievo). L’allievo, che in questo modo diventa conscio della facolta
di pensare da sé, con le sue controdomande (circa aspetti oscuri o dubbi su
certe proposizioni) da al maestro ’'occasione di imparare — docendo discimus
- come porre meglio le sue domande. Costituisce infatti un’esigenza propria
della logica, anche se non ancora sufficientemente accolta, quella di elabo-
rare anche le regole relative a come cercare in modo opportuno, vale a dire
regole sempre valide non soltanto per i giudizi determinanti, ma anche per i
giudizi provvisori (iudicia praevia), per mezzo dei quali si &€ condotti ai pen-
sieri. Una dottrina che puo essere indicativa anche per lo stesso matematico
in vista delle sue scoperte e che peraltro egli applica spesso».

405



didattica al senso stesso del discorso filosofico. Questa reticenza di-
pende, come discusso nel capitolo primo, dalla netta distinzione fra
testo a stampa e lezioni — distinzione che investe pero nientemeno
che la ragione e la filosofia. Hegel, invece, concepisce un testo che
sviluppa dall’interno le dinamiche di (i) organizzazione del sapere, di
(ii) oggettivazione della scena in cui si riproduce come sapere forma-
le e critico, (iii) della produzione del destinatario, implicandolo in un
processo di giustificazione del sapere che, nel suo stesso esporsi, mo-
stra alla soggettivita come essere pienamente contemporanea al pro-
prio tempo, in modo critico. Inoltre, invece di legittimarsi a partire
dall'immagine che sorge nel suo presentarsi come pratica liberatoria
e come critica — che rischia di renderla una teoria su come il mondo
dovrebbe essere —, il testo elabora il proprio compito facendo proprie
le contraddizioni della sua riproduzione.

La seconda implicazione riguarda pero la difficolta propria di que-
sto lavoro. La forma che la filosofia assume a Berlino comporta infatti
un risultato fondamentale, che pero si lega essenzialmente a una ten-
sione decisiva: quella con il modo in cui la filosofia si esegue e si ri-
produce come discorso metodico riconoscibile. Tale tensione emerge
per almeno due ordini di ragioni.

In primo luogo, il guadagno non ¢ mai univoco. Chi si accosta
alla filosofia lo fa con motivazioni diverse: per comprendere razio-
nalmente il diritto mentre amministra la giustizia, avere una com-
prensione del concetto di organismo, liberarsi dai presupposti che si
accompagnano alla fruizione contemporanea dell’arte. L’analisi delle
strategie discorsive dell’Enciclopedia mostra che chi attraversa que-
sto percorso riceve sempre qualcosa di piu articolato rispetto a cio
che cercava inizialmente. Anzitutto, impara a distaccarsi dal contin-
gente e a rivolgere lo sguardo all’'universale, rendendo esplicito cio
che prima rimaneva implicito, ma gia operante, nel suo approccio te-
oretico e pratico al mondo. Impara inoltre a seguire l’articolazione
verace delle determinazioni che animano le scienze positive®” — le
800 A proposito del rapporto tra filosofia sistematica e scienze positive, nel-
la lettera a von Raumer Hegel osserva in modo pregnante che «una filosofia
scientificamente sviluppata rende gia nel suo stesso ambito giustizia al pen-
siero determinato ed alle conoscenze approfondite, e il suo contenuto, I'u-

406



categorie del diritto (atto intenzionale, liberta, pena) o della teologia
(culto, redenzione, trinita), per esempio. Ma soprattutto viene espo-
sto a un guadagno ulteriore e meno immediato: nel lavoro auto-cri-
tico, necessariamente sistematico, di rideterminazione del compito
stesso della filosofia fa esperienza di cio che é la formazione e di cosa
puo essere la liberta.

Hegel insiste: una cosa é avere rappresentazioni, un’altra é avere
pensieri sopra le rappresentazioni®”. I pensieri (Gedanken) non sono
solo essenziali per le scienze positive, ma anche per la vita quotidia-
na, in un tempo in cui «cio che deve valere non vale piu per la forza
[Gewalt], meno per I’abitudine o il costume, ma per la comprensione
e la giustificazione»®?. Come ricorda I'Introduzione all’Enciclopedia,
«la filosofia pone, al posto delle rappresentazioni, pensieri, catego-
rie»®. Ma i pensieri non costituiscono il risultato ultimo del proces-
so. Alla fine della scienza, non si comprende soltanto il funzionamen-
to della volonta libera (come giuristi), dell’organismo vivente (come
biologi) o della Trinita (come teologi). Si & piuttosto fatta esperien-
za di cio che significa praticare il pensiero in modo auto-critico: un
pensiero che non presume la propria contemporaneita, ma assume le
contraddizioni del mondo di cui fa parte e le sottopone a una critica
immanente, performandole nel proprio discorso. Questo &, per He-
gel, il concetto (Begriff), che la filosofia pone «piu propriamente» al
posto delle rappresentazioni®** — un lavoro cui «non tutti, anzi, piut-
niversale dei rapporti spirituali e naturali, porta di per sé immediatamente
sulle scienze positive» (Briefe II, p. 101; trad. it. in SB, p. 117). A loro volta, le
scienze positive mostrano alla filosofia quel contenuto «in ulteriori sviluppi
e applicazioni, tanto che, inversamente, lo studio di esse si dimostra neces-

sario per una conoscenza approfondita della filosofia» (ibidem).

801 Cfr. Enz, §3 A; trad. it., p. 6: «Ma, col possedere rappresentazioni, non

pero si conosce ancora il loro significato pel pensiero, cioé non ancora si
conoscono i pensieri e concetti loro corrispondenti. Reciprocamente, altro
¢ aver pensieri e concetti ed altro sapere quali sieno le rappresentazioni, le
intuizioni e i sentimenti che loro corrispondono».

82 VPhR III, p. 1464.

85 Eng, §3 A, trad. it., p. 6.

804 Tbidem.

407



tosto pochi, si sottomettono»®”. Lo studio della filosofia consente al-
lora di imparare a lavorare su questo universale lungo un percorso
che, per essere filosofico, non si limita a fornire determinazioni di
pensiero, ma interroga la propria esposizione, la riformula e ne apre
la riesecuzione alla luce della coscienza formale che progressivamen-
te emerge. Questo consente una liberazione critica dai presupposti
che accompagnano I'organizzazione della filosofia come sapere.

In secondo luogo, il risultato della filosofia non € un che di de-
finitivo, che possa essere posseduto una volta per tutte senza ulte-
riore lavoro. L’esperienza del testo & un passaggio, dal formale allo
speculativo, che deve essere sempre eseguito fino in fondo, proprio
per la natura discorsiva — e non immediata, intuitiva — della verita.
Comprendere l'esecuzione discorsiva nella sua verita richiede una
decisione che rilancia e approfondisce la decisione iniziale, compiuta
all’inizio della scienza, di resistere alla tentazione di proiettare sullo
svolgimento della scienza le proprie categorie, o di cercare rifugio,
di fronte all’estraniazione che la filosofia comporta, presso le rap-
presentazioni. Alla fine della scienza, invece di fermarsi alle deter-
minazioni di pensiero — che sono gia molto, perché permettono alle
soggettivita formate di diventare consapevoli delle rappresentazioni
entro cui si muovono e delle forme (come quella del giudizio) che le
trattengono dal pensare davvero le trasformazioni del loro mondo
in crisi —, si apre una nuova decisione: concentrarsi sull’esecuzione
speculativa e su cio che essa produce nel rapporto con il proprio hi-
storisch.

La consapevolezza di questa dimensione auto-critica comporta,
infatti, anche la rideterminazione critica di cio che é propriamente
risultato del sapere: non un dato che si possa apprendere scolastica-
mente una volta per tutte, ma la possibilita di comprendere — nell’e-
sempio dell’Enciclopedia — che cosa significhi formarsi alla luce di un
sapere consapevole dei propri presupposti, tanto sul lato apparente-
mente ‘interno’ (oggetto, forma, metodo) quanto su quello ‘esterno’
(organizzazione come sapere insegnabile, soggettivita implicate, sce-
ne di riproduzione). Mostrare I'interdipendenza di questi due ‘lati’, e

85 Eng, p. 13; trad. it., p. LXXXVIIL

408



anzi problematizzare I'impostazione teorica che li tiene separati, &,
per Hegel, parte integrante dello statuto della filosofia.
Hegel stesso é consapevole di questa difficolta, come si vede in un
passo della Prefazione alla terza edizione dell’Enciclopedia:
la rapidita con la quale ¢ stata esaurita la seconda edizione di questa
guida enciclopedica, che non rende facile lo studio della filosofia nella
determinazione che ne & stata data precedentemente [welcher das
Studium der Philosophie nach seiner oben angegebenen Bestimmung
nicht leicht macht], mi ha dato la soddisfazione di vedere che, al di
fuori del frastuono provocato dalla superficialita e dalla vanita, ha
avuto luogo una piu calma e gratificante partecipazione, che mi
auguro accompagni adesso anche questa nuova edizione®®.
Nell’augurio rivolto alla nuova edizione, affiora, in controluce, un
pensiero piu severo: lo studio della filosofia — e la partecipazione
che esso implica — € qualcosa che il testo stesso «non rende facile»®”’.
Nemmeno chi lo affronta seriamente, seguendone fino in fondo le li-
nee, puo dirsi per questo automaticamente consapevole della verita
dell’esperienza compiuta. Non perché gli manchi qualcosa, ma per-
ché é chiamato a un atto ulteriore di decisione: tornare su cio che,
nell’esposizione discorsiva, appariva solo come possibilita, percorre-
re le strade laterali che rideterminano I'intera narrazione, aprendosi
cosi alla comprensione del modo in cui la filosofia produce al proprio
interno cio che deve criticare, liberandosi dal rischio di riprodurre
inconsapevolmente le forma di cio che intende mettere in questione.
Dirsi liberi, nell’esposizione della filosofia, € possibile solo attraverso
Pesercizio faticoso dell’esecuzione di un sapere che rielabora critica-
mente il proprio primo apparire (historisch,), che produce e insieme
critica le forme intellettuali (historisch,) in cui trova espressione, pur
inadeguata, il bisogno di trasformazione contemporaneo. La filosofia
speculativa, nell’esempio dell’Enciclopedia indagato in questo volu-
me, non offre dunque un’esperienza univoca, ma molteplice nei suoi
risultati — e 'ultimo, strutturalmente, € il pit arduo da comprendere
nelle sue implicazioni.

86 Eng, pp. 31-32; trad. it., p. CIIL
87 Ibidem.

409



Il punto decisivo € che questa dialettica, tra la filosofia e il mon-
do di cui dovrebbe offrire la comprensione piu articolata, é inscrit-
ta nella forma discorsiva che la filosofia assume a Berlino. Se le cose
stanno cosi, si mostra che la filosofia non solo puo entrare in conflit-
to con le regole della propria riproduzione — contra Bourdieu — ma
inscena questa tensione nel cuore stesso del proprio discorso. Non si
limita, cioe, a constatare uno stato di cose che la ostacolerebbe; tema-
tizza quella dialettica nel lavoro filosofico. La problematizzazione di
ci0 che rende riconoscibile il discorso filosofico, e delle contraddizio-
ni generate dal bisogno di oggettivare la scena della sua esecuzione
in modo filosofico, non &, dunque, un ostacolo esterno che la filosofia
dovrebbe evitare, ma parte integrante della sua antinomia.

Per Hegel, questa tensione non & perd segno di un sapere esote-
rico né di un compiacimento intellettuale che rivendichi una pre-
sunta separatezza dal mondo. Non appartiene, insomma, alle forme
di «scientificita e scienze prive di interesse»®™, della vecchia logica e
della metafisica, discipline pur ricche di contenuti ma incapaci di tra-
dursi in forme adeguate alla comprensione delle trasformazioni del
presente. Al contrario, essa testimonia la resistenza di Hegel a ridur-
re la filosofia a qualcosa di edificante, confezionato per risultare piu
accessibile o appetibile, e quindi utile alla riproduzione di un sapere
in sintonia tanto con il bisogno verso la partecipazione con cogni-
zione a cio che riguarda lo spazio etico quanto con la diffidenza cre-
scente verso il conoscere razionale, metodico e faticoso. Contro una
simile tentazione — che per Hegel equivarrebbe alla vera fine della fi-
losofia, alla sua «morte»®®, per parafrasare Kant -, la filosofia deve
invece mantenere ferma la propria specificita, che é la determinatez-
za del pensiero: «compito della filosofia - scrive — dev’essere giusti-
ficare cio che ha valore per la conoscenza, coglierlo e comprenderlo
in pensieri determinati e quindi proteggerlo da oscure deviazioni»®®.
Solo quando assume un andamento metodico, capace di sostenere e
sviluppare le contraddizioni che emergono nei contenuti e nella for-

88 Briefe II, p. 97; trad. it. in SB, p. 113.
89 TP, p. 398; trad. it., p. 265.
810 Briefe I, p. 101; trad. it. in SB, p. 118.

410



ma della propria indagine, la filosofia «acquista tanto piu possibili-
ta di essere insegnata, [...] [e diventa] chiara [deutlich], comunicabi-
le [mitteilbar] e capace di divenire un bene comune [ Gemeingut]»®.
Ma un simile risultato comporta un vincolo severo: ogni fatto, ogni
istanza che si presenta come historisch — inclusa la stessa organizza-
zione del discorso filosofico, il terreno su cui dichiara di operare, e
le soggettivita che forma — devono essere ripresi criticamente come
problema interno al processo attraverso cui la scienza si giustifica.
Le forme non accompagnano i contenuti dall’esterno, ma sono par-
te integrante della loro articolazione: ¢ in esse che si gioca la forza
trasformativa della filosofia, che non rimane un’aggiunta accessoria
bensi si installa nel processo della dimostrazione filosofica®*2.
Proprio quando la tensione sembra massima, si delineano le coor-
dinate di una riformulazione hegeliana della filosofia in senso cosmi-
co, e non piu scolastico, come forma in cui prende corpo ’antinomia
stessa della filosofia. Il contenuto della filosofia, scrive Hegel, «non
é altro se non quello che originariamente s’é prodotto e si produce
nel dominio dello spirito vivente, e divenuto mondo»**. Non presen-
ta una dottrina gia confezionata, un inventario di contenuti stabili-
ti ab initio, che le soggettivita dovrebbero memorizzare senza venir
messe in questione nel processo di apprendimento. Si tratta piutto-
sto di un modo di abitare il mondo, che & cosmico perché non elude
la domanda sulle modalita di trasmissione del sapere e della parteci-
pazione alla verita, né presuppone la funzione trasformativa della fi-
losofia. La capacita di comprensione razionale non si misura, infatti,
nella costruzione di un ideale, come se la filosofia potesse ergersi in
una torre d’avorio e stabilire come il mondo dovrebbe essere, separa-
ta da cio che é chiamata a comprendere, bensi si misura nel mondo.

811 Briefe II, p. 100; trad. it. in SB, p. 117. Trad. leggermente modificata.
p p gg

812 Questo € il compito che, per Hegel, deve adempiere 'universita, quel-

lo di «un’acquisizione di conoscenze determinate» (ivi, p. 318), possibile solo
«quando prenda un determinato andamento metodico, che comprenda e ordi-
niil particolare» (ibidem). E aggiunge, a proposito della filosofia: «in questa
forma soltanto tale scienza, come ogni altra, puo essere insegnata» (ibidem).

83 Eng, §6; trad. it., p. 9.

411



Ha percio, una dimensione fondamentalmente cosmica, anche se cio,
come ha mostrato opportunamente Nuzzo, non riguarda pill «una
questione di fini umani, né di una determinazione dell’essere umano
(Bestimmung)»®.

La prestazione della filosofia viene performata nel testo, che isti-
tuisce, nel suo esporsi, le regole della propria esecuzione — per i con-
tenuti e le forme, per il metodo che sviluppa mentre indaga, per
Porganizzazione del sapere che costruisce, per le soggettivita che si
lasciano trasformare e per le scene in cui la filosofia appare come
sapere formativo e critico. Nel suo discorso, la filosofia tematizza le
condizioni della propria riproduzione, senza lasciarsi catturare dalle
immagini che ripetono inconsapevolmente cortocircuiti non piena-
mente auto-critici. Non si arresta, dunque, prima di esaminare tali

814 Su questo punto sono debitrice alla lettura proposta da Nuzzo in Hegel’s

Idea of Philosophy and the World at the End, pp. 28-29. Dopo aver osserva-
to che in Hegel ««manca ogni riferimento alla nostra Bestimmung umana,
al sommo fine della ragione e, cosa decisiva, al loro radicamento nel mon-
do» (ibidem), Nuzzo mostra come - a differenza di Kant, che, nel definire il
«fine supremo» della ragione come l'intera Bestimmung dell’essere umano
(KrV, B868/A840), concepisce la filosofia nel suo senso cosmico in relazio-
ne al mondo come totalita in cui la nostra destinazione si iscrive e deve tro-
vare riconoscimento, e che costituisce il fondamento della filosofia morale,
dell’antropologia e della storia — per Hegel si da un solo mondo. Nel presen-
te capitolo, la «fine» in questione non riguarda il mondo alla fine (come nel
contributo di Nuzzo), bensi il limite che investirebbe la filosofia, nella sua
presunta incapacita di oggettivare fino in fondo la scena da cui parla — un
limite che, articolato in dialogo all’accusa fatta da Bourdieu, rischia di esse-
re confermato, se non si esamina come l’esecuzione discorsiva ¢ in grado di
giustificare antinomia della filosofia, pensando la sua oggettivazione sen-
za pero riprodurre le strutture e le forme che intende criticare. L’indagine
sull’esecuzione del discorso filosofico non serve ad eliminare qualsiasi rife-
rimento a una ‘fine’, bensi a riscriverla nei termini del rischio, sempre risor-
gente per la filosofia, di diventare qualcosa di altro da sé: un che di soltanto
storico o di soltanto scolastico, per rimanere alle forme dell’antinomia esa-
minate in questo studio, ma anche un sapere non critico, un discorso al ser-
vizio di un potere esterno, o una forma di edificazione pensata per soddisfa-
re le attese di un pubblico.

412



condizioni filosoficamente — come se dovesse preservarle per garan-
tirsi una sopravvivenza indiscussa — ma, al contrario: (i) ridetermina
discorsivamente il proprio compito formativo e critico (riconoscen-
do, ad esempio, le astrazioni come astrazioni), facendo i conti con lo
storico del suo discorso; (ii) pensa la rottura con le proprie condizio-
ni di riproduzione — fino alla possibilita della propria fine, nel mol-
tiplicarsi di saperi e pratiche che procedono in tutt’altra direzione e
che non oppongono alla partecipazione ostacoli paragonabili a quelli
della filosofia — non come un punto cieco da occultare, ma come una
dimensione costitutiva del suo stesso discorso.

In questo senso, allora, nell’esecuzione discorsiva non si tratta
della fine della filosofia come trasformazione in qualcosa d’altro (per
esempio in sociologia), bensi della modalita con cui essa si giustifica
filosoficamente, assume su di sé il rischio, connaturato alla discorsivi-
ta, di diventare qualcosa di altro da sé e dimostra la propria specifici-
ta precisamente in questo corpo a corpo.

413






CONCLUSIONI

Il proposito di questo studio é stato indagare la filosofia hegeliana
a partire dalla forma specifica che il suo discorso assume nel periodo
berlinese (1818-1831). Tale analisi ha richiesto di esaminare in quale
misura la filosofia sia in grado di giustificare, in modo auto-critico,
cio che é implicato nella propria esecuzione: vale a dire, di rendere
conto, nel medesimo processo, del suo essere un sapere giustificato,
una scienza, e un sapere che si puo imparare e insegnare, una prati-
ca di formazione delle soggettivita, che si produce e riproduce in de-
terminate scene.

La tesi avanzata é che, nel modo in cui Hegel pensa il nesso tra
la scienza e cio che é implicato nella sua esecuzione come sapere, si
delinei una diversa configurazione delle forme di antinomia che ca-
ratterizzano la filosofia: non solo I'antinomia tra la filosofia come di-
sciplina — un sapere delimitato da regole che normano cio che puo
essere riconosciuto come ‘filosofico’, e dunque trasmesso, insegnato,
appreso — e il suo continuo strabordare rispetto a cio in cui essa si
esercita (gli atti del suo insegnamento, lo stile del suo discorso, le isti-
tuzioni in cui ha luogo); ma, soprattutto, ’antinomia tra 'interno del-
le sue procedure di giustificazione e Iesterno delle soggettivita che
forma e delle scene in cui si riproduce.

Per comprendere come Hegel abbia tematizzato e problematizza-
to tali configurazioni dell’antinomia della filosofia, lo studio si é arti-
colato in cinque capitoli. Ciascuno di questi ha analizzato i nodi teo-
rici dell’antinomia per mezzo di affondi progressivi nella questione,
avvicinando a una formulazione filosofica del problema e chiarendo,
dall’interno, la forma dell’esecuzione del discorso. Da un punto di vi-

415



sta metodologico, la ricerca si ¢ servita di due coppie concettuali ri-
correnti nel dibattito della filosofia classica tedesca, al fine di mettere
a fuoco la specificita della proposta teorica hegeliana: la distinzio-
ne tra storico (historisch) e razionale, analizzata nella prima parte, e
quella tra scolastico e cosmico, discussa nella seconda.

Nel Capitolo primo (L’antinomia della filosofia nella filosofia clas-
sica tedesca) si € proceduto a circoscrivere la questione attraverso
una contestualizzazione preliminare della domanda sull’antinomia
che attraversa la filosofia, prendendo in esame le Lezioni sull’enciclo-
pedia filosofica di Kant (1775), il discorso filosofico popolare e scien-
tifico di Fichte, con particolare attenzione alla Via verso la vita be-
ata (1806), e le Lezioni sul metodo di studio accademico di Schelling
(1803). L’obiettivo & stato quello di articolare il concetto di filosofia
che emerge dalla pratica dell’insegnamento a lezione e confrontarlo
con il modo in cui esso trova giustificazione nelle riflessioni teoriche
di questi autori.

Per quanto riguarda Kant, le Lezioni sull’enciclopedia filosofica si
basano su un compendio che costituisce la base dell’insegnamento
e che Kant non si limita a dettare, ma discute criticamente. Da que-
sta pratica scaturisce un concetto di filosofia coerente con la critica
kantiana dello historisch come mera memorizzazione di sistemi al-
trui, assunti come dati. Tuttavia, tale gesto critico non sembra essere
pienamente integrato nel quadro teorico di Kant, né si riassorbe del
tutto nella distinzione tra conoscenza razionale e conoscenza storica.
L’esame delle lezioni e dei luoghi kantiani in cui viene tematizzato il
concetto di filosofia ha cosi permesso di far vedere come la dimensio-
ne performativa e critica del discorso non sia pienamente valorizzata
per determinare la realta della filosofia, prevalendo una netta separa-
zione tra lattivita di insegnamento e quella scritta, che per Kant rap-
presenta il veicolo esclusivo del progresso della scienza.

Per introdurre la specificita del testo hegeliano, é stato sviluppato
un confronto con la prassi di riforma della lezione proposta da Fichte
e da Schelling. La sua analisi ha mostrato come la riflessione della fi-
losofia su se stessa non possa eludere il problema della propria ripro-
duzione e trasmissibilita, in quanto sapere che puo essere insegnato
e appreso. Al tempo stesso, il confronto con Kant, Fichte e Schelling

416



ha consentito di far emergere la differenza irriducibile della propo-
sta teorica hegeliana berlinese: la necessita, per la filosofia, di rende-
re conto da sé del concetto di filosofia che la sua stessa esecuzione
genera, e di cio che € implicato nella sua produzione e riproduzione
come discorso riconoscibile.

I1 capitolo si ¢ infine concluso introducendo la scelta metodologi-
ca che orienta I'intero studio: affrontare il ‘sistema berlinese’ al mo-
do di un problema che si da nei corsi di lezione, nei compendi e nei
testi scientifici a stampa. Tale prospettiva ha condotto a individua-
re nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio la candida-
ta piu adatta a rendere visibile la specificita di un discorso filosofico
che deve essere insieme sistematico e autocritico rispetto alla propria
esecuzione, a motivo del suo presentarsi tanto come un compendio
destinato all’insegnamento, quanto come un nuovo metodo della fi-
losofia.

I Capitolo secondo (L’Enciclopedia delle scienze filosofiche — in
compendio) € stato dedicato alla presentazione della novita introdotta
da Hegel. Da un lato, I’Enciclopedia é stata contestualizzata in conti-
nuita con la tendenza, tipicamente post-kantiana, a elaborare nuove
pratiche per fare filosofia, alternative alla mera riproduzione del mo-
dello scolastico di formazione del discorso filosofico. Dall’altro, si e
valorizzata la provocazione hegeliana di scrivere un compendio che
assumesse su di sé I'onere di riformulare filosoficamente il problema
dell’ historisch senza semplicemente lasciarselo alle spalle, ma giusti-
ficandolo filosoficamente, chiarendo in che modo il conoscere razio-
nale si rapporti al suo apparire. In questa prospettiva, |’ historisch non
riguarda piu soltanto altri sistemi filosofici, ma indica la forma stessa
in cui la scienza appare come sapere che puo essere insegnato e ap-
preso. L’esame preliminare dello stato degli studi sull’Enciclopedia ha
reso evidente come la critica abbia spesso trascurato la natura ibri-
da del testo — pensato insieme come compendio per le lezioni e co-
me esposizione sistematica della filosofia — senza rendere giustizia
alla fecondita teorica di tale duplicita. E proprio questa compresenza,
a lungo marginalizzata dalla letteratura critica, che ¢ stata elevata a
problema, riconoscendovi un modo specifico e fecondo di pensare lo
statuto della filosofia stessa.

417



Il capitolo si & concluso, infine, con una discussione prelimina-
re del modo in cui Hegel tematizza il problema del discorso filosofi-
co, nelle lettere e in luoghi testuali come il Concetto preliminare. Tali
analisi hanno permesso di mettere in luce, in forma paradigmatica e
introduttiva, alcuni cortocircuiti fondamentali attraverso cui si deli-
nea la proposta teorica hegeliana a Berlino.

1l Capitolo terzo (L’organizzazione discorsiva del sapere), che con-
clude la prima parte del lavoro, si & concentrato su una specifica for-
ma di ‘esteriorita’ che abita ’antinomia della filosofia: le regole di
formazione che consentono alla filosofia di organizzarsi come un
sapere riconoscibile. L’analisi ¢ stata condotta a partire da un caso
esemplare, volto a illuminare il modo in cui si struttura il discorso
filosofico nell’Enciclopedia: la logica. La scelta si giustifica per due
motivi principali. In primo luogo, la logica e la scienza filosofica di
cui Hegel offre il maggior numero di esposizioni differenti - in for-
ma di compendio, di corso di lezione e come Scienza della logica — e
che, aprendo il sistema, affronta i problemi piu radicali dell’impianto
sistematico. In secondo luogo, essa consente di chiarire con signifi-
cativa precisione tre livelli in cui il termine historisch ¢ all’opera nel
testo. Nel primo senso, definito historisch,, esso indica cio che ¢ pu-
ramente fattuale, cio che € preso come dato senza che se ne conosca
la genesi. Nel secondo senso, historisch,, designa invece il primo ap-
parire della scienza come sapere: un apparire che porta con sé una
dimensione che dev’essere giustificata, affinché non resti sullo sfon-
do come presupposto. Nel terzo senso, historisch,, ¢ un prodotto della
scienza nel suo processo di giustificazione.

L’esame della strategia testuale con cui I’Enciclopedia affronta il
problema della sua giustificazione si € rivolto anzitutto ad un proble-
ma specifico: la divisione del materiale, ossia la partizione prelimina-
re della scienza. A partire da qui, la ricerca ha dimostrato come l’e-
levazione (Erhebung) di questa divisione — cioé la sua giustificazione
— ridetermini le coordinate preliminari in cui si introduce un’orga-
nizzazione del sapere dipendente dal concetto. E emerso che la divi-
sione non rappresenta I'ultima parola, né la piu adeguata, sull’ordi-
namento del sapere. Tale compito spetta al metodo, che non compare
alla fine della scienza come una sorta di appendice, ma richiede una

418



ri-esecuzione del sapere stesso, che mobilizza le coordinate entro cui
viene formulata la questione filosofica.

In secondo luogo, il capitolo ha indagato come la giustificazione
della filosofia superi I'organizzazione metafisico-scolastica del sape-
re proprio nel momento in cui ne riprende la forma, per decostruirla
dall’interno. E in questo contesto che si colloca la discussione delle
«definizioni dell’assoluto»®®> (§85) — dette anche «definizioni metafi-
siche di Dio»®' —, prodotte nel processo di giustificazione della scien-
za. Tali definizioni sono state interpretate come historisch,: si collo-
cano a un livello ulteriore rispetto allo historisch,, perché vengono
generate strategicamente all’interno della scienza per presentare, e
insieme superare, una modalita scolastica di organizzazione del sa-
pere. La loro funzione & dunque critica e costruttiva a un tempo. Me-
diante la presentazione e la confutazione di quella maniera scolastica
di organizzare il sapere (basata sull’ordo definitionum e sull’ordo pro-
positionum), I’Enciclopedia ne indica I'insufficienza immanente, de-
costruendola dall’interno — dalla forma del giudizio (§30 del Concetto
preliminare) alla critica della definizione e del teorema, prima dell’I-
dea (§166). Altrettanto, nel criticare quella forma, critica di fatto an-
che la forma attraverso cui ha proceduto ad esporsi — attraverso le
definizioni dell’assoluto -, e si rivela dunque auto-critica.

La domanda iniziale sul concetto di filosofia e stata cosi riformu-
lata: quale concetto di filosofia emerge da un discorso che, nel giu-
stificare il proprio apparire (historisch,), fa ricorso a un historisch,?
Il suo esame ha svelato I'insistere di ulteriori ‘esterioritd’, implica-
te nel discorso filosofico e con cui esso deve confrontarsi per essere
auto-critico: la formazione delle soggettivita e le scene della sua ri-
produzione. E questa nuova domanda che apre la seconda parte del-
lo studio.

Il Capitolo quarto (La formazione della soggettivitd) e stato dedi-
cato alla dinamica di formazione delle soggettivita, messa in atto dal-
la strategia testuale dell’Enciclopedia. Tale dinamica e trasformativa,
poiché costringe il soggetto a riconoscere i processi di determinazio-

85 Eng, §85; trad. it., p. 100.
816 Ibidem.

419



ne che lo attraversano e che tende a considerare sotto il proprio con-
trollo. La sua analisi mette in questione non solo la distinzione tra
storico e razionale, ma anche quella tra scolastico e cosmico. Il capitolo
ha infatti mostrato come lo sviluppo della scienza non si distingue, in
ultima analisi, dalla giustificazione critica del suo apparire alla sog-
gettivita, la quale non é semplicemente presupposta.

In questo contesto, € stato possibile approfondire ulteriormente le
implicazioni del ricorso all’historischa nella scienza, e del ruolo che la
forma della definizione svolge come modalita ordinaria di procede-
re nel mondo, una modalita che, tuttavia, ostacola la comprensione
delle trasformazioni in cui la soggettivita ¢ implicata. La produzione
e la critica di tale forma costituiscono un processo che investe radi-
calmente il soggetto, non solo rideterminando il significato di cio che
crede di sapere — termini come finito, infinito, sostanziale, oggettivo,
soggettivo —, ma anche esponendolo a una messa in questione del suo
modo di orientarsi nel mondo. Mentre si fa scienza, la filosofia lo de-
centra, lo espone ripetutamente a una perdita da cui non puo riparar-
si (come in un sapere scolastico). Tale perdita non ¢ un effetto acces-
sorio, ma un elemento strutturale del sapere filosofico, inseparabile
dalla sua articolazione come sapere consapevole del proprio prodursi
e riprodursi. L’auto-critica alla forma della Darstellung si rivela cosi
anche una critica alla soggettivita: una critica che non si limita a pre-
sentarsi come tale, muovendo da una certa immagine del rapporto
tra la scienza e il soggetto, ma riflette sul proprio apparire, per evita-
re di riprodurre surrettiziamente, nella propria esecuzione, i presup-
posti dei procedimenti che intende superare.

A chiudere I'indagine é il Capitolo quinto (Fine della filosofia: Bil-
dung e critica), che affronta il problema delle condizioni di esistenza
e di legittimita della filosofia, ovvero cio che ne rende possibile la ri-
produzione. Interrogare filosoficamente questo ‘fuori’ della filosofia
significa approfondire la sua esecuzione senza ridurla all’'immagine
che essa stessa produce, quando si presenta nel suo compito di for-
mazione e di diagnosi critica del presente.

Per analizzare il primo aspetto, il capitolo ha indagato i cortocir-
cuiti che emergono quando la filosofia si concepisce come Bildung
formale, volta a insegnare ad avere a che fare con 'universale, e co-

420



me parte delle dinamiche di Bildung che strutturano lo spazio etico.
Per chiarire invece la funzione critica della filosofia, sono state di-
scusse le tensioni che accompagnano la presentazione del suo compi-
to diagnostico, quello di pensare un tempo in crisi e di lavorare sulle
astrazioni che lo attraversano. Il ritorno sull’historisch3 ha permesso,
a questo livello, di approfondire il rapporto tra speculativo e astrat-
to, mostrando come 'esecuzione del discorso filosofico costringa a
rideterminare le coordinate introduttive entro cui tale rapporto vie-
ne presentato. Il compito della filosofia si rivela cosi come il lavoro
critico all’interno delle contraddizioni del proprio tempo, che non ri-
vendica una posizione gia emancipata dalle condizioni della propria
riproduzione, ma esibisce performativamente, nel proprio discorso, le
tensioni che attraversano la sua stessa configurazione storica. In que-
sto modo, la filosofia forma criticamente soggettivita capaci di essere
a tempo con cio che si produce nel mondo che abitano.

Aver chiarito come la filosofia possa giustificare la propria presta-
zione senza presupporre i modi della sua produzione e riproduzione,
le scene in cui essa si realizza, le soggettivita che forma o il bisogno
cui risponde in un tempo di crisi, ha consentito di guadagnare una
modalita propriamente filosofica di pensare la sua oggettivazione. Il
punto di arrivo di questa ricerca €, percio, mostrare come la proposta
teorica hegeliana consenta di pensare fino in fondo ’antinomia del-
la filosofia, formulandola filosoficamente senza ripetere le forme di
cui essa stessa é critica. L’esame dell’ Enciclopedia ha permesso di evi-
denziare il suo valore paradigmatico per un discorso pit ampio sul
sistema berlinese, precisando come questultimo non si dia come un
luogo compiuto, ma come un lavoro costante — secondo la tesi svi-
luppata in questo studio — sull’antinomia che attraversa la filosofia
stessa, che trova diverse configurazioni (come lezioni, compendi, te-
sti a stampa). L’attraversamento di questa antinomia ha voluto evi-
denziare la posta in gioco di un lavoro faticoso di messa in questio-
ne radicale, che rende manifesto come cid che sembra immune alla
critica sia gia intessuto, nel cuore stesso della sua operazione, di cio
rispetto a cui intende affermare la propria differenza. Questa fatica
non ammette scorciatoie. E tuttavia, proprio nella sua esecuzione, la
filosofia fornisce esempi decisivi di una liberazione effettiva, aprendo

421



lo spazio a nuove possibilita di trasformazione, a nuovi inizi resi ac-
cessibili soltanto da un pensiero pienamente autocritico.

Il percorso compiuto, nella struttura complessiva ripercorsa qui,
consente non solo di sintetizzare alcuni risultati raggiunti, ma la-
scia emergere un esito ulteriore, che riporta all’interrogativo da cui
I'indagine ha preso le mosse: la formulazione dell’antinomia della
filosofia, presa tra il suo inesauribile movimento di auto-interroga-
zione, che la ripiega su se stessa, e il margine esterno dei conflitti
e delle condizioni che la attraversano - le scene, le pratiche, le for-
me istituzionali attraverso cui la filosofia si organizza, si trasmette e
si riproduce come sapere. L’indagine svolta ha esplorato alcuni mo-
di fondamentali in cui la filosofia classica tedesca si e fatta carico di
questa tensione, rilevando la differenza specifica della proposta teo-
rica hegeliana. Questa non riguarda solo il modo di pensare la rela-
zione fra interno ed esterno, rivelando come il ‘fuori’ insista in realta
sul margine interno della filosofia, ma investe la formulazione stessa
dell’antinomia, non rimanendo nella distinzione iniziale tra interno
ed esterno, bensi operandone una rideterminazione critica che é ne-
cessaria alla sua esecuzione discorsiva.

Da qui deriva, nondimeno, la possibilita di ripensare anche I’an-
tinomia tra la filosofia intesa come disciplina — circoscritta a conte-
nuti, metodi e canoni determinati — e il suo essere attivita critica che
continuamente oltrepassa i propri margini e rilancia se stessa oltre i
propri risultati. Se si comprende come la filosofia non possa lasciar-
si catturare o segregare sulla base di un campo d’indagine separato
una volta per tutte da quello degli altri saperi, proprio la sua natura
discorsiva, e la consapevolezza riflessiva della propria esecuzione, la
espongono pero costantemente al bisogno di confrontarsi con la pro-
pria determinatezza, non trascurando i modi in cui si riproduce an-
che come sapere che puo essere imparato e insegnato.

L’esigenza di pensare in termini problematici la disciplina — come
forma che la filosofia ha assunto storicamente —, puo offrire in questo
senso un contributo al dibattito meta-filosofico contemporaneo, nel
quale la questione della disciplinarita rimane per lo piu sullo sfondo
delle discussioni principali, come gia rilevato in apertura. Questo va-
le, a mio avviso, anche per le posizioni pitt moderate, come quella di

422



Daniel Stoljar, che, nel tentativo di affrontare la specificita della filo-
sofia come disciplina, ricorre a un (apparente) détour. Se, come egli
osserva, ogni disciplina accademica tende a essere caratterizzata da
un’emozione proprietaria, quella della filosofia sarebbe 1'imbarazzo:
«’imbarazzo € un sintomo del fatto che la disciplina non si compor-
ta come una disciplina standard. Essa viola una norma sociale che
collettivamente accetta»®"’. L’imbarazzo di cui parla Stoljar non € un
sentimento privato, ma un affetto sociale®’® che nasce dalla percezio-
ne di uno scarto rispetto ai modelli disciplinari condivisi — per esem-
pio, rispetto al paradigma del progresso cumulativo che caratterizza
altre scienze, o alla risoluzione dei problemi secondo criteri di stabi-
lita concettuale. Stoljar individua diversi modi di reagire a tale imba-
razzo: negare che la filosofia sia diretta alla verita o alla conoscenza;
oppure, come egli stesso suggerisce, «rifiutare le norme che provo-
cano I'imbarazzo fin dall’inizio, in altre parole: rifiutare di essere im-
barazzati!»®".

Il compito & piuttosto, a mio avviso, comprendere meglio que-
sto imbarazzo. Lo si puo intendere in diversi modi: come una riven-
dicazione di un presunto eccezionalismo sociale, che distinguereb-
be un dipartimento di filosofia da altri dipartimenti; come sintomo
di quella che Williamson definisce una «tentazione professionale»®?
che vorrebbe trasformare una differenza disciplinare in una differen-
za filosofica «profonda»®!. Lo studio condotto qui intende propor-
re un’altra possibilita: comprendere in che modo la questione della

87 D. Stoljar, Philosophical Exceptionalism & Philosophical Writing, «About
the Workbench», 4/9/2023. Un’eccezione ulteriore, diversa, € costituita dal-
lo studio di M. Lewin, Metaphilosophie als einheitliche Disziplin, Berlin, J.B.
Metzler, 2023, che pero non si occupa approfonditamente della questione
della disciplinarita della filosofia, bensi interroga la specificita disciplinare
della metafilosofia.

88 E. Goffman, Embarrassment and Social Organization, «American Journal
of Sociology», 62 (3), 1956, pp. 264-71.

819 Stoljar, Philosophical Exceptionalism & Philosophical Writing.

820 Williamson, Philosophy of Philosophy, p. 6.

821 Ibidem.

423



disciplinarita investa I'operazione stessa della filosofia, vale a dire
il suo modo di procedere alla comprensione di sé, mentre si esegue,
ponendola di fronte all’esigenza di non trascurare le forme attraver-
so cui essa si produce e si riproduce, se vuole essere pienamente au-
to-critica. Piu precisamente, cio significa riconoscere nella discipli-
narita una sfida interna alla filosofia e alla sua crisi attuale, che esige
di essere tematizzata filosoficamente — ovvero, senza rimanere pri-
gionieri dei presupposti che sono implicati in una certa formulazione
del problema, tra i quali figurano i modi in cui i saperi si organizza-
no a livello disciplinare, il genere di relazione che il sapere istituisce
con le soggettivita coinvolte nel suo discorso, e i contesti in cui si
esegue. In questa prospettiva, sulla base dell’analisi condotta in que-
sto studio, si puo dire che lo scopo non é — come sembrerebbe sug-
gerire Stoljar — quello di rimuovere o tacitare I'imbarazzo provocato
dalla peculiarita della filosofia, ma piuttosto di coltivarlo, ossia di ri-
conoscerlo come elemento strutturale, costitutivo della domanda sul-
lo statuto della filosofia. Ancora in attesa di una trattazione propria-
mente filosofica, la disciplinarita della filosofia é forse qualcosa che,
in un certo senso, non ¢’¢ ancora®®.

Il contributo del presente studio &€ dunque quello di esibire la pos-
sibilita di un modo filosofico di ripensare '’antinomia — nelle forme
analizzate e, potenzialmente, in altre ancora — attraverso l’esecuzio-
ne del discorso filosofico. Cio che emerge € la consapevolezza che la

822 Cosl formula la posta in gioco P. Cesaroni, Filosofia prima e dopo, «err»,
luglio 2022: «Si puo quindi concludere che la filosofia non ha mai perso la
sua consistenza disciplinare; si deve dire, piuttosto, che essa non I’ha mai
avuta: da quando, dalla fine del XVIII secolo, ha cominciato a rivendicare
una sua specificita, si ¢ messa affannosamente alla ricerca di un posto, di
una collocazione - il piu possibile rispettabile. L’equivocita che ancora og-
gi la attraversa sta a dimostrare che questa ricerca non é ancora giunta (né
probabilmente giungera mai) a un esito definitivo e del tutto soddisfacen-
te». Sulla in-disciplina della filosofia ha scritto contributi decisivi L. Illet-
terati, come ad esempio Id., Introduzione, in Insegnare filosofia. Modelli di
pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007, pp.
[-XXVII; 1d., Sul concetto di filosofia. Le aporie della scientificita.

424



filosofia non puo mai darsi al riparo dal diventare altro da sé, ma esi-
ste solo nel confronto, sempre rinnovato, con tale rischio.

425






BIBLIOGRAFIA

Adinolfi, M., Quel che giunge alla parola: Hegel e la proposizione speculativa,
«Il Pensiero», 1, 2001, pp. 63-81.

Adorno, TW., Tre studi su Hegel, a cura di F. Serra, introduzione di R. Bodei,
Bologna, Il Mulino, 1971.

Albrecht, M., Kants Kritik der historischen Erkenntnis — ein Bekenntnis zu
Wolff?, «Studia Leibnitiana» 14 (1), 1982, pp. 1-24.

Albrecht, M., Wolff an den deutschsprachigen Universititen, in Handbuch
Christian Wolff, a cura di R. Theis, A. Aichele, Wiesbaden, Springer, 2018.

Allegri, L., Scritture per la scena. Leggere i testi teatrali, Roma/Bari, Laterza,
2021.

Arendt, H., Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf, a cura di U. Ludz,
Miinchen/Ziirich, Piper, 1993.

Arndt, A., Gerhard, M., Zovko, J., Arnautovi¢, S., Preljevié, V. (a cura di),
Hegel und die Moderne, «Hegel-Jahrbuch», XVIII (1), 2013.

Assalone, E., Devouring Nature: On Assimilation and Consumption in Hegel’s
System, Leiden/Boston, Brill, 2025.

Avineri, S., Hegel’s Theory of the Modern State, Cambridge, Cambridge
University Press, 1974.

Bacin, S., Reviewed Work(s): Lezioni di enciclopedia filosofica by Immanuel
Kant, Gianluca Garelli and Sergio Givone: Enciclopedia filosofica by
Immanuel Kant, Giuseppe Landolfi Petrone and Laura Balbiani, «Studi
Kantiani», 17, 2004, pp. 197-200.

Bacin, S., Ferrarin, A., La Rocca, C., Ruffing, M. (a cura di), Kant und die
Philosophie in weltbiirgerlicher Absicht. Akten des XI. Kant-Kongresses
2010, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013.

Bataille, G., The Accursed Share: Volume One, trad. Robert Hurley, New York,
Zone Books, 1988.

427



Barba-Kay, A., Fichte’s Certainty in the Spirit by the Letter, «Dialogue», 59
(4), 2020, pp. 651-676.

Baum, M., Die Entstehung der Hegelschen Dialektik, Bonn, Bouvier, 1986.

Bermes, C., ,Welt“ als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen zum
naturlichen Weltbegriff, Hamburg, Meiner, 2004.

Bernard, G., Hegel’s Discursive Logic: the Re-enactment of Method, «Verifiche»,
LI (1-2), 2022, pp. 359-365.

Bernard, G., Der erhabenste Begriff, der der neuern Zeit und ihrer Religion
angehort: note sul concetto hegeliano di moderno, in Europa. Radici e
prospettive di un’idea a partire dalla filosofia classica tedesca, a cura di
F. Campana, E. Nardelli, F. Pitillo, «Archivio di Filosofia», XC (1), 2022,
pp- 187-200.

Bernard, G., Mitteilung of the Absolute: Performing Knowledge in the
Philosophy of Religion, «Verifiche», LII (2), 2023, pp. 207-238.

Bernard, G., That which necessarily interests everyone? Writing philosophy
in the “age of Enlightenment”, «Teoria. Rivista di Filosofia», 44 (2), 2024,
pp. 149-161.

Berti, E., La critica di Hegel al principio di non contraddizione, «Filosofia»,
31, 1980, pp. 629-654.

Berti, E., Pensare con la propria testa?, in Insegnare filosofia. Modelli di pensiero
e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007, pp. 5-18.

Bertram, GW., Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus, in
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie
innerhalb und auflerhalb von Gesellschaft und Geschichte, a cura di T.
Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 389-410.

Beyer, W. R., Auf der Suche nach Hegels Weltbegriff, in Eine Bibliographie,
Wien/Minchen/Zirich, 1982.

Bies, M., Der Goethe des Grashalms: Zur Darstellung der Naturforschung um
1800, «Zeitschrift fur deutsche Philologie», 131 (4), 2012, pp. 513-535.

Bies, M., Staging the Knowledge of Plants: Goethe’s Elegy ‘The Metamorphosis
of Plants’, in Performing Knowledge, 1750-1850, a cura di M.H. Dupree, S.
Franzel, Berlin/Boston, De Gruyter, 2015, pp. 247-267.

Bignami, L., Concetto e compito della filosofia in Hegel, Trento, Verifiche,
1990.

Bilda, A., Philosophische Haltung. Wissensvermittlung- und Inszenierung
in Schellings Erlanger Vorlesung von 1821, in Praxis des Philosophierens,
Praktiken der Historiographie. Perspektiven von der Spdtantike bis zur

428



Moderne, a cura di M. Meliado, S. Negri, Freiburg/Miinchen, Verlag Karl
Alber, 2018, pp. 161-194.

Blackall, E.A., The Emergence of German as a Literary Language, Cambridge,
Cambridge University Press, 1959.

Bodei, R., Scomposizioni. Forme dell’individuo moderno, Torino, Einaudi,
1987.

Bodei, R., La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna, Il Mulino,
2021.

Bohr, C., Philosophie fiir die Welt. Die Popularphilosophie der deutschen
Spataufkldrung im Zeitalter Kants, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-
holzboog, 2003.

Bordignon, M., Hegel’s Logic as a System of Illegitimate Totalities, in Hegel’s
Encyclopedic System, a cura di S. Stein, J. Wretzel, New York/London,
Routledge, 2022, pp. 116-132.

Borowski, L.E., Darstellung des Lebens und Charachters Immanuel Kants
(1804); trad. it. di E. Pocar in La vita di Immanuel Kant narrate da tre
contemporanei, a cura di L.E. Borowski, R.B. Jachmann, A. Ch. Wasianski,
pref. di E. Garin, Bari, Laterza, 1969.

Bourdieu, P., Champ intellectuel et projet créateur, «Les Temps Modernes»,
246, 1966, pp. 865-906.

Bourdieu, P., Wacquant, L., An Invitation to Reflexive Sociology, Cambridge,
MA, Polity Press, 1992.

Bourdieu, P., Meditazioni pascaliane, Milano, Feltrinelli, 1998.

Bourdieu, P., La distinzione. Critica sociale del gusto, a cura di M. Santoro,
Bologna, Il Mulino, 2001.

Bourdieu, P., Homo academicus, a cura di A. De Feo, Bari, Edizioni Dedalo,
2013.

Bourdieu, P., Sulla riflessivitd, a cura di G. Ienna, C. Lombardo, L. Sabetta e
M. Santoro, Milano, Meltemi, 2024.

Bouton, C., Hegel’s Historical Anthropology, «Verifiche», LIV (1), 2025, pp.
111-136.

Bowman, B., Hegel and the Metaphysics of Absolute Negativity, New York,
Cambridge University Press, 2013.

Brandt, R., Universitdit zwischen Selbst- und Fremdbestimmung. Kants »Streit
der Fakultditen«, «Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie», 5, Berlin, De
Gruyter, 2003.

429



Bruno,G.A., Post-Kantian Idealism and Self-Transformation,in Transformation
and the History of Philosophy, a cura di G.A. Bruno, J. Vlasits, New York,
Routledge, 2023.

Bubner, R., Zur Sache der Dialektik, Stuttgart, Reclam, 1980.

Burbidge, JW., Hegel’s Logic, in Handbook of the History of Logic. Vol. 3:
The Rise of Modern Logic from Leibniz to Frege, a cura di D.M. Gabbay, J.
Woods, Boston, Elsevier, 2004, pp. 131-175.

Cambiano, G., Platone e le tecniche, Torino, Einaudi, 1971.

Caramelli, E., Eredita del sensibile. La proposizione speculativa nella
«Fenomenologia dello spirito» di Hegel, Bologna, Il Mulino, 2015.

Cataldi Madonna, L., Logik, in Handbuch Christian Wolff, a cura di R. Theis,
A. Aichele, Wiesbaden, Springer, 2018, pp. 93-114.

Cavell, S., Must We Mean What We Say? A Book of Essays, Cambridge,
Cambridge University Press, 2002.

Cesaroni, P., L’ordine del discorso filosofico. Bourdieu, Derrida, Foucault, in
Politiche della filosofia. Istituzioni, soggetti, discorsi e pratiche, a cura di P.
Cesaroni e S. Chignola, Roma, DeriveApprodi, 2016, pp. 126-144.

Cesaroni, P., Chignola, S. (a cura di), Politiche della filosofia. Istituzioni,
soggetti, discorsi e pratiche, Roma, DeriveApprodi, 2016.

Cesaroni, P., Il discorso della filosofia fra Bourdieu e Foucault, «Cartografie
sociali», II (4), 2017, pp. 19-30.

Cesaroni, P., La vita dei concetti. Hegel, Bachelard, Canguilhem, Macerata,
Quodlibet, 2020.

Cesaroni, P., Filosofia prima e dopo, «err», luglio 2022.

Chiereghin, F., Dialettica dell’assoluto e ontologia della soggettivita in Hegel.
Dall’ideale giovanile alla Fenomenologia dello Spirito, Trento, Verifiche,
1980.

Chiereghin, F., Incontradditorieta e contraddizione in Hegel, in Atti del
convegno di Padova (maggio 1980), 1981, pp. 257-270.

Chiereghin, F., La genesi della logica hegeliana, in Hegel. Guida storica e
critica, a cura di P. Rossi, Bari, Laterza, 1992, pp. 27-63.

Chiereghin, F., Dimostrazione” e “prova” in filosofia: I'insegnamento di Kant e
di Hegel, «Giornale di Metafisica», XXVIII, 2006, pp. 213-232.

Chiereghin, F., La revisione hegeliana della Fenomenologia, «Apuntes
Filosoficos», 29, 2006, pp. 53-73.

430



Chiereghin, F., «Di che Platone é nato troppo tardi nella sua patria». L’essenza
tragica della filosofia e le condizioni della sua comunicabilitd, in Insegnare
filosofia. Modelli di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati,
Torino, UTET, 2007, pp. 121-135.

Chiereghin, F., Rileggere la Scienza della logica di Hegel, Roma, Carocci,
2011, pp. 71-85.

Chiereghin, F., Rileggere la «Scienza della logica» di Hegel. Ricorsivitd,
retroazioni, ologrammi, Roma, Carocci, 2011.

Chiereghin, F., Pensiero e linguaggio nella Scienza della Logica, «Teoria», 3,
2013, p. 55-78.

Cicatello, A., Ragione umana e forma del mondo. Saggi su Kant, Roma,
Inschibboleth, 2023.

Clark, M., Logic and System. A study of the Transition from “Vorstellung” to
Thought in the Philosophy of Hegel, Martinus Nijhoff, The Hague, 1971.

Clark, W., Academic Charisma and the Origins of the Research University,
Chicago, University of Chicago Press, 2006.

Collison, R., Encyclopaedias: Their History Throughout the Ages, New York,
Hafner, 1966.

Comay, R., Mourning Sickness: Hegel and the French Revolution, Stanford,
Stanford University Press, 2011.

Comay, R., Ruda, F., The Dash — The Other Side of Absolute Knowing,
Cambridge, The MIT Press, 2018.

Cortella, L., La forma compiuta del sapere. Un commento ai tre sillogismi
della filosofia, in Morale, etica, religione tra filosofia classica tedesca e
pensiero contemporaneo. Studi in onore di Francesca Menegoni, a cura di
L. Hletterati, A. Manchisi, M. Quante, A. Esposito, B. Santini, Padova,
Padova University Press, 2020, pp. 597-614.

Corti, L., llletterati, L., Miolli, G. (a cura di), Meta-filosofia. Pensare la filosofia
tra attivita e disciplina, «Giornale di Metafisica», 40 (2), 2018.

Cristante, N., Logos e veritd. Sulla relazione tra pensiero e linguaggio nella
filosofia di Hegel, Milano, Mimesis, 2025.

Danto, A.C., Philosophy as/and/of Literature, in The Philosophical
Disenfranchisement of Art, New York, Columbia University Press,
1986, pp. 135-161; trad. it. di C. Barbero, a cura di T. Andina, Filosofia
come/e/della letteratura, in La destituzione filosofica dell’arte, Palermo,
Aesthetica, 2008, pp. 151-173.

431



de Bortoli, C., Tra logica e retorica: la teoria hegeliana della proposizione
speculativa e la figura del chiasmo, «Verifiche», XXXIV (3-4), 2005, pp.
189-237.

Deleuze, G., Logica del senso, a cura di M. De Stefanis, Milano, Feltrinelli,
2009.

Deligiorgi, K., Kant and the Culture of Enlightenment, Albany, SUNY, 2005.

Denker, A., Sell, A., Zaborowsky, H. (a cura di), G.W.F. Hegel, Der “Vorbegriff”
zur Wissenschaft der Logik in der Enzyklopddie von 1830, Freiburg/
Miinchen, Verlag Karl Alber, 2010.

Derrida, J., Introduction a lorigine de la géométrie de Husserl, Paris, PUF,
1962.

Derrida, J., La voix et le phénomeéne, Paris, PUF, 1967.

Derrida, J., (a cura di), La gréve des philosophes. Ecole et philosophie, Paris,
Osiris, 1986.

Derrida, J., Le antinomie della disciplina filosofica. Lettera di prefazione, in
Id., Del diritto alla filosofia, a cura di F. Garritano, Catanzaro, Abramo
Editore, 1999, pp. 293-304.

Derrida, J., La farmacia di Platone, a cura di S. Petrosino, Milano, Jaca Book,
2021.

Desmond, W.D., Hegel’s Antiquity, Oxford, Oxford University Press, 2020.

De Vos, L., Hegels Enzyklopddie 1827 und 1830: die Offenheit des Systems?,
«Hegel-Studien», 31, 1996, pp. 99-112.

De Vos, L., Idee, in Hegel-Lexikon, a cura di P. Cobben, P. Cruysberghs, P.
Jonkers, L. De Vos, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
2006, pp. 264-269.

Dierse, U., Enzyklopadie. Zur Geschichte eines philosophischen und
wissenschaftstheoretischen Begriffs, «Archiv fiur Begriffsgeschichte»,
Supplementheft 2, Bonn, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1977.

Dolar, M., The Master and the Professor are Dead, and I am not Feeling Well
Myself, in On the Facilitation of the Academy, a cura di E. Westergaard,
J.S. Wiewiura, Rotterdam, SensePublishers, 2015.

Drilo, K., Hutter, A., Spekulation und Vorstellung in Hegels Enzyklopddischem
System, Tubingen, Mohr-Siebeck, 2015.

Driie, H., Gethmann-Siefert, A., Hackenesch, C., Jaeschke, W., Neuser, W.,
Schniadelbach, H. (a cura di), Hegels »Enzyklopddie der philosophischen

432



Wissenschaften« (1830). Ein Kommentar zum Systemgrundrif3, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 2016.

Dupree, M.H., Franzel, S., Performing Knowledge, 1750-1850, Berlin/Boston,
De Gruyter, 2015.

Diising, K., Syllogistik und Dialektik in Hegels spekulativer Logik, in Hegels
Wissenschaft der Logik: Formation und Rekonstruktion, a cura di D.
Henrich, Stuttgart, Klett-Cotta, 1986.

Diising, K., Hegels frithe Logik und Metaphysik in Jena, in Schellings und
Hegels erste absolute Metaphysik (1801-02), a cura di K Diising, Koln,
Dinter, 1988, pp. 157-188.

Diising, K., Das Problem der Subjektivitdt in Hegels Logik, «Hegel-Studien»,
Beiheft 15, Hamburg, Meiner, 1995.

Duso, G., Liberta e costituzione in Hegel, Milano, Franco Angeli, 2013.

Eco, U, Lector in fabula. La cooperazione interpretativa nei testi narrativi,
Milano, La nave di Teseo, 2020.

Eiden-Offe, P., Hegels Logik Lesen. Ein Selbstversuch, Berlin, Matthes & Seitz,
2021.

Euler, W.L., Die Bestimmung des Menschen. Philosophische Aspekte in
Friedrich Heinrich Jacobis Roman Woldemar, in Friedrich Heinrich Jacobi
(1743-1819). Romancier — Philosoph — Politiker, a cura di C. Ortlieb, F.
Vollhardt, Berlin/Boston, De Gruyter, 2021, pp. 105-169.

Feige, D.M., Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin,
Suhrkamp, 2022.

Ferrarin, A., The Unity of Reason: On Cyclopes, Architects, and the Cosmic
Philosopher’s Vision, in Kant und die Philosophie in weltbiirgerlicher
Absicht. Akten des XI. Kant-Kongresses 2010, a cura di S. Bacin, A. Ferrarin,
C. La Rocca, M. Ruffing, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013, pp. 213-228.

Ferrarin, A., I poteri della ragion pura. Kant e I'idea di una filosofia cosmica,
Pisa, ETS, 2022.

Ferrarin, A., Ragione, in Filosofia classica tedesca: le parole chiave, a cura di L.
Illetterati, P. Giuspoli, Roma, Carocci, 2016, pp. 21-39.

Ferraris, M., Differenze. La filosofia francese dopo lo strutturalismo, Milano,
Multipla edizioni, 1981.

Ferris, D.S., The Question of a Science: Encyclopedistic Romanticism, «The
Wordsworth Circle», 35 (1), 2004, pp. 2-6.

433



Ficara, E., The Form of Truth. Hegel’s Philosophical Logic, Berlin/Boston, De
Gruyter, 2021.

Fohrmann, J., Gelehrte Kommunikation: Wissenschaft und Medium zwischen
dem 16. und 20. Jahrhundert, Vienna, Boehlau, 2005.

Foucault, M., Risposta a Derrida, in Il discorso, la storia, la verita. Interventi
1969-1984, a cura di M. Bertani, Torino, Einaudi, 2001, pp. 101-117.

Foucault, M., Dits et écrits 1954-1988, édition établie sour la dir. de D. Defert e
F.Ewald, 2 volumes, Paris, Gallimard, 2001; trad. it. in Il discorso, la storia,
la verita. Interventi 1969-1984, a cura di M. Bertani, Torino, Einaudi, 2001.

Foucault, M., L’Hermeneutique du sujet. Cours au Collége de France, 1981-
1982, Paris, Hautes Etudes, Gallimard-Seuil, 2001; trad. it. di M. Bertani,
Milano, Feltrinelli, 2003.

Franzel, S., Connected by the Ear: The Media, Pedagogy, and Politics of the
Romantic Lecture, Evanston, IL, Northwestern University Press, 2013.

Franzel, S., A Popular’, ‘Private’ Lecturer?: Kant’s Theory and Practice of
University Instruction, «Eighteenth-Century Studies», 47 (1), autunno
2013, pp. 1-18.

Franzel, S., Romantic Encyclopedics and the Lecture Form: Schelling, A.-W.
Schlegel, A. von Humboldt, «European Romantic Review», 25 (3), 2014,
pp. 347-356.

Franzel, S., Temporality and Historiography in the Lecture Form, in Performing
Knowledge, 1750-1850, a cura di M.H. Dupree, S. Franzel, Berlin/Boston,
De Gruyter, 2015, pp. 295-321.

Fulda, H.-F., Das Problem einer Einleitung in Hegels Wissenschaft der Logik,
Frankfurt a.M., Vittorio Klostermann, 1965.

Fulda, H.-F., Das Recht der Philosophie in Hegels Philosophie des Rechts,
Frankfurt a.M., Klostermann, 1968.

Fulda, H.-F., Pre-concetto e concetto della filosofia in Hegel, in La logica e la
metafisica di Hegel, a cura di A. Nuzzo, Roma, NIS, 1993, pp. 69-88.

Fulda, H.-F., Hegels Logik der Idee und ihre epistemologische Bedeutung, in
Hegels Erbe, a cura di C. Halbig, M. Quante, L. Siep, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp 2004, pp. 78-137.

Fuselli, S., Forme del sillogismo e modelli della razionalita in Hegel, Trento,
Verifiche, 2000.

Gante, M., Das Wissen der Freiheit. Hegels Theorie des absoluten Geistes,
Hamburg, Meiner, 2025.

434



Gante, M., Hegel’s Theory of Absolute Spirit. Reflexive Practices in Hegel’s
Social Philosophy, «European Journal of Philosophy», pre-print, 2025.

Geraets, T.F., Le trois lectures philosophique de I’Encyclopédie ou la réalisation
du concept de la philosophie chez Hegel, «Hegel-Studien», X, 1975, pp.
231-254.

Geraets, T.F., Lo spirito assoluto come apertura del sistema hegeliano, Napoli,
Bibliopolis, 1985.

Garelli, G., Dialettica e interpretazione. Studi su Hegel e la metodica del
comprendere, Bologna, Pendragon, 2005.

Garelli, G., Esperienza, in Filosofia classica tedesca: le parole chiave, a cura di
L. lletterati, P. Giuspoli, Roma, Carocci, 2016, pp. 219-244.

Gerard, G., Critique et dialectique. L’itinéraire de Hegel a Iéna (1801-1805),
Bruxelles, Publications des Facultés Universitaires Saint-Louis, 1982.

Gerhardt, V., Meyer, T. (a cura di), Kant im Streit der Fakultdten, Berlin/
Boston, De Gruyter, 2005.

Gethmann-Siefert, A., Die Kunst (§§556-563): Hegels systematische
Begriindung der Geschichtlichkeit der Kunst, in Hegels »Enzyklopddie
der philosophischen Wissenschaften« (1830), in Hegels »Enzyklopddie
der philosophischen Wissenschaften« (1830). Ein Kommentar zum
Systemgrundrifs, a cura di H. Drile, A. Gethmann-Siefert, C. Hackenesch,
W. Jaeschke, W. Neuser, H. Schnéddelbach, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
2016, pp. 317-74.

Gilli F,  Populdrphilosophie =~ und  Religionslehre, in  Der
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beitrage aus der
aktuellen Fichte-Forschung, a cura di E. Fuchs, M. Ivaldo, G. Moretto,
Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-holzboog, 2001, pp. 471-505.

Giupoli, P., Verso la “Scienza della logica™: le lezioni di Hegel a Norimberga,
Trento, Verifiche, 2000.

Giuspoli, P., Philosophische Enzyklopddie: Enciclopedia filosofica (1808-09),
Trento, Verifiche, 2006.

Giuspoli, P., Formazione e mediazione del sapere. Teoria e pratica
dell’insegnamento filosofico in Hegel, in Insegnare filosofia. Modelli di
pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET, 2007,
pp. 160-186.

Giuspoli, P., Logica del pensiero concettuale. Una rilettura della Scienza della
logica di Hegel, Padova, Padova University Press, 2019.

435



Goffman, E., Embarrassment and Social Organization, «American Journal of
Sociology» 62/3, 1956, pp. 264-71.

Habermas, J., Il discorso filosofico della modernita, Roma-Bari, Laterza, 1988.

Habermas, J., Storia e critica dell’opinione pubblica, trad. di A. llluminati, F.
Masini, W. Perretta, Roma/Bari, Laterza, 2020.

Hampe, M., Erkldrung durch Beschreibung, in Rechtfertigungsnarrative:
zur Begriindung normativer Ordnung durch Erzdhlungen, a cura di A.
Fahrmeir, Frankfurt a.M., Campus Verlag, 2013, pp. 29-44.

Harris, H.S., Hegel’s Development, vol. 2: Night Thoughts, Jena 1801-1806,
Oxford, Clarendon, 1983.

Hart Nibbrig, C.L. (a cura di), Was heisst ,Darstellen?, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1994.

Heidegger, M., Hegels Phanomenologie Des Geistes. Wintersemester 1930/31:
Freiburger Vorlesung Wintersemester 1930/31, Frankfurt a.M., Vittorio
Klostermann, 1997.

Henrich, D., Hegel im Kontext, Berlin, Suhrkamp, 2010.

Hindrichs, G., Das Absolute und das Subjekt. Uberlegungen zum Verhdltnis von
Metaphysik und Nachmetaphysik, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann,
2008.

Hindrichs, G., Zur kritischen Theorie, Berlin, Suhrkamp, 2020.

Hindrichs, G., Der Weltbegriff der Philosophie. Philosophiekolumne,
«Merkur», Klett-Cotta, 74 (854), 2020, pp. 47-57.

Hinske, N., Kants Verankerung der Kritik im Weltbegriff. Einige Anmerkungen
zu KrV B 866 ff,, in Kant und die Philosophie in weltbiirgerlicher Absicht.
Akten des XI. Kant-Kongresses 2010, a cura di S. Bacin, A. Ferrarin, C. La
Rocca, M. Ruffing, Berlin/Boston, De Gruyter, 2013, pp. 263-276

Hoffmann, T.S. Darstellung des Begriffs, in Kant als Bezugspunkt
philosophischen Denkens: Festschrift fiir Peter Baumanns zum 75.
Geburtstag, a cura di H. Busche, A. Schmitt, Wiirzburg, Konigshausen
und Neumann, 2010, pp. 101-116.

Hong, K., “Die Morgenrite des Geistes”. Eine systematische Studie zu Hegels
Konzeption des Orients und zur Philosophie des Geistes in der Berliner Zeit,
Hamburg, Meiner, 2025.

Horstmann, R.-P., Die Grenzen der Vernunft Eine Untersuchung Zu Zielen Und
Motiven des Deutschen Idealismus, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann,
1991.

436



Horstmann, R.-P., What is Hegel’s Legacy and What Should We Do With It?,
«European Journal of Philosophy», 7 (2), 1999, pp. 275-287.

Hosle, V., Il sistema di Hegel, Napoli, La scuola di Pitagora, 2012.

Hosle, V., Forms of Truth and the Unity of Knowledge, Notre Dame, University
of Notre Dame Press, 2014.

Hotho, G.H., Vorstudien fiir Leben und Kunst, Stuttgart, Klett-Cotta, 1835.

Houlgate, S., The Opening of Hegel’s Logic: From Being to Infinity, West
Lafayette, Purdue University Press, 2006.

Houlgate, S., Essence, Reflexion and Immediacy in Hegel’s Science of Logic,
in A companion to Hegel, a cura di S. Houlgate, M. Baum, Oxford, Wiley-
Blackwell, 2011, pp. 139-158.

Hrnjez, S., Nardelli, E. (a cura di), Hegel and/in/on Translation, «Verifiche»,
XLIX (1-2), 2020.

Hulsmann, H., Der spekulative oder dialektische Satz. Zur Theorie der Sprache
bei Hegel, «Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie», 1966-7, pp. 65-80.

lletterati, L., Natura e ragione. Sullo sviluppo dell’idea di natura in Hegel,
Trento, Verifiche, 1995.

Hletterati, L. (a cura di), Insegnare filosofia. Modelli di pensiero e pratiche
didattiche, Torino, UTET, 2007.

letterati, L., Introduzione, in Insegnare filosofia. Modelli di pensiero e pratiche
didattiche, a cura di L. llletterati, Torino, UTET, 2007, pp. I-XXVIL

letterati, L., Limit and Contradiction in Hegel, in Contradictions: Logic,
History, Actuality, a cura di E. Ficara, Berlin/Boston, De Gruyter, 2014,
pp. 127-152.

Iletterati, L., Soggettivita e violenza. Una prospettiva hegeliana, in Il campo
della metafisica. Studi in onore di Giuseppe Nicolaci, a cura di C. Agnello,
R. Caladarone, A. Cicatello, RM. Lupo, Palermo, Palermo University
Press, 2017, pp. 259-281.

Illetterati, L., Il noto e il conosciuto. Ontologia ed epistemologia nella filosofia
di Hegel, «Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 15-31.

Hletterati, L., Sul concetto di filosofia. Le aporie della scientificita, «Giornale
di Metafisica», XI (2), 2018, pp. 448-471.

Iletterati, L., Manchisi, A., Quante, M., Esposito, A., Santini, B. (a cura
di), Morale, etica, religione tra filosofia classica tedesca e pensiero
contemporaneo. Studi in onore di Francesca Menegoni, Padova, Padova
University Press, 2020.

437



Iletterati, L., Il discorso della/sulla filosofia, in Tra passato e presente. Studi in
onore di Ferruccio De Natale, a cura di L. llletterati e A. Caputo, Sesto San
Giovanni, Mimesis, 2021, pp. 379-410.

letterati, L., Art Is (Not) Knowledge. A question of Hegelian terminology,
«Aesthetica-Preprint», 116, aprile 2021, pp. 197-211.

letterati, L., Philosophy as the Science of Freedom, in Hegel’s Encyclopedic
System, a cura di S. Stein, J. Wretzel, New York, Routledge, 2021, pp. 33-
49.

lletterati, L., The Action of the Absolute Idea. On the Relationship between
Thought and Reality in Hegel’s Philosophy, «Revista Estudos Hegelianos»,
19 (34), 2022, pp. 125-165.

Hletterati, L., Miolli, G. (a cura di), The Relevance of Hegel’s Concept
of Philosophy. From Classical German Philosophy to Contemporary
Metaphilosophy, London, Bloomsbury, 2022.

Ivaldo, M., Lo statuto della filosofia della religione nella Introduzione alla vita
beata, «Fogli di Filosofia», XIV, 2021, pp. 147-167.

Jaeschke, W., Auflerliche Reflexion und immanente Reflexion. Eine Skizze
der systematischen Geschichte des Reflexionsbegriffs in Hegels Logik-
Entwiirfen, «Hegel-Studien», 13, 1978, pp. 85-117.

Jaeschke, W., World History and the History of Absolute Spirit, in History
and System: Hegel’s Philosophy of History, a cura di R.L. Perkins, Albany,
SUNY, 1984, pp. 101-115.

Jaeschke, W., Die Vernunft in der Religion. Studien zur Grundlegung der
Religionsphilosophie Hegels, Stuttgart-Bad Cannstatt, frommann-
holzboog, 1986.

Jaeschke, W. (a cura di), Transzendentalphilosophie und Spekulation. Der
Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799-1807), Hamburg,
Meiner, 1993.

Jaeschke, W., Hegels Begriff des Protestantismus, in Der Protestantismus
— Ideologie, Konfession oder Kultur? a cura di R. Faber, G. Palmer,
Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann, 2003, pp. 77-91.

Jaeschke, W., Eine Vernunft, welche nicht die Vernunft ist. Jacobis Kritik der
Aufkldrung, in Friedrich Heinrich Jacobi. Ein Wendepunkt der geistigen
Bildung der Zeit, a cura di W. Jaeschke, B. Sandkaulen, Hamburg, Meiner,
2004, pp. 217-240.

438



Jaeschke, W., Es ist ein Begriff der Freiheit in Religion und Staat®, in Staat
und Religion in Hegels Rechtsphilosophie, a cura di A. Arndt, C. Iber, G.
Kruck, Berlin, De Gruyter, 2009, pp. 9-22.

Jaeschke, W., Arndt, A. (a cura di), Die Klassische Deutsche Philosophie nach
Kant. Systeme der reinen Vernunft und ihre Kritik., Miinchen, C.H.Beck,
2012.

Jaeschke, W., Absolute Spirit: Art, Religion and Philosophy, in The Bloomsbury
Companion to Hegel, a cura di A. de Laurentiis, J. Edwards, London/New
York, Bloomsbury, 2013, pp. 179-202.

Jaeschke, W., Hegel-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart/Weimar,
Metzler, 2016.

Jaeschke, W., Die Philosophie (§§ 572-577), in Hegels »Enzyklopddie
der philosophischen Wissenschaften« (1830). Ein Kommentar zum
Systemgrundrif3, a cura di H. Drile, A. Gethmann-Siefert, C. Hackenesch,
W. Jaeschke, W. Neuser, H. Schnéddelbach, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
2016, pp. 466-501.

Joll, N., Contemporary Metaphilosophy, «Internet Encyclopedia of
Philosophy», 2017.

Joly, H., Le renversement platonicien. Logos, episteme, polis, Paris, Vrin, 1974.

Juchler, L, Rationalitdt, Vernunft und erweiterte Denkungsart. Zur normativen

Bestimmung politischer Urteilskraft fiir die politische Bildung, «Zeitschrift
fur Politik», 52 (1), Méarz 2005, pp. 97-121.

Kimmerle, H., Dokumente zu Hegels Jenaer Dozententdtigkeit (1801-1807),
«Hegel-Studien», 4, 1967, pp. 21-99.

Kirsten, G., Die Kategorienlehre von Christian Wolff und Hegel: ein Vergleich
ihrer Bestimmung und methodischen Entwicklung, Tiibingen, Bildstelle
der JW. Goethe-Universitit, 1973.

Khurana, T., Menke, C. (a cura di), Paradoxien der Autonomie, Berlin,
Suhrkamp, 2011.

Khurana, T., Das Unbewusste der Sittlichkeit. Die moderne Lebenswelt nach
Riicksprache mit Hegel, «Hegel-Studien» 58, 2025, pp. 55-73.

Kobe, Z., From Public Opinion to Public Knowledge: Hegel’s State as an
Epistemic Institution, «Problemi International», 3 (3), 2019, pp. 157-183.

Kobe, Z., The Time of Philosophy: On Hegel’s Conception of Modern Philosophy,
«Problemi International», 4, 2020, pp. 73-89.

Kobe,Z., Das Endeder Religion?Eine Geschichte des absoluten Geistes,in Morale,
etica, religione tra filosofia classica tedesca e pensiero contemporaneo. Studi

439



in onore di Francesca Menegoni, a cura di L. Illetterati, A. Manchisi, M.
Quante, A. Esposito, B. Santini, Padova, Padova University Press, 2020,
pPp- 571-595.

Kobe, Z., Between the Morning Dawn and the Evening Dusk? On Hegel’s Theory
of Theoretical Practice, in The Relevance of Hegel’s Concept of Philosophy.
From Classical German Philosophy to Contemporary Metaphilosophy, a
cura di L. Illetterati, G. Miolli, London, Bloomsbury, 2022, pp. 131-147.

Koch, AF., Die Evolution des logischen Raumes. Aufsdtze zu Hegels
Nichtstandard-Metaphysik, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2014.

Koselleck, R., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1979.

Kottman. P., A Politics of the Scene, Palo Alto, Stanford University Press,
2007.

Kreines, J., Reason in the World. Hegel’s Metaphysics and Its Philosophical
Appeal, Oxford, Oxford University Press, 2015.

La Rocca, C., Soggetto e mondo: Studi su Kant, Venezia, Marsilio, 2003.

La Rocca, C., Aufkldrung und Rationalitdtsformen. Kant und die Vernunft als
Zweck, in Kant und die Aufkldrung, a cura di L. Cataldi Madonna, P.
Rumore, Hildesheim/Zurich/New York, Olms, 2011, pp. 95-115.

Lazerowitz, M., A Note on “Metaphilosophy”, «Metaphilosophy», 1 (1), 1970,
p- 91.

Lear, J., Inside and outside the “Republic”, «Phronesis», 37 (2), 1992, pp. 184-
215.

Le Gofft, J., Gli intellettuali nel medioevo, Milano, Mondadori, 2008.

Lewin, M., Metaphilosophie als einheitliche Disziplin, Berlin, J.B. Metzler,
2023.

Lichtenstein, E., Bildung, in Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 1,
a cura di J. Ritter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971,
pp. 921-937.

Losurdo, D., Hegel: Grande Enciclopedia, Piccola Logica e Zusditze, «Il
Pensiero», XXIII (1/2), 1982, pp. 223-235.

Lowith, K., Da Hegel a Nietzsche. La frattura rivoluzionaria nel pensiero del
secolo XIX, Torino, Einaudi, 2000.

Luciano, G., Critical Bildung. Hegel and the Logic of Diremption, Leiden, Brill,
2025.

440



Lutterflds, W., Hegels “spekulativer Satz” als “grammatische Bewegung”
(Wittgenstein), in Phenomenology as grammar, a cura di J. Padilla
Galvez, Publications of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society/
Osterreichische Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft, Frankfurt, Ontos-
Verlag, 2008, pp. 33-62.

Lyotard, J.F., La condizione postmoderna. Rapporto sul sapere, Milano,
Feltrinelli, 2014.

Macha, J., Beispiel / By-Play in Hegel’s Writings, «Verifiche», 49 (1-2), 2020,
pp. 227-241.

Maker, W., Philosophy without foundations. Rethinking Hegel, New York,
SUNY, 1994.

Macherey, P., La parola universitaria, a cura di A. S. Caridi, Napoli, Orthotes,
2013.

Malaguti, L, Aporie dell’insegnamento filosofico e ininsegnabilita della
filosofia: il contributo del pensiero francese, in Insegnare filosofia. Modelli
di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino, UTET,
2007, pp. 67-78.

Manchisi, A., Fra neutralita e riconoscimento, in Morale, etica, religione
tra filosofia classica tedesca e pensiero contemporaneo. Studi in onore di
Francesca Menegoni, a cura di L. Illetterati, A. Manchisi, M. Quante, A.
Esposito, B. Santini, Padova, Padova University Press, 2020, pp. 753-786.

Mascat, J., Hegel and the advent of modernity: A social ontology of abstraction,
«Radical Philosophy», 2.01, 2018, pp. 29-46.
McGinn, C., The Making of a Philosopher, New York, HarperCollins, 2002.

Malabou, C., The future of Hegel. Plasticity, Temporality and Dialectic, New
York, Routledge, 2004.

Martin, C.G., Ontologie der Selbstbestimmung. Eine operationale
Rekonstruktion von Hegels ,Wissenschaft der Logik®, Tibingen, Mohr
Siebeck, 2012.

Meliado, M., Negri, S. (a cura di), Praxis des Philosophierens, Praktiken
der Historiographie. Perspektiven von der Spdtantike bis zur Moderne,
Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 2018.

Menegoni, F., La metafisica della soggettivita, in Logica e metafisica di Jena
(1804/05), a cura di F. Chiereghin, Trento, Verifiche, 1982, pp. 502-522.

Menegoni, F., Uber den Begriff von “Enzyklopddie” bei Kant und Hegel, in Das
Recht der Vernunft. Kant und Hegel iiber Denken, Erkennen und Handeln,

441



a cura di C. Fricke, P. Konig, T. Petersen, Stuttgart-Bad Cannstatt,
frommann-holzboog, 1995, pp. 61-80.

Menegoni, F., Recht des Einzelnen und Recht der Gemeinschaft. Hegel und die
Idee einer spekulativen Bildung zur Allgemeinheit, in Bildung und Freiheit.
Ein vergessener Zusammenhang, a cura di K. Vieweg, M. Winkler,
Paderborn, Schéningh, 2012, pp. 91-99.

Menegoni, F., Compiutezza e limiti della ragione nella critica kantiana alle
prove dell’esistenza di Dio, in Il limite e U'infinito. Studi in onore di Antonio
Moretto, a cura di G. Erle, Bologna, Archetipolibri, 2014, pp. 139-150.

Menke, C., Autonomy and Liberation: The Historicity of Freedom, in Hegel
on Philosophy in History, a cura di R. Zuckert e J. Kreines, Cambridge,
Cambridge University Press, 2016.

Menke, C., Autonomie und Befreiung, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 2018.

Matéjckova, T., Gibt es eine Welt in Hegels Phdnomenologie des Geistes?,
Tiibingen, Mohr Siebeck, 2018.

Meyer, T., Philosophie als Institution? Zwischen dem ,noch nicht“ und dem
Hhicht mehr®, in Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion
und Philosophie innerhalb und auflerhalb von Gesellschaft und Geschichte,
a cura di T. Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 581-599.

Micheli, G., L’insegnamento della filosofia secondo Kant, in Insegnare filosofia.
Modelli di pensiero e pratiche didattiche, a cura di L. Illetterati, Torino,
UTET, 2007, pp. 136-159.

Miolli, G., Hegel e la metafilosofia: mappa di un problema, «Verifiche», XLVI
(1), 2017, pp. 83-128.

Miolli, G., Hegel in Dialogue with Contemporary Metaphilosophy, in The
Relevance of Hegel’s Concept of Philosophy. From Classical German
Philosophy to Contemporary Metaphilosophy, a cura di L. Illetterati, G.
Miolli, London, Bloomsbury, 2022, pp. 477-496.

Mooren, N., Hegel und die Religion. Eine Untersuchung zum Verhdltnis von
Religion, Philosophie und Theologie in Hegels System, Hamburg, Meiner,
2017.

Mooren, N., Rojek, T., Quante, M., Vom objektiven in den absoluten Geist.
Eine Interpretation im Ausgang von § 552 der Enzyklopddie (1830), in in
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie
innerhalb und auflerhalb von Gesellschaft und Geschichte, a cura di T.
Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 641-667.

442



Miilder-Bach, L, Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die
Entdeckung der ,Darstellung“im 18. Jahrhundert, Miinchen, Fink, 1998.

Neuhouser, F., Foundations of Hegel’s Social Theory: Actualizing Freedom,
Cambridge, Harvard University Press, 2000.

Nicolin, F., Hegel als Professor in Heidelberg. Aus den Akten der philosophischen
Fakultat 1816-18, «Hegel-Studien», 2, 1963, pp. 71-98.

Niethammer, F.I, Allgemeines Normativ der Einrichtung der offentlichen
Unterrichtsanstalten in dem Konigreiche, in 1d., Philantropismus —
Humanismus. Texte zur Schulreform, a cura di W. Hillebrecht, Weinheim/
Berlin/Basel, 1968, pp. 46-67.

Nini, M., Bildung as Standpoint. Philosophy of Religion as Philosophy of
Culture in Fichte’s Middle Period, «Annali online della Didattica e della
Formazione Docente», XII (19), 2020, pp. 327-341.

Nonnenmacher, B., Hegels Philosophie des Absoluten. Eine Untersuchung zu
Hegels »Wissenschaft der Logik« und reifem System, Tiibingen, Mohr-
Siebeck, 2013.

Nuzzo, A., Rappresentazione e concetto nella ‘Logica’ della filosofia del diritto
di Hegel, Napoli, Guida, 1990.

Nuzzo, A., Logica e sistema. Sull’idea hegeliana di filosofia, Genova, Pantograf,
1992.

Nuzzo, A., Absolute Methode und Erkenntnis der Wirklichkeit in der
Philosophie Hegels, «Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie», 44, 1996, pp.
475-490.

Nuzzo, A., The Idea of ‘Method’ in Hegel’s Science of Logic. A Method for Finite
Thinking and Absolute Knowing, «Bulletin of the Hegel Society of Great
Britain», 39/40, 1999, pp. 1-18.

Nuzzo, A., Hegels Auffassung der Philosophie als System und die drei Schliisse
der Enzyklopddie, in Hegels enzyklopddisches System der Philosophie, a
cura di B. Tuschling, U. Vogel, Stuttgart, frommann-holzboog, 2004, pp.
459-480.

Nuzzo, A., The End of Hegel’s Logic: Absolute Idea as Absolute Method, in
Hegel’s Theory of the Subject, a cura di D.G. Carlson, London, Palgrave
Macmillan, 2005, pp. 187-205.

Nuzzo, A., The Language of Hegel’s Speculative Philosophy, in Hegel and
Language, a cura di J.P. Surber, Albany, SUNY, 2006, pp. 75-94.

Nuzzo, A., Vagueness and Meaning Variance in Hegel’s Logic in Hegel and the
Analytic Tradition, Continuum, New York, 2010, pp. 61-83.

443



Nuzzo, A., Das Problem eines “Vorbegriffs” in Hegels spekulativer Logik,
in GWEF. Hegel, Der “Vorbegriff” zur Wissenschaft der Logik in der
Enzyklopddie von 1830, a cura di A. Denker, A. Sell, H. Zaborowsky,
Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 2010, pp. 84-113.

Nuzzo, A., Contradiction in the Ethical World: Hegel’s Challenge for the Times
of Crisis, in Freiheit, Akten der Stuttgarter Hegel Kongress 2011, a cura di
G. Hindrichs, A. Honneth, Stuttgart, Klostermann, 2011, pp. 627- 648.

Nuzzo, A., Art in Times of Historical Crisis — A Hegelian Perspective, in
Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst, Religion und Philosophie
innerhalb und auflerhalb von Gesellschaft und Geschichte, a cura di T.
Oehl, A. Kok, Leiden, Brill, 2018, pp. 413-29.

Nuzzo, A., Approaching Hegel’s Logic, Obliquely. Melville, Moliére, Beckett,
New York, SUNY, 2018.

Nuzzo, A., Thinking in the Form of an Encyclopedia, «Hegel-Jahrbuch», 1,
2019, pp. 19-31.

Nuzzo, A., The Untranslatable in Translation. A Hegelian Dialectic, in: Hegel
and/in/on Translation, «Verifiche», XLIX (1-2), 2020, pp. 1-18.

Nuzzo, A., Changing the World of Spirit in Hegel’s Philosophy of Right,
«Crisis&Critique», 8 (2), 2021, pp. 279-305.

Nuzzo, A., Hegel’s Philosophy of Right and the Idea of the World: Dialectic’s
“Political Cosmology”, «Critical Review», 33(3-4), 2021, pp. 332-358.
Nuzzo, A., Philosophy and the World at the End — Hegelian Reflections,

«Argumenta Philosophica», XX (2), 2021, pp. 123-146.

Nuzzo, A., Hegel’s Idea of Philosophy and the World at the End, «Verifiche»,
LI (1-2), 2022, pp. 19-35.

Oehl, T., Kok, A. (a cura di), Objektiver und absoluter Geist nach Hegel. Kunst,
Religion und Philosophie innerhalb und aufSerhalb von Gesellschaft und
Geschichte, Leiden, Brill, 2018.

Oesterreich, P.L., Philosophen als politische Lehrer. Beispiele éffentlichen
Vernunftgebrauchs, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1994.

Oesterreich, P.L., Das gelehrte Absolute. Metaphysik und Rhetorik bei Kant,
Fichte und Schelling, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1997.

O’Neill, O., The Public Use of Reason, «Political Theory», 14, 1989, pp. 523-
551.

444



O’Neill, O., Kant’s Conception of Public Reason, in Kant und die Berliner
Aufklarung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. Band I:
Hauptvortrdge, a cura di V. Gerhardt et al, Berlin/New York, De Gruyter,
2001, pp. 35-47.

O’Neill Surber, J. (a cura di), Hegel and Language, Albany, SUNY, 2006.

Orsini, F.,, Il problema dell’ontologia nella “Scienza della logica” di Hegel,
Napoli, IISF Press, 2025.

Ortlieb, C., Friedrich Heinrich Jacobi und die Philosophie als Schreibart,
Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 2010.

Ortlieb, C., Briefdialoge und Gesprdchsmitschriften. Schreibarten des Romans
bei Friedrich Heinrich Jacobi, in Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819).
Romancier — Philosoph — Politiker, a cura di C. Ortlieb, F. Vollhardt,
Berlin/Boston, De Gruyter, 2021.

Osborne, P., The Reproach of Abstraction, «Radical Philosophy», 127, 2014,
pp- 21-28

Overgaard, S., Gilbert, P., Burwood, S., An Introduction to Metaphilosophy,
Cambridge, Cambridge University Press, 2013.

Palermo, SV, Solé, M.J., ;Aprender la filosofia o aprender a filosofar? Idea,
transmision y tarea de la filosofia en Kant, Fichte, Schelling y Hegel,
Ciudad Auténoma de Buenos Aires, RAGIF Ediciones, 2024.

Paolinelli, M., Metodo matematico e ontologia in Christian Wolff, «Rivista di
Filosofia Neo-Scolastica», 66 (1), Gennaio-marzo 1974, pp. 3-39.

Patocka, J., Die naturliche Welt als philosophisches Problem, Stuttgart, Klett-
Cotta, 1990.

Peperzak, AT., Autoconoscenza dell’assoluto. Lineamenti della filosofia dello
spirito hegeliana, Napoli, Bibliopolis, 1988.

Peperzak, AT., Modern Freedom: Hegel’s Legal, Moral, and Political
Philosophy, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2001.

Peters, S., Der Vortrag als Performance, Bielefeld, Transkript, 2011.

Pieroni, S., Linguaggio, concetto e realta. L’ontologia relazionale di Hegel,
Napoli, Orthotes, 2024.

Pinkard, T., Hegel’s Phenomenology: The Sociality of Reason, Cambridge,
Cambridge University Press, 1994.

Pippin, R.B., Idealism as Modernism: Hegelian Variations, Cambridge,
Cambridge University Press, 1997.

445



Pippin, RB., Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agency and Ethical Life,
Cambridge, Cambridge University Press, 2008.

Pippin, RB., Hegel’s Realm of Shadows. Logic as Metaphysics in The Science of
Logic, Chicago/London, University of Chicago Press, 2019.

Plevrakis, E., Das Absolute und der Begriff. Zur Frage philosophischer Theologie
in Hegels »Wissenschaft der Logik«, Tibingen, Mohr Siebeck, 2017.

Poggeler, O., Hegel und Heidelberg, «Hegel-Studien», 6, 1971, pp. 65-133.

Poggeler, O., Hegels Idee einer «Phdnomenologie des Geistes», Freiburg/
Miinchen, Verlag Karl Alber, 1993; trad. it. di A. De Cieri, Hegel. L’idea di
una «Fenomenologia dello spirito», Napoli, Guida, 1986.

Poggeler, O., Nachschriften von Hegels Vorlesungen, «Hegel-Studien», 26,
1991, pp. 121-175.

Puntel, L.B., Darstellung, Methode und Struktur: Untersuchungen zur Einheit
der systematischen Philosophie, Hamburg, Meiner, 1981.

Quante, M., Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin, Suhrkamp,
2011.

Rajan, T., In the Wake of Cultural Studies: Globalization, Theory, and the
University, «Diacritics», 31 (3), Fall 2001, pp. 67-88.

Rajan, T., The Encyclopedia and the University of Theory: Idealism and the
Organization of Knowledge, «Textual Practice», 21 (2), 2007, pp. 335-358.

Rameil, U., Aufbau und systematische Stellung der Ideenlehre in Hegels
Propddeutische Logik, in Hegels enzyklopddisches System der Philosophie.
Von der ,Wissenscahft der Logik’ zur Philosophie des absoluten Geistes,
a cura di H.-C. Lucas, B. Tuschling, U. Vogel, Stuttgart-Bad Cannstatt,
frommann-holzboog, 2004, pp. 71-109.

Rametta, G., La philosophie fichtéenne de la religion, «Laval théologique et
philosophique», LXXII (1), 2016, pp. 7-20.

Rametta, G., Filosofia come Sistema della scienza: Introduzione alla lettura
della Prefazione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, Schio, Tamoni,
1992.

Rametta, G., Il problema dell’esposizione speculativa nel pensiero di Hegel,
Roma, Inschibboleth, 2020.

Readings, B., The University in Ruins, Cambridge, Harvard University Press,
1997.

Reeve, C.D.C., Philosopher-Kings: The Argument of Plato’s Republic,
Indianapolis, Hackett Publishing Company, 2006.

446



Rescher, N., Metaphilosophy: Philosophy in Philosophical Perspective, London,
Lexington Books, 2014.

Rheinberger, H.-J., Experiment, Difference, and Writing: I Tracing Protein
Synthesis, «Studies in the History and Philosophy of Science», 23 (2),
1992, pp. 305-331.

Riedl, P.P., Offentliche Rede in der Zeitenwende: Deutsche Literatur und
Geschichte um 1800, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1997, pp. 214-294.

Ronzheimer, E., Poetologien des Rhythmus um 1800. Metrum und Versform
bei Klopstock, Holderlin, Novalis, Tieck und Goethe, Berlin/Boston, De
Gruyter, 2020.

Rorty, R., Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Jacques Derrida,
«New Literary History», 10 (1), 1978, pp. 141-60

Rustighi, L., «Corpus vivens». Gerarchie del sapere nelle universita tra il XII
e il XIV secolo, in Politiche della filosofia. Istituzioni, soggetti, discorsi e
pratiche, a cura di P. Cesaroni e S. Chignola, Roma, DeriveApprodi, 2016,
pp- 15-33.

Salsano, A., Enciclopedia, in Enciclopedia. Vol. primo, Torino, Einaudi, 1977.

Sandkaulen, B., Bildung heute — Erfahrungen in Jena. Zur Aktualitdt
des klassischen Bildungsbegriffs, in Bildungsreform als Sozialreform.
Zum Zusammenhang von Bildungs- und Sozialpolitik, a cura di M.
Opielka, Wiesbaden, VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2005, pp. 11-
21.

Sandkaulen, B., Wissenschaft und Bildung. Zur konzeptionellen Problematik
von Hegels Phdnomenologie des Geistes, in Gestalten des Bewusstseins.
Genealogisches Denken im Kontext Hegels, a cura di B. Sandkaulen, V.
Gerhardt, W. Jaeschke, Hegel-Studien Beiheft 52, Hamburg, Meiner,
2009, pp. 186-207.

Sandkaulen, B., Knowing how. Ein Plddoyer fiir Bildung jenseits von Modul
und Elfenbeinturm, in Bildung als Kunst. Fichte, Schiller, Humboldt,
Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg, L.-T. Ulrichs, Berlin/New York, De
Gruyter, 2010, pp. 215-226.

Sandkaulen, B., Denken und Nachdenken. Zum Philosophiekonzept Hegels
im Kontext der Frage nach ,Transdisziplinaritit’, in Die Begriindung der
Philosophie im Deutschen Idealismus, a cura di E. Ficara, Wiirzburg,
Koénigshausen & Neumann, 2011, pp. 19-32.

Sandkaulen, B., Bildung bei Hegel — Entfremdung oder Versohnung?, in Hegel
gegen Hegel, «Hegel-Jahrbuch», 2014, pp. 430-438.

447



Sandkaulen, B., Hegel’s first System Program and the Task of Philosophy,
in The Oxford Handbook of Hegel, a cura di D. Moyar, Oxford, Oxford
University Press, 2017, pp. 3-30.

Sandkaulen, B., Einleitung: Uber das Projekt einer Philosophie der Kunst, in
G.WF. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik, a cura di B. Sandkaulen,
Berlin/Boston, De Gruyter, 2018, pp. 1-21.

Sandkaulen, B., Der Begriff des Lebens in der Klassischen Deutschen
Philosophie — eine naturphilosophische oder lebensweltliche Frage?,
«Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie», 67 (6), 2019, pp. 911-929.

Sandkaulen, B., Bildungsprozesse (in) der Moderne, in Schleiermacher / Hegel.
250. Geburtstag Schleiermachers / 200 Jahre Hegel in Berlin, a cura di A.
Arndt, T. Rosefeldt, «Hegel-Jahrbuch», Sonderband 13, Berlin 2020, pp.
229-242.

Sandkaulen, B., Philosophie und Common Sense: Eine Frage der Freiheit,
in Jacobi und Kant, a cura di B. Sandkaulen, W. Jaeschke, Hamburg,
Meiner, 2021, pp. 193-210.

Sandkaulen, B., Passato dell’arte? Indagini epistemologiche sul progetto
filosofico-culturale hegeliano, in Attraverso il sistema. Criticita e guadagni
teorici del pensiero hegeliano a 250 anni dalla nascita, a cura di G.
Battistoni, F. Campana, Napoli, IISF Press, 2024, pp. 217-41.

Sandkaulen, B., Zur Aktualitit von Hegels Bildungskonzept, in Mit Hegel.
Bildungs- und gesellschaftstheoretische Auseinandersetzungen, a cura
di R. Mayer, L. Schildknecht, J. Sperschneider e M. Zulaica y Mugica,
Weilerwilst, Velbriick, 2024, pp. 66-82.

Sarkela, A., Immanente Kritik und soziales Leben: Selbsttransformative Praxis
nach Hegel und Dewey, Frankfurt a.M., Klostermann, 2018.

Schifer, R., Die Dialektik und ihre besonderen Formen in Hegels Logik,
Hamburg, Meiner, 2001.

Sheplyakova, T., Offentliche Freiheit und Individualitit. Hegels Kritik des
moralisch-juridischen Modells politischer Kultur, Berlin, Duncker &
Humblot, 2017.

Schick, S., Die Legitimitdt der Aufkldrung: Selbstbestimmung der Vernunft bei
Immanuel Kant und Friedrich Heinrich Jacobi, Frankfurt a.M., Vittorio
Klostermann, 2019.

Schlenstedt, D., Bildung, in Asthetische Grundbegriffe, vol. 1, a cura di K.
Barck, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, pp. 831-875.

448



Schneider, UJ., Philosophie und Universitdt: Historisierung der Vernunft im
19. Jahrhundert, Hamburg, Meiner, 1999.

Schneiders, W., Hoffnung auf Vernunft. Aufklirungsphilosophie in
Deutschland, Hamburg, Meiner, 1990.

Schiilein, J-G., Metaphysik und ihre Kritik bei Hegel und Derrida, Hamburg,
Meiner, 2016.

Schiirmann,E., VorstellenundDarstellen.Szeneneinermedienanthropologischen
Theorie des Geistes, Paderborn, Brill Fink, 2018.

Sell, A., Der “Vorbegriff” zu Hegels enzyklopddischer Logik in den
Vorlesungsnachschriften, in G.W.F. Hegel, Der “Vorbegriff” zur Wissenschaft
der Logik in der Enzyklopddie von 1830, a cura di A. Denker, A. Sell, H.
Zaborowsky, Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 2010, pp. 65-83.

Siep, L., Hegels praktische Philosophie und das “Projekt der Moderne”, Baden-
Baden, Nomos Verlag, 2010.

Silverman, A. Ascent and Descent: The Philosopher’s Regret, «Social
Philosophy and Policy», 24(2), 2007, pp. 40-69.

Sohn-Rethel, A., Intellectual and Manual Labour: A Critique of Epistemology,
Atlantic Highlands, Humanities Press, 1978.

Smith, J.H., The Spirit & Its Letter. Traces of Rhetoric in Hegel’s Philosophy of
Bildung, Ithaca/London, Cornell University Press, 1988.

Stanitzek, G., Winkler, H., Eine Medientheorie der Aufklirung, prefazione a
Gosch, Fragmente iiber den Ideenumlauf, Berlin, Kadmos, 2006, pp. 7-34.

Stein, S., Wretzel, J. (a cura di), Hegel’s Encyclopedia of the Philosophical
Sciences. A Critical Guide, Cambridge, Cambridge University Press, 2021.

Stein, S., Wretzel, ]J. (a cura di), Hegel’s Encyclopedic System, New York,
Routledge, 2022.

Stoljar, D., Philosophical Progress: In Defence of a Reasonable Optimism,
Oxford, Oxford University Press, 2017.

Stoljar, D., Philosophical Exceptionalism & Philosophical Writing, «About the
Workbench», 4/9/2023.

Surber, J.P., Hegel’s speculative sentence, «Hegel Studien», 10, 1975, pp. 210-
230.

Taylor, C., Hegel and Modern Society, Cambridge, Cambridge University
Press, 1979.

Theissmann, U, Darstellung, in Historisches Worterbuch der Philosophie, vol.
2, a cura di J. Ritter, Basel/Stuttgart, 1972, pp. 11-14.

449



Theunissen, M., Hegels Lehre vom absoluten Geist als theologisch-politischer
Traktat, Berlin, De Gruyter, 1970.

Theunissen, M., Sein und Schein. Die kritische Funktion der hegelschen Logik,
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1978.

Thomas, Y., Fictio legis. L ’empire de la fiction romaine et ses limites médiévales,
«Droits», 21, 1995, pp. 17-63.

Tortorella, S., L’opinione pubblica nella Filosofia del diritto di Hegel,
«Leussein», 5 (2-3), 2012, pp. 119-125.

Valbusa, 1., La forma dell’enciclopedia. Una valutazione della prospettiva di
J.H. Alsted, Trento, Verifiche, 2008.

Valenza, P., La circolarita di rappresentazione e concetto nella filosofia della
religione di Hegel, «Archivio di filosofia», LXXXV (1), 2017, pp. 63-77.
van Zantwijk, T., Wege des Bildungsbegriffs von Fichte zu Hegel, in Bildung
als Kunst: Fichte, Schiller, Humboldt, Nietzsche, a cura di J. Stolzenberg,

L.T. Ulrichs, Berlin, De Gruyter, 2010, pp. 69-86.

Venturelli, D. L’idea humboldtiana di Universita tra passato e futuro, in L’idea
di universita tra passato e futuro, a cura di R. Celada Ballanti e L. Mauro,
Genova, De Ferrari Editore, 2011, pp. 12-29.

Verweyen, H., Fichtes Religionsphilosophie, «Fichte- Studien», VIIL, 1995, pp.
193-224.

Vieweg, K., Das Denken der Freiheit. Hegels Grundlinien der Philosophie des
Rechts, Munich, Wilhelm Fink, 2012.

Vieweg, K., Hegel: Der Philosoph der Freiheit, Miinchen, C.H. Beck, 2019.

Vogl, ]., Fiir eine Poetologie des Wissens, in Die Literatur und die Wissenschaften

1770-1930, a cura di K. Richter, J. Schonert, e M. Titzmann, Stuttgart, M
& P Verlag, 1997, pp. 107-130.

Yeo, R., Encyclopaedic Visions: Scientific Dictionaries and Enlightenment
Culture, Cambridge, Cambridge University Press, 2001.

Warminski, A., Reading for Example: ‘Sense-Certainty’ in Hegel’s
Phenomenology of Spirit, «Diacritics», estate 1981.

Warminski, A., Readings in Interpretation: Hoélderlin, Hegel, Heidegger,
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1987.

Weiss, R., Philosophers in the Republic: Plato’s Two Paradigms, Ithaca, Cornell
University Press, 2012.

Whistler, D., Goethe and the Problem of the Plant-Image, «Monatshefte»,
117.4, forthcoming.

450



White, H., Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism, Baltimore, Johns
Hopkins University Press, 1978.

Williams, B., Plato: The Invention of Philosophy, in The Sense of the Past. Essays
in the History of Philosophy, Princeton/Oxford, Princeton University
Press, 2006, pp. 148-186.

Williamson, T., The Philosophy of Philosophy, Oxford, Blackwell, 2021.

Winfield, R.D., Overcoming foundations. Studies in Systematic Philosophy,
New York, Columbia University Press, 1989.

Wohlfart, G., Der spekulative Satz: Bemerkungen zum Begriff der Spekulation
bei Hegel, Berlin/ New York, De Gruyter, 1981.

Wood, AW., Hegel’s Ethical Thought, Cambridge, Cambridge University
Press, 1990.

Wood, AW., Hegel on Education, in Philosophers on Education. New Historical
Perspectives, a cura di A.O. Rorty, London, Routledge, 1998, pp. 300-317.

Wundt, M., Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklirung,
Hildensheim, Olms, 1964.

Zammito, J., Chapter 13. Philosophy for Everyman: Kant’s Encyclopedia
Course, in Reading Kant’s Lectures, a cura di R.R. Clewis, Berlin/Miinchen/
Boston, De Gruyter, 2015, pp. 301-320.

Ziolkowski, T., German Romanticism and Its Institutions, Princeton,
Princeton University Press, 1990.

Zizek, S., Tarrying with the negative. Kant, Hegel, and the Critique of Ideology,
Durham, Duke University Press, 1993.

Zizek, S., The Parallax View, Cambridge, MIT Press, 2006.

Zizek, S., The most sublime hysteric. Hegel with Lacan, Cambridge, Polity
Press, 2014.

Zizek, S., Sex and failed Absolute, New York, Bloomsbury, 2020.

Zoller, G., Popular Method: On Truth and Falsehood in Fichte’s Transcendental
Philosophy, in Fichte and Transcendental Philosophy, a cura di T.

Rockmore, D. Breazeale, New York, Palgrave Macmillan, 2014, pp. 163-
175.

451






Che cosa significa interrogare lo statuto della filosofia e la
possibilita di definirne i confini, i metodi, le pratiche? Il vo-
lume affronta questo problema nel momento decisivo in cui
esso prende forma: la filosofia classica tedesca e, in partico-
lare, il periodo berlinese di Hegel (1818-1831). Al centro, la
domanda su come la filosofia pensi la propria esecuzione —
ossia il suo darsi in testi scientifici, manuali, lezioni — senza
trascurare i modi della sua riproduzione, la formazione delle
soggettivita implicate nel suo discorso e le scene in cui si tra-
smette. Ripensare come la filosofia sia capace di giustificarsi
significa, oggi, mettere alla prova la possibilita stessa di un
sapere critico e trasformativo.

Giulia Bernard ¢ assegnista di ricerca in filosofia teoretica
presso il Dipartimento FISPPA dell’Universita di Padova. I
suoi interessi di ricerca riguardano la filosofia classica te-
desca, la metafilosofia e la filosofia della religione. Ha pub-
blicato in riviste e collettanee e ha curato Reason in Check.
Philosophy of Religion in Classical German Philosophy (Veri-
fiche, 2023, con B. Santini) e Speculative Thinking (Rivista di
Estetica, 2024, con L. Illetterati e Z. Kobe).

ISBN 978-88-6938-501-8

il

9" 788869 " 385018
€30.00




	PREMESSA
	TAVOLA DELLE ABBREVIAZIONI
	INTRODUZIONE
	1. La filosofia e la sua antinomia
	1.1 La genesi platonica dell’antinomia
	1.2 L’antinomia nel dibattito contemporaneo
	1.3 L’antinomia nella filosofia classica tedesca

	2. Storico e razionale, scolastico e cosmico
	3. Il ‘sistema’ hegeliano: il luogo dell’antinomia a Berlino
	4. Struttura del libro
	PARTE ILo statuto della filosofia: storico e razionale
	CAPITOLO PRIMOL’ANTINOMIA DELLA FILOSOFIA NELLA FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA
	Introduzione
	1. Darstellung e forma dell’antinomia
	1.1 Storico e razionale
	1.2 Ostensivo-cum-performativo: il problema della Darstellung

	2. Kant
	2.1 Storico e razionale del filosofico: la tipologia dell’antinomia in Kant
	2.2 Lo storico nella pratica didattica: le Lezioni sull’Enciclopedia filosofica
	2.3 Semplice filosofia?

	3. Storico e razionale dopo Kant
	3.1 Fichte
	3.1.1 Concetto di filosofia: discorso scientifico e popolare
	3.1.2 La comunicazione filosofica come esercizio di libertà: La via verso la vita beata
	3.1.3 Filosofia e insegnamento

	3.2 Schelling
	3.2.1 Filosofia e conoscere storico: le Lezioni sul metodo dello studio accademico
	3.2.2 Lezione libera e pratica socratica

	3.3 Hegel
	3.3.1 Filosofico e storico
	3.3.2 Filosofia e filosofare: il problema dei contenuti
	3.3.3 La formazione alla libertà e il problema dell’insegnamento


	CAPITOLO SECONDOL’ENCICLOPEDIA DELLE SCIENZE FILOSOFICHE – IN COMPENDIO
	Introduzione
	1. Questioni preliminari
	1.1 Enciclopedia ed enciclopedie
	1.2 Enciclopedia filosofica

	2. L’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio
	2.1 Compendio per le lezioni e/o sistema?
	2.2 L’antinomia da Heidelberg a Berlino
	2.3 Filosofia e manuale

	3. L’antinomia nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio
	3.1 Storico e razionale nell’Annotazione al §79 del Concetto preliminare
	3.2 Intellettuale-astratto e speculativo nell’Annotazione al §82 del Concetto preliminare

	CAPITOLO TERZOL’ORGANIZZAZIONE DISCORSIVA DEL SAPERE
	Introduzione
	1. Lo storico nella scienza
	1.1 Concetto preliminare e divisione della scienza
	1.2 Il problema dell’organizzazione del sapere: ordo naturalis e ordo scholae
	1.3 Definizioni metafisiche dell’assoluto

	2. Formazione del discorso filosofico
	2.1 Critica della forma del giudizio nel Concetto preliminare
	2.2 Critica alla forma del giudizio nella logica (§166)
	2.3 Definizioni e riflessività del sapere
	2.3.1 Teorema, tra geometria e sistema
	2.3.2 Idea


	3. Le divisioni della scienza
	3.1 Concetto e divisione vera
	3.2 Dall’Idea al metodo

	4. Possibilità e necessità della (auto-)critica
	PARTE IIIl discorso filosofico tra scolastico e cosmico
	CAPITOLO QUARTOLA FORMAZIONE DELLA SOGGETTIVITÀ
	Introduzione
	1. Kant: il problema della scrittura tra scolastico e cosmico
	1.1 Apprendere quale filosofia?
	1.2 L’antinomia nella scrittura

	2. L’Enciclopedia e la sua esecuzione
	2.1 Forme della critica
	2.1.1 Dalle rappresentazioni ai concetti, e ritorno
	2.1.2 La proposizione speculativa

	2.2 Noi – chi? La pragmatica testuale nelle lezioni

	3. L’apparire della scienza e la trasformazione della soggettività
	3.1 A parte objecti
	3.2 A parte subjecti

	4. Metodo e metodi di esecuzione
	CAPITOLO QUINTOFINE DELLA FILOSOFIA: BILDUNG E CRITICA
	Introduzione
	1. Bildung: immagine della formazione
	1.1 Bildung formale
	1.2 Bildung e spirito

	2. Diagnosi di un tempo di crisi: immagine della critica
	2.1 Formazione di un mondo e ruolo del sapere
	2.2 L’attualità della filosofia: il problema della critica

	3. Bildung e critica: l’esecuzione discorsiva come oggettivazione filosofica
	3.1 Speculativo e intellettuale-astratto: la verità dell’astrazione
	3.2 La retroattività della Bildung e la sua oggettivazione nella forma della scienza

	4. Fine della filosofia?
	4.1 Il problema della partecipazione
	4.2 Tensione cosmica

	CONCLUSIONI
	BIBLIOGRAFIA

